Structures de la pensée magique et utopique européenne :

une herméneutique des constructions imaginaires

Calin Teutisan

Maitre de conférences
Faculté des Lettres
Université Babes-Bolyai

Résumé : La présente étude se veut un examen de U’évolution de la méthode, de
la perspective et des enjeux de la démarche de Corin Braga, critique littéraire,
historien des religions et analyste des représentations de la mentalité collective.
Comment une figure du sujet interprétant se fait-elle jour dans une ceuvre centrée sur
la reconstruction de l’imaginaire européen du Xll¢ au XVIII¢ siecles ? Les instruments
de travail privilégiés par Corin Braga (la psychocritique, la psychogéographie ou la
psychohistoire) lui permettent néanmoins de développer cette reconstruction et de
’étendre a des contextes historiques et géographiques impressionnants. Les hypothéses
proposées par le critique ouvrent la voie vers la mise en place d’un scénario dialectique
de la pensée européenne et d’une compréhension élargie de la logique dynamique qui
rend compte des oscillations permanentes de cette pensée entre un modele magique et
un model rationaliste d’interprétation du monde, entre la religion et la culture, entre,
enfin, la politique et la littérature.

Mots-clés : psychocritique, psychogéographie, psychohistoire, utopie/contre-utopie, herméneutique
archétypale de "imaginaire

Abstract: The present study elaborates an analysis of the evolution of the method, the perspective
and the instruments of the scientific works of Corin Braga. Braga is a Romanian contemporary
literary critic, historian of religions and analyst of the representations of the collective mind.
We intend to demonstrate how the author understands the figure of the interpretative subject,
while reconstructing the European imaginary of the Xllth-XVIlith centuries. His instruments (the
psychocriticism, the psichogeography and psychohistory) allow him to develop this reconstruction
and to extend it to impressive historical and geographical contexts. The assumptions proposec by
the critic open the way to establishing a dialectic scenario of the European thopught and to a broad
understanding of its oscillations between a rationalist model of interpreting the world and a magic
one, between religion and culture, between politics and literature finally.

Keywords : psychocriticism, psychogeography, psychohistory, utopia/dystopia, archetypal hermeneutics
of the imaginary

Depuis plus de quinze années, Corin Braga reste une présence constante sur le devant de
la scéne de la recherche académique roumaine et étrangére. Ses théses captivantes et

187

BDD-A2334 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:26:01 UTC)




Synergies Roumanie n°® 6 - 2011 pp. 187-196
Cilin Teutisan

ses outils d’analyse peu communs dans ’espace critique et culturel roumain, de méme
que son érudition et son esprit synthétique, lui ont valu une image de scholar. Avec la
régularité d’un mécanisme parfaitement mis au point, Corin Braga fait paraitre des
ouvrages prestigieux dont la qualité de la recherche témoigne de la discipline intérieure
rigoureuse d’un chercheur a la haute vocation. Habitué a cette rigueur voire a une
sévérité scientifique du chercheur, le public ne pouvait qu’étre étonné par la publication,
par Corin Braga, de deux romans, Claustrofobul' (Le Claustrophobe) et Hidra? (L’Hydre),
les deux premiers volumes d’une tétralogie, Noctambulii (Les Noctambules) et, de plus,
d’un Jurnal de vise* (Journal de réves).

L’ceuvre complexe de Corin Braga atteste l'intérét de l’écrivain pour des sujets et
des méthodes « forts ». Tandis que son ceuvre critique est placée sous le signe de
’herméneutique (an)archétypale et des études culturelles, les romans empruntent
le modéle d’une néo-avant-garde onirique. Néanmoins, qu’il s’agisse de l’analyse
scientifique ou de la fiction littéraire, les grandes directions de son imaginaire et les
méthodes employées afin de le creuser s’inscrivent dans un réseau dont les points
de convergence obéissent a la logique d’un jeu de la répétition et de la différence.
Psychanalyse, psychocritique, psychogéographie, psychohistoire et psychobiographie,
d’une part, réves, paradis perdus, cartes « enchantées », utopies et contre-utopies, de
lautre, tout entre dans le réseau cohérent de signifiés et de signifiants imaginaires que
Corin Braga construit avec patience et une extréme attention.

La présente étude voudrait étre une cartographie des volumes académiques publiés
par Corin Braga. Notre intérét se dirige moins dans la direction d’une reconstruction de
’histoire externe de ce corpus scientifique, dans la succession des coupes synchroniques
correspondant aux années de parution des ouvrages (méme si une telle structure
séquentielle se superposera sur notre propre parcours) que vers une histoire interne
de Uceuvre : un examen, pas a pas, de I’évolution et des éventuels déplacements ou
recoupements de la méthode, de la perspective proposée et des objets de recherche.
Ce qui retiendra notre attention, par conséquent, ce sera |’étude de tous ces éléments
dans leur interdépendance, leur continuité et leur dialectique naturelle. Autrement dit,
il s’agit d’entreprendre ce que Mircea Eliade appelle, dans |’avant-propos de son roman
Santier, « la description des étapes d’un savoir »* - c’est-a-dire, dans notre cas, d’un
savoir et d’une conscience critiques.

La tentation des découpages théoriques et des cadres conceptuels commence a se
manifester tres tot déja, a partir du volume 10 Studii de arhetipologie® (Dix études
d’archétypologie), pour devenir trés sensible dans De la arhetip la anarhetip® (De
Uarchétype a l’anarchétype). L’innovation conceptuelle y dépasse |’alexandrinisme
interprétatif pour déboucher sur une série de constructions systématiques - les
seules qui soient véritablement scientifiques, pouvant dépasser les tendances post-
structuralistes en vogue avec leur accent mis sur la décentralisation des signifiés
culturels, U’atomisation des systémes et un démocratisme forcément individualiste,
somme toute grégaire. Les essais réunis dans le volume De ’archétype a l’anarchétype
esquissent déja la méthodologie de 'auteur et les champs de travail qui U'intéressent
en particulier. Ses études de psychocritique (consacrées a des auteurs tels que Calderon
de la Barca’ ou Thomas Mann), de psychohistoire (voir ainsi le chapitre De ['utopie a
U’antiutopie. La censure idéologique aux XVIIe-XVIII¢ siécles®) ou de psychogéographie
’imposent comme une personnalité scientifique extrémement complexe. Ses examens

188

BDD-A2334 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:26:01 UTC)



Structures de la pensée magique et utopique européenne :
une herméneutique des constructions imaginaires

de la géographie symbolique, des races monstrueuses du Moyen Age et de la « pensée
enchantée des explorateurs retracent une véritable phénoménologie de ’espace dans
la conscience des époques irrationnelles. Insistant plutot sur ’objet d’étude et moins sur
la méthode adoptée pour analyser ce méme objet, les études de psychogéographie sur
les cartes « enchantées » relient ce volume a la trilogie francaise de [’auteur parue chez
L’Harmattan et chez Garnier, trilogie dont font partie les volumes suivants : Le paradis
interdit au Moyen Age. La quéte manquée de [’Eden oriental'', La quéte manquée de
[’Avalon occidentale. Le paradis interdit au Moyen Age - 212 et, enfin, Du paradis perdu
a ’antiutopie aux XVIe-XVIl¢ siecles'.

Dans La quéte manquée de [’Eden oriental, ’auteur entreprend une incursion dans le
territoire fascinant des géographies paradisiaques appartenant a l’imaginaire européen
médiéval. Il s’agit, en fait, d’une démarche de « psychométrie culturelle », appelons-
la ainsi, puisant dans des sources documentaires impressionnantes. L'ambition de
’ouvrage est donc de décoder et de classer les pulsions imaginatives de ’étre humain
datant de U’époque antérieure aux grandes découvertes géographiques, pulsions
relatives a la figurabilité fabuleuse (fabulatrice aussi !) des terrae incognitae. Il s’agit,
en fait, d’une recherche consacrée aux interprétations de U’Eden, reprises dans leur
successivité historique et dans une dialectique des idées métaphysiques. La morphologie
de UEden, lieu par excellence des origines de ’humanité et de la présence concrete du
Divin, les géographies symboliques des documents préchrétiens et chrétiens, la double
interprétation du Paradis - a la fois physique et spirituel, la « promesse eschatologique »
avant et apreés le christianisme, voila quelques-uns des thémes majeurs qui structurent
la construction analytique et synthétique de |’ouvrage.

Ce qui se trouve au centre de la recherche et qui en constitue, d’ailleurs, U’enjeu
principal, c’est la nature particuliére que la quéte du paradis préte a l’archétype du
voyage. Nature donnée par |’échec du voyage initiatique transformé dans un scénario,
plus précisément dans un archétype amputé ou « décapité ». Toute une série de
basculements interprétatifs et de réductions dogmatiques font que l’humanité chrétienne
médiévale mette un interdit sur la possibilité de ’humain d’accéder a ’'immortalité et a
la condition divine dans Uici-bas et dans cette vie méme. Le statut héroique connaitra,
par conséquent, un devenir paradoxal, dépassant ’étape vitaliste et guerriére pour
parvenir a une étape spirituelle (surmontant, ainsi, toutes les étapes et tous les seuils
de Uinitiation), étape qui élude toutefois la finalité prévue par le scénario archétypal
classique : « dans la culture européenne des deux derniers millénaires », affirme Corin
Braga, « "archétype de ’initiation a souffert une massive distorsion de son sens intime.
Le voyage sotériologique qui ne peut pas aboutir est un archétype décapité, privé de son
point de récapitulation »'. Ce qui en découle c’est, avant tout, ’idée que la destinée du
héros, le sujet principal de la quéte initiatique, serait ratée du point de vue mythique
mais qu’elle resterait une réussite sur un plan historique (a preuve la figure d’Alexandre
de Macédoine, fondateur d’un puissant empire). La deuxiéme conclusion qui s’ensuit
logiquement c’est qu’en fin de compte, la terminologie de « I’héroique » ne se cantonne
pas a la seule fiction littéraire ou a la mythologie mais trouve son application dans le
champ de Uhistoire aussi.

En tant qu’archétype narratif, le voyage initiatique relie les tentatives de plus en plus
nombreuses de localiser le Paradis dans les récits qui racontent ces aventures. Le corpus
de textes analysé par Corin Braga met en évidence que « sous la pression du message

189

BDD-A2334 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:26:01 UTC)




Synergies Roumanie n® 6 - 2011 pp. 187-196
Cilin Teutisan

christique, U’idée de Paradis s’est détachée progressivement, tel un double spirituel,
de U'image trés matérielle du jardin d’Eden de la Genése et s’est associée a l'image
plus éthérée de la cité céleste »'. L’étude de cas sur Alexandre le Grand confirme
presque entiérement ’hypothése générale avancée par Corin Braga a l’égard de ces
problématiques. Une analyse psychobiographique du roman mythologisant du Pseudo-
Callisthéne fait naitre une figure de ’empereur de Macédoine a la fois complexe et
convaincante. C’est ce qui arrive, entre autres, dans le cas des témoignages et des
commentaires des missionnaires, diplomates et aventuriers dans [’Empire de Prétre
Jean'® (voir, dans ce sens, le quatriéme chapitre de [’ouvrage dont nous reproduisons ici
le titre). L’idée générale qui s’en dégage c’est que I’échec géographique ou biographique
de ces quétes (finalisées, toutefois, par la création d’un corpus de textes extrémement
intéressant de « ’imaginaire enchanté ») est di, tout au début, a la censure de la pensée
chrétienne pesant lourdement sur la pensée « enchantée » et, plus tard, a "expérience
empirique qui scellera les voies spéculatives de ’imagination.

Les choses changent partiellement lorsque l'imaginaire médiéval se déplace vers
’Ouest. Dans La quéte manquée de ’Avalon occidentale, |a substitution de la « matiére
d’Asie » par la « matiére d’Irlande »'7 et de Bretagne entraine aussi des mutations
fondamentales dans les fonctions et la « possibilité » méme de U’Eden. Selon Braga,
le paradis occidental ne se refuse plus d’une maniére programmatique et dogmatique
au contact avec ’humain. Néanmoins, une fois touché ce paradis, ’homme en devient
le prisonnier, heureux seulement jusqu’a un certain point. Le retour du royaume
sacré est accompagné par de graves interdictions qui, une fois transgressées, menent
nécessairement a la mort.

La configuration de U’Avalon occidentale (cachée, dans les écrits, sous toute une série
d’appellations) change elle aussi. Le voyage initiatique du héros ne se dirige plus vers
les terres pleines de périls de UEst, jusque dans UExtréme-Orient. A la recherche d’iles
peuplées par des étres étranges, le voyageur se déplace maintenant sur les eaux turbulentes
et angoissantes de l’océan, abritant a son tour un bestiaire imaginaire formidable.
Les projections imaginaires de nature ésotérique foisonnent dans cette géographie
mythique. A leur tour, les projets eschatologiques obéissent a des lois transhistoriques
ou transphysiques nourrissant intensément ’imagination fantastique et mythique. Par
rapport au modéle de '’Eden asiatique, dans U’Avalon occidentale « [l]Ja nature et la
surnature, le monde des vivants et le monde des morts ne se retrouvent plus sur le méme
plan, mais se séparent sur une axe vertical, qui divise le monde entre le ciel, la terre et les
enfers. Le circuit des esprits ne suit plus les trajets d’une géographie horizontale, mais les
voies ascendantes ou descendantes qui relient les étages du monde »'8. Il n’est pas exclu,
d’ailleurs, que ce soit les projections mentales mémes des abimes aquatiques que le héros
doit franchir qui soient responsables de cette structuration verticale de l’'univers imaginé.
Cela pourra ajouter un nouvel élément, nécessaire et prévisible, a U'interprétation de la
quéte initiatique comme une quéte de soi, une initiation a sa propre substance, cohérence
et consistance ontologiques. Ce qui se crée, de la sorte, c’est un mélange intéressant de
« substantialisme » fantasmatique et existentiel.

Nous venons de dire plus haut que, dans l’Avalon occidentale, le bonheur du prisonnier
est toujours provisoire. Le scénario évoque bien, pour le lecteur roumain, le théme
structurant le conte Jeunesse sans vieillesse et vie sans mort. Dans les contes irlandais,
Uexistence paradisiaque des personnages est inévitablement menacée par la méme

190

BDD-A2334 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:26:01 UTC)



Structures de la pensée magique et utopique européenne :
une herméneutique des constructions imaginaires

angoisse « historique ». Une félure psychologique, traduite dans les termes du souvenir,
est responsable de la chute de ces étres exceptionnels. Plus ou moins vite, on y ressent
la nostalgie du pays d’origine et de la famille qu’on a quittée. Presque tous ces héros
transgressent ’interdit d’un contact physique avec la terre, les objets ou les étres
provenant du monde terrestre pour finir par récupérer d’une maniére galopante la
chronologie physique (ils subissent un vieillissement accéléré et s’évanouissent dans les
cendres de 'histoire). Par rapport au conte « oriental », la légende occidentale gagne en
subjectivité. La censure métaphysique du premier cas est remplacée dans le deuxiéme
cas par une censure « métapsychique ». La félure psychologique devient ainsi une félure
ontologique, entrainant souvent la mort du héros. Un déterminisme métapsychique
in-forme les modeles narratifs. Néanmoins, conformément aux lois de la poétique du
fantastique, ces modéles deviendront plus plausibles en tant que narrations ou comme
récits, vu la capacité limitée de I’humain de soutenir pour longtemps la vue du paradis,
de l’archétype ou de Uillimité - dans un mot, de ’absolu.

Certes, de grandes destinées héroiques (comme celle du roi Arthur) peuvent passer a leur
tour dans le mythe - dans ’Avalon - et accéder a 'immortalité. Ces figures ne perdent
plus cette condition sublime, étant reprises et englobées par la tradition chrétienne dans
le grand projet eschatologique de I’Apocalypse. Envers les modéles du paradis occidental,
le christianisme se montrera plus indulgent et plus prét a les réécrire dogmatiquement,
’imaginaire préchrétien continuant a y survivre a travers certains points de fuite ou dans
des constructions symétriques. Le paradis paien est sauvé, ainsi, par [’esthétique puisque
C’est dans les textes littéraires ou dans le discours culturel qu’il fait sentir son existence :
« ’Eden biblique se voit donc remplacé, surtout dans le romans de chevalerie inspirés par
le fantastique celtique [...]. Avallo en latin, U'insula pomorum rend possible ce qui, dans le
merveilleux asiatique, restait irréversiblement interdit : entrée dans le Paradis terrestre.
Plus ou moins christianisée, ’ile paradisiaque a des maitres qui succédent a la famille de
Manannan Mac Lir [...] [ ; c’est la que] le roi Arthur [...] attend le moment de revenir en
Angleterre pour la délivrer de ses ennemis [...]. Moins sévérement soumise au dogme,
[’Avalon occidentale offre a ’imagination des auteurs de romans de chevalerie de la fin
du Moyen Age des possibilités d’invention et de réverie plus larges que ’Eden oriental.
C’est par le biais de ces ‘romances’ fantastiques que, aux aubes de la Renaissance, le
Paradis terrestre se déplace d’Orient en Occident »'. Pourtant, méme dans ce cas-a,
les projections géographiques des iles paradisiaques s’écrouleront face a la preuve de
la vérité empirique, révélée par ’époque des découvertes géographiques. S’appuyant
sur un discours officiel censé légitimer et décompenser (psychanalytiquement, affirme
Braga) les angoisses des conquistadores revendiquant les nouveaux pays et les rattachant
d’une maniére violente au vieux continent et aux royaumes historiques, ces découvertes
mettront fin aux cartes « enchantées » et a un imaginaire fantastique de la géographie
terrestre. Ce qu’elles ne parviendront pourtant jamais a faire, c’est tarir la source de
’imaginaire méme, en tant que pulsion éternelle de ’humain de se projeter dans les
catégories d’une réalité alternative.

La preuve est a retrouver dans le troisieme volume de l’auteur consacré a cette méme
problématique, a savoir Du paradis perdu a ’antiutopie aux XVIe-XVIII¢ siécles. Dans
’avant-propos, l'auteur insiste justement sur cette continuité qui relie ce troisieme
travail aux deux ouvrages précédents : « les voyages modernes en antiutopie succedent
aux récits de voyage fantastiques médiévaux qui, a cause de linterdiction dont la
doctrine judéo-chrétienne avait marqué le jardin d’Eden, devaient inévitablement finir

191

BDD-A2334 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:26:01 UTC)




Synergies Roumanie n® 6 - 2011 pp. 187-196
Calin Teutisan

sur un échec »2. Afin de systématiser le corpus impressionnant de textes qui constitue
’objet de cette nouvelle recherche, Corin Braga ajoute a ses instruments de travail
habituels (fournis par la psychanalyse, la psychologie analytique, la psychocritique,
la psychogéographie ou U’histoire des religions et des mentalités) les outils mis a sa
disposition par les études culturelles, la poétique narrative et ’analyse des themes,
des motifs et des invariants de ’imaginaire du texte littéraire. Tout cela contribue
a circonscrire une tentative de systématisation censée examiner l’évolution du genre
utopique tout au long de trois siecles.

Ce sont les justifications internes des constructions culturelles et des mentalités
européennes qui attirent premierement U’attention du spécialiste. Selon Corin Braga,
le modeéle évolutif ne saurait étre qu’un modeéle dialectique, supposant une succession
de crise culturelles et/ou spirituelles de la société européenne, crises suivies par des
repositionnements ou des restructurations du matériel imaginaire et de ses formes
de figuration. Linterprétation phénoménologique de ces processus ne perd pourtant
jamais I’élégance de son ordonnancement, spécifique aux études de spécialité dans ce
domaine tout comme a la typologie analytique de ’auteur. La structure et la conception
de Uouvrage en font foi. Le pari du travail, c’est d’expliquer ’apparition de ’'utopie
comme un substitut aux anciennes incursions médiévales dans la géographie fantastique
des Paradis hypothétiques. Une différence majeure éloigne pourtant U'utopie de ces
tentatives médiévales, qui rend compte de la nouveauté et de Uoriginalité du genre
utopique.

La pensée « enchantée » du Moyen Age supposait la croyance réelle a la possibilité d’un
Eden terrestre. Loin d’étre un simple « jouet » épique censé accroitre le plaisir de la
lecture ou assouvir certains besoins intellectuels, ce motif narratif constituait en fait
un théme ontologique, informant méme les couches les plus profondes de !’humain.
Ces textes mettraient ainsi au jour un « veeu formateur » (disons-le dans les termes
du philosophe Lucian Blaga) de récupérer non seulement [’endroit paradisiaque, sa
géographie matérielle, mais aussi la dignité de |’étre humain par rapport a la divinité,
dignité perdue lors de la Chute du premier homme. Le paradis terrestre n’était, en fait,
que la figuration concrete d’une absolution désirée et recherchée, la forme révée de
’expiation de la faute originelle. En tant que garant de la Loi du paradis terrestre, le
Dieu restait encore son Souverain absolu. Ainsi, ce n’est pas tant le lieu que la relation
qui est visée dans l’'utopie. Méme si son point de départ et sa nécessité sont les mémes,
Uutopie régit différemment le rapport entre ’homme et la divinité. En superposant
sur le modéle de la cité parfaite la Cité de U’humain, U'utopie nie pratiquement
’ascendance divine, revendiquant avec orgueil son égalité par rapport a la Création.
« Désenchantée », I’Utopie descend dans la matérialité mondaine ; ce qu’elle propose,
ce n’est pas une projection fantastique d’un noyau mystique de l’imaginaire collectif,
mais une projection mécaniciste d’un fantasme ordonnateur. Aussi le discours utopique
est-il souvent teinté de scientificité et prétend-il a construire de grands systémes
d’organisation sociale.

Dans Du paradis perdu a [’antiutopie aux XVIe-XVIII¢ siécles, la morphologie du genre
utopique est déterminée par ce que Corin Braga appelle des « causes internes » et des
« causes externes »?' de l’échec des utopies. La tension conflictuelle entre la raison et
’imagination, entre, d’une part, [’approche angoissée de ’altérité et, de l’autre, les
attaques successives ou concertées de la part de la théologie chrétienne, du rationalisme

192

BDD-A2334 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:26:01 UTC)



Structures de la pensée magique et utopique européenne :
une herméneutique des constructions imaginaires

cartésien et de ’empirisme anglais, tout cela aide a étouffer ou a modifier, selon le cas,
la pulsion libérale de la pensée utopique. L’utopie est le résultat d’un « basculement »,
dans la pensée européenne postmédiévale, « du versant de l’imagination symbolique,
du mythos, sur le versant de la rationalité abstraite, du logos »?. C’est la raison pour
laquelle elle reprend sur son propre compte toutes les interdictions qui pesaient, au
Moyen Age, sur les quétes du Paradis perdu. Pourtant, si « le mythe paradisiaque est situé
dans le passé, aux origines du temps [...], la construction utopique est orientée vers le
futur »23. Sous le couvert d’une fiction prospective et du décalage temporel, |’utopie se
proposait de faire passer la critique libérale des formes de la société contemporaine,
en particulier de Uinstitution ecclésiastique. L’'un des enjeux majeurs de la construction
utopique, c’est le fait de proposer d’autres systémes en contrepartie au monde réel. On
ressent souvent, dans ces modéles compensatoires, ’atmosphére « clinique » du projet
(social, économique, conceptuel, politique, juridique, voire psychologique), élaboré
avec un certain détachement rationaliste et avec une froideur narrative plus ou moins
sensible. Les utopies deviennent, de ce fait, une sorte de programmes ou de manifestes
appartenant aux siécles passés, anticipant « ’art a tendance » (non pas esthétique,
mais) sociale - c’est-a-dire les instruments de certaines formes d’activisme politique ou
social agissant sur le monde et sur Uexistence en général. Ainsi la démarche entreprise
par Corin Braga, misant moins sur la valeur esthétique de ces textes que sur leur valeur
extrinséeque de documents de certains « états » conceptuels ou d’une forma mentis
historique, révéele-t-elle sa légitimité au-dela de toute son actualité dans le domaine
des études culturelles.

Trés attentif dans ses classifications et ses systématisations, Braga ne perd aucune
occasion d’insister sur les frontiéres historiques et conceptuelles séparant le millénarisme
de Uutopie, le millénium constituant, en fait, une alternative a l’univers utopique :
« Les projets millénaristes post-renaissants étaient en directe relation avec ’utopisme
classique. Entre les deux typologies existe une ligne visible de continuité »?. Et ’auteur
d’ajouter : « La relation entre les deux est interdépendante et réversible »2, de sorte
que « le Millénium et ’Utopie envisagent un paradis terrestre installé ici-bas, en
contraste avec le Royaume céleste de Dieu de la théologie chrétienne. La transcendance
est abandonnée au profit de ’espace et du temps immanent »%. Reprenant une idée
exprimée par Claude-Gilbert Dubois, Braga continue a analyser le concept de Millénium
en avancant que « les utopies et les millénarismes expriment deux réactions opposées
des classes sociales et des tendances religieuses de la Renaissance. L’'utopie humaniste
serait dans ce cas U’expression de l'attitude des intellectuels de !’époque face au
millénarisme embrassé par les classes populaires »%.

Les enjeux culturels, historiques et conceptuels de ’Utopie, de méme que ses fonctions
ontologiques et spirituelles retiennent longuement le chercheur. Une histoire de
’iconoclastie et des iconoclastes utopiques commence a se faire jour : depuis les libertins
du XVII¢ siecle jusqu’aux scientistes et aux socialistes du XIXe siécle, en passant par les
« esprits forts » du XVIII¢ siecle, toutes ces projections utopiques hétérodoxes forcent les
limites doctrinaires et institutionnelles de la société. Les modeéles alternatifs utopiques
mettent en cause parfois subrepticement, dans d’autres cas ouvertement, le code de
droit divin qui se trouve a la base de [’Etat européen historique. Dans cette guerre, il
n’est pas rare que |’Utopie s’adapte aux nouvelles conditions et subisse des mutations
substantielles qui modifient ses buts et ses stratégies figuratives. Une telle mutation,
c’est l'utopie chrétienne. Concue par les humanistes chrétiens comme une étape dans

193

BDD-A2334 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:26:01 UTC)




Synergies Roumanie n® 6 - 2011 pp. 187-196
Cilin Teutisan

’acheminement vers le paradis céleste, elle représente le plus souvent des sociétés
ou des républiques catholiques. Dans ce cas, le genre utopique ne constitue plus « un
modele alternatif a la société chrétienne, mais un exemple de perfectionnement pour
les ‘Catholiques de nos climats’, trop enclins aux tentations de ce monde. Tant que le
christianisme continuait de rayonner dans l’imaginaire collectif, il a inspiré une variété
importante d’utopies orthodoxes, posées comme des contre-exemples aux royaumes
utopiques paiens et hérétiques »%.

La contre-utopie constitue une autre mutation utopique, le résultat d’un procés que
’analyste examine en détail. Internalisant la censure chrétienne trés agressive de
’imaginaire utopique, les utopiens transforment cette censure en autocensure, ce qui
déclenche aussi la transformation de l'utopie en contre-utopie. La particularité de la
contre-utopie, c’est qu’elle n’enfreint plus les interdits dogmatiques pesant sur un
monde qui ne soit plus créé par Dieu mais par ’humain. Il convient pourtant de s’arréter
un moment sur ’emploi en variation libre de deux termes, a savoir 'anti-utopie et la
contre-utopie. Une compréhension nuancée de la théorie et des pratiques utopiques
analysées par Corin Braga exige de notre part de leur préter des contenus différents. Si
’anti-utopie concerne plutot un courant de pensée, la contre-utopie constitue un produit
textuel, une forme de figuration ou de conceptualisation de ce courant. Pour faire une
analogie, on pourrait évoquer |’opposition enérgeia vs ergon établie par le philosophe
allemand Wilhelm von Humboldt. Pour celui-ci, le concept d’enérgeia désignerait |’état
poétique, le langage en tant qu’énergie diffuse et pleine de potentialités, traversée
par des tensions et par des forces en perpétuel mouvement, bref - un procés donnant
naissance aux formes particuliéres de la langue. De ’autre c6té se situerait ’ergon, le
produit ou la langue poétique, c’est-a-dire une grammaire limitée et contraignante,
cristallisée dans des formes historiques rigides.

La contre-utopie est indissolublement liée au modéle spirituel et politique de la Contre-
Réforme. Dans la vision de celle-ci, |’Utopie serait « une voie vers la damnation et
un enfer sur terre ». Les projections négatives d’une série d’univers hypothétiques
démonisés, vus comme autant de reflets cauchemardesques dans des miroirs
déformants ou pervertis, constituent la solution souvent dramatique et violente (en tant
qu’élaboration imaginaire) apportée a la crise des relations entre ’Utopie et l’institution
ecclésiastique. Reprise a rebours, |’Utopie acquiert une légitimité dans la cité historique
de humain. On pourrait méme dire que !’Utopie partagerait la méme destinée, du
point de vue macro-historique, culturel et spirituel, avec la tragédie. Rattaché a un
contexte mythique, la tragédie antique avait, selon Nietzsche et Camus, deux ennemis
acharnés : le christianisme et le rationalisme. Ce sont la les deux grands ennemis aussi
de U’imaginaire « enchanté » des géographies médiévales fabuleuses tout comme des
projections utopiques, orthodoxes ou hétérodoxes, datant de ces derniers siécles.

Voila une conclusion provisoire sur la maniéere dont on devrait regarder et/ou lire I’ histoire
de la pensée magique et des représentations culturelles dans U’Europe du deuxiéme
millénaire. Dans le plus récent volume de Corin Braga?, le chapitre consacré a Carlos
Castaneda avance ’hypothése de ’existence de nouvelles formes de pensée enchantée,
qui se font jour a la jonction historique entre la postmodernité et ce que I’auteur définit
comme une « post-postmodernité ». Braga voit dans les théories de Castaneda une
forme de chamanisme postmoderne qu’il rattache a la construction fictionnelle du réel
spécifique a la culture contemporaine de méme qu’au postulat psychanalytique du retour

194

BDD-A2334 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:26:01 UTC)



Structures de la pensée magique et utopique européenne :
une herméneutique des constructions imaginaires

du refoulé, comme un produit de I’attraction éternelle de I’humain pour ce qui enfreint
les lois de son univers matériel. En méme temps, Braga émet aussi une hypothése sur
la configuration spirituelle et conceptuelle de notre société. Le succes religieux dont
jouit le chamanisme postmoderne dévoilerait un besoin irrépressible, selon toutes les
apparences, de « réenchanter » le monde. Serait-ce la le sujet des prochains écrits de
Corin Braga ? Une chose est siire, Corin Braga n’a pas épuisé toutes ses ressources dans
le domaine de I’herméneutique systématique des constructions imaginaires. Ses textes
se prétent aisément tant a une lecture professionnelle qu’a une lecture innocente, en
quéte du pur plaisir d’un « récit » interprétatif.

En francais par Andreea Hopartean

Bibliographie
Braga, C., Noctambulii. Claustrofobul [Les Noctambules. Le Claustrophobe], Cluj, Dacia 1992.
Braga, C., Hidra [L'Hydre], Sibiu, Imago, 1996.

Braga, C., Oniria. Jurnal de vise (1985-1995) [Oniria. Journal de réves (1985-1995)], Pitesti,
Paralela 45, 1999.

Braga, C., 10 Studii de arhetipologie [Dix études d’archétypologie], Cluj, Dacia, 1999.
Braga, C., De la arhetip la anarhetip [De U’archétype a ’anarchétypel], lasi, Polirom, 2006.

Braga, C., Le Paradis interdit au Moyen Age. 1. La quéte manquée de I’Eden oriental, Paris,
L’Harmattan, 2004.

Braga, C., La quéte manquée de ’Avalon occidentale. 2. Le Paradis interdit au Moyen Age, Paris,
’Harmattan, 2006.

Braga, C., Du paradis perdu & [’antiutopie aux XVIe-XVIiI¢ siécles, Paris, Editions Classique Garnier,
2010.

Braga, C., Psihobiografii [Psychobiographies], lasi, Polirom, 2011.

Eliade, M., Santier. Roman indirect. Cuvant inainte si ingrijirea editiei Mircea Handoca, Bucuresti,
Rum-Irina, 1991.

Notes

' Corin Braga, Noctambulii. Claustrofobul [Les Noctambules. Le Claustrophobe], Cluj, Dacia, 1992.

2 |d., Hidra [L’Hydre], Sibiu, Imago, 1996.

3 Id., Oniria. Jurnal de vise (1985-1995) [Oniria. Journal de réves (1985-1995)], Pitesti, Paralela 45, 1999.

4 Mircea Eliade, Santier. Roman indirect, cuvant inainte si ingrijirea editiei Mircea Handoca, Bucuresti, Rum-Irina,
1991, p. 7.

° Corin Braga, 10 Studii de arhetipologie [Dix études d’archétypologie], Cluj, Dacia, 1999.

¢ Corin Braga, De la arhetip la anarhetip [De I’archétype a 'anarchétype], lasi, Polirom, 2006.

7 Ibid., pp. 135-190.

8 Ibid., pp. 213-242.

° Ibid., pp. 191-212.

° Ibid., pp. 47-57, 59-77, 91-117.

11 Corin Braga, Le Paradis interdit au Moyen Age. 1. La quéte manquée de ’Eden oriental, Paris, L’Harmattan, 2004.
2 Id., La quéte manquée de |’ Avalon occidentale. Le Paradis interdit au Moyen ,&ge - 2, Paris, L’Harmattan, 2006.
3 /d., Du paradis perdu a [’antiutopie aux XVIe-XVIlle siecles, Paris, Editions Classique Garnier, 2010.

14 |d., Le Paradis interdit au Moyen Age. 1. La quéte manquée de [’Eden oriental, op. cit., p. 10.

195

BDD-A2334 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:26:01 UTC)




Synergies Roumanie n® 6 - 2011 pp. 187-196
Cilin Teutisan

> Ibid., p. 109.

‘s Ibid., pp. 301-384.

17 Corin Braga, La quéte manquée de [’Avalon occidentale. Le Paradis interdit au Moyen Age - 2, op. cit., p. 6.
8 Ibid., p. 40.

9 Ibid., pp. 263-264.

2 Corin Braga, Du paradis perdu a !’antiutopie aux XVIe-XVIlI¢ siecles, op. cit., p. 10.
2 Ipid., p. 13.

2 |bid., p. 22.

2 |bid.

# Ibid., p. 31.

B |bid., p. 47.

% |bid., p. 48.

7 |pid., p. 55.

28 |Ibidem, p. 267.

» Psihobiografii [Psychobiographies], lasi, Polirom, 2011.

196

BDD-A2334 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:26:01 UTC)


http://www.tcpdf.org

