
83 

TREPTE ALE EPIFANIEI ÎN POEZIA LUI DANIEL TURCEA 
Valeria CIOATA, PhD Candidate, 

„Petru Maior” University of Tîrgu. Mureș 

 

Abstract: Daniel Turcea`s last poetry volume presents an orthodox Christian 

view on love and faith, the purpose of living and enhancing these two human 

attributes being that of reaching eternal life. Achieving harmony within the hu-

man self and between the human self and the world is part of the path to god. 

This harmony isn`t achieved without struggle and pain. Throughout the verses 

there are references to parables taken both from The Old Testament and the New 

Testament as well. All these images come together in order to be integrated in 

Christ`s sacrifice. The poet puts himself in the shoes of a simple believer and 

takes it upon himself to live and experience all the steps that must be taken in 

order to walk on the stairway to heaven. These steps must be seen as a purifica-

tion process of the soul. Doubt and setbacks are part of the process. The poems 

share a serious note without reaching the pathetic tone of the odes. The feeling 

the reader gets is that of being in contact with a sincere confession, going for-

ward on this stairway to heaven is made possible by the joint effort of the human 

and the divine (the grace of god and the weakness and the free will of the human 

being).  Throughout the volume a series of portraits appear: different saints, an-

gels and the confessor can be distinguished. The created images could be com-

pared with a series of fine lithographs drawn with light. Light is an omnipresent 

motif in Daniel Turcea`s poetic texts. The human meeting the divine is rendered 

in the simplest way possible, sumptuousness is almost obliterated. The human 

being manifests the burning desire to connect to the divine, in spite of the obvi-

ous inabilities of the self. In the end the human and the divine become one, the 

human doesn`t live for himself, but rather for god (as Apostle Paul was saying in 

his Epistle to Galatians 2, 20).   

 

Keywords: orthodox Christianity faith, mysticism, the path to god, experienc-

ing the power of prayer, the divine joint with the human 

 

Ultimul volum al poetului Daniel Turcea prezintă o viziune creștin orto-

doxă despre iubire și înaintarea în credință, scopul final fiind atingerea 

vieții veșnice. Armonia cu sinele și cu lumea înconjurătoare se obține 

prin parcurgerea unor etape nu lipsite de greutăți și de sinuozități. Nu 

lipsesc referințele la textele biblice atât din Vechiul cât și din Noul Tes-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:51 UTC)
BDD-A23275 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



84 

tament, acestea având un rol integrator în jertfa christică. Poetul se inte-

grează pe sine în rândul creștinilor care urcă pe scara spre cer, experiind 

toate etapele des-pătimirii sufletului. Îndoiala și poticnirile își fac apariția 

de-a lungul parcurgerii treptelor spre sfințenie. Textele sunt grave fără a 

atinge patetismul odelor. Senzația pe care o trăiește cititorul este aceea de 

confesiune sinceră în registrul colaborării dintre harul divin și neputința 

omenească. Apar individualizate figuri de sfinți, de martiri și portretul 

duhovnicului de distinge din textele poetice. Imaginile create se aseamă-

nă unor litografii fine, desenate cu lumină – lumina fiind un motiv literar 

omniprezent în poeziile lui Daniel Turcea. Întâlnirea divinului cu uma-

nul are loc în mod simplu, firesc, somptuosul lipsind din imaginarul poe-

tic aproape cu desăvârșire. Râvna omului în întâlnirea sa cu divinul ră-

mâne neobosită, în ciuda faptului că neputința se materializează în po-

ticniri. În final apare identificarea umanului cu divinul, omul nu mai tră-

iește pentru sine, ci pentru Dumnezeu (după cum spunea Sf. Apostol Pa-

vel – Galateeni 2, 20) „Aeriene, imateriale, de o simplitate esențială, ma-

jestuoasă, versurile lui Daniel Turcea concentrează și descoperă totodată, 

pe deasupra înțelesului curent, gândul pur, făptura și trupul în desăvâr-

șita lor străvezime existențială. Ele sunt mărturia unui suflet pentru care 

valorile supreme sunt iubirea, blândețea, bunătatea, iar elogiul angelic 

adus acestora este cu atât mai tulburător cu cât vine din partea unei con-

științe care a cunoscut experiențele și sfâșierile amare ale vieții «am văzut 

suferința, am privit durerea». Confesiunea patetică, adevărată a lui Dani-

el Turcea, străbătută de presimțiri, de neliniștile nostalgiei și ale năzuin-

ței și înnobilată mereu de un mistuitor «dor de cer de om și de pământ» 

poartă un glas al împăcării în însăși inima tenebrelor.”1 

În textul Poezia este slujire și jertfă autorul își ilustrează relația cu divinul, 

arta este jertfa de mulțumire creată pentru a răspunde la marea iubire a 

lui Dumnezeu, lumea se vede transfigurată sub razele luminii divine 

comuniunea este esențială în înțelegerea crezului poetic al lui Daniel 

Turcea, cuvântul se referă atât la înțelegerea între oameni, cât și la unirea 

tainică a inimii omului cu divinul, neexcluzând ideea de sfântă împărtă-

șanie (euharistie). Comuniunea se realizează numai după ce inima oferă 

drept jertfă tot conținutul ei: stări, sentimente, credințe. „Dar, comuniu-

ne, poezia e binecuvântare./ E jertfă. Jertfă de laudă adusă de inima-

ngenuncheată a Tainei, a Iubirii, acel gust al eternității ce nu se poate 

                                                             
1 Dan Cristea, Faptul de a scrie, Ed. Cartea românească, București, 1980, p. 174; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:51 UTC)
BDD-A23275 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



85 

stinge.// Descrierea adevărată a lumii – căci numai iubirea creează –, a 

sufletului, a Sacrului nu poate fi făcută decât din versete: pentru toate 

sunt: măsură, ritm, proporție în taina ce le cuprinde. Dar cine poate fi atât 

de curat, atât de fără vină, încât să le vadă// așa cum sunt/ natură și har?// 

De aceea, poetul se aduce pe sine ardere de tot./ Trupul să fie ca rugul 

aprins./ Cerurile, lucrurile sunt litere ale acestei veșnice, sublime Cărți ce/ 

descrie revărsarea Luminii,/ negrăitei lumini./ Frumusețea e ascunsă./ 

Arhetip. Căci ea e esență,/ Frumusețea și Adevărul sunt una, în lumină, 

dar numai Harul ridică,/ Până la acele Imnuri negrăite/ din apropierea 

Slavei./ Adevărata poezie e gest sacru./ Iubire./ Taină./ Cuvintele însă 

sunt vase/ pentru acea taină negrăită,/ de care nu te poți apropia decât 

trăind-o/ în desăvârșită Iubire.” Poemul sugerează că nu oricine poate 

înțelege acest fel de raportare a creatorului la arta sa. Arderea de tot la 

care face referire autorul este umplerea inimii sale cu lumina divină, 

această acțiune are drept rezultat distrugerea tuturor patimilor, prejude-

căților, ideilor false, a spinilor sufletului. Frumusețea și adevărul, odată 

ajunse în inima poetului, îi transfigurează acestuia realitatea. 

Părerile criticilor sunt variate și nu ajung întotdeauna la aprecierea con-

cepțiilor de profunzime exprimate în acest volum. Acest fenomen se pro-

duce din cauza faptului că esteticul își pierde autonomia, servind la răs-

pândirea crezului profund religios al poetului. Religia nu devin o teză, 

însă, pentru Daniel Turcea. Textele sale pur și simplu exprimă trăirile 

profunde ale omului care, după îndelungi căutări, l-a găsit pe Dumnezeu 

și realitatea relației cu acesta este atât de covârșitoare încât eclipsează ori-

ce alt fel de trăire de altă natură, iubirea divină cu lumina sa nemărginită 

devine principala sursă de inspirație, iar acest fapt nu este întotdeauna 

pe placul criticilor. „În poemele de anvergură (mai puține decât în Entro-

pia) poetul e norocos tot pe spații mici. Dacă unele dintre ele sunt reușite, 

acest lucru se datorează capacității lor de a rămâne laconice în cantitate. 

Sintaxa sfărâmată creează impresia de suspendare a vorbirii: lirismul nu 

stă propriu-zis în cuvinte, ci în cosmicele spații albe dintre ele.”2 Recepta-

rea acestui fel de poezie presupune și o pregătire de natură teologică de-

oarece este o ilustrare a laturii mistice a rugăciunii. 

Imaginea lui Hristos se conturează clar, fără echivoc. Zicerea păstrează, 

totuși, o nuanță de sugestie simbolul nu dispare, doar devine transparent 

ca și cum s-ar afla sub influența directă a unei lumini foarte puternice. 

                                                             
2  Nicolae Manolescu, Istoria critică a literaturii române, Ed. Paralela 45, Pitești, 2008, p. 1086; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:51 UTC)
BDD-A23275 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



86 

„Poet cu structură esenţialmente barocă, Turcea nu aruncă Entropia peste 

bord, nu o trimite în neant, spălându-şi creierul în acatiste şi mătănii, ci 

dialoghează cu anumite idei şi obsesii ale sale din cartea de debut, de 

unde sunt preluate anumite tehnici de intensificare a vizionarului, din-

spre Lautréamont şi Rimbaud. Un dicteu al profunzimilor, întrezărind 

mereu lumina divină, lumina începuturilor ce a gonit bezna stihială, do-

mină această confesiune avântată, pasională, spre nevăzutele ce se vor 

văzute, producând o experienţă poetică soldată cu concepte înnoitoare, 

unde în prim-plan se află paradigma sofianică”3 

Izvorul „Trupul și Sângele, Taina/ să se facă izvor/ îndumnezeind./ Lumi-

na dinaintea Luminii/ în trupul Său, în carnea Sa,/ mai presus de iertare/ 

și de dorință,/ mai aproape ca sângele,/ mai curat decât soarele - și numai 

ființă./ În trupul acesta numai rană/ și întuneric,/ înconjurat de metale,/ 

urmat îndeaproape de moarte,/ ce nici pe sine/ nu se știe/ și nu/ s-a vă-

zut.// Lumină mai presus de strălucire, vino, iartă,/ rămâi în cortul meu,// 

deschide/ cerul și ochiul/ inimii.” 

Textul ilustrează acțiunea sfintei împărtășanii asupra corpului uman 

simbolizat prin întuneric și rană în antiteză cu trupul și sângele lui Iisus 

simbolizate prin lumină care îndumnezeiește. Întâlnirea lăuntrică a uma-

nului cu divinul transformă în profunzime realitatea inimii omului și, 

implicit, realitatea înconjurătoare. „Mistica luminii află în Daniel Turcea 

poetul nostru cel mai complex, ducând mai departe viziunea blagiană: 

din lumină venim, spre lumină mergem.”4 

Poezia este mai mult mistică decât religioasă, în versuri se simte legătura 

pe verticală între inima poetului și sacralitatea cea mai înaltă. Toate ima-

ginile care apar în aceste versuri au în centru contemplarea directă și con-

turarea unui peisaj lăuntric. Dacă la Ioan Alexandru găsim o religiozitate 

grea care se răspândește pe orizontală ocupând tot mai mult spațiu, în-

cercând să cucerească tot teritoriul patriei și timpul istoric, sanctificându-

le, la Daniel Turcea se poate observa o suplețe a ideii și o luminozitate 

subtilă a imaginilor – legătura directă cu cerul se creează pe verticală, pei-

sajul zugrăvit în versurile acestuia este unul care se vrea, exclusiv, lăun-

tric. Daniel Turcea nu urmează vreun model interbelic, la el nu întâlnim 

autohtonizarea personajelor și a scenelor biblice ca la Ion Pillat și nici 

                                                             
3 Cristian Livescu, „Daniel Turcea între Entropia și Epifania (II)” Convorbiri literare, Iași, 

11.12.2014, http://convorbiri-literare.ro/?p=3619 
4 idem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:51 UTC)
BDD-A23275 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



87 

chiar acea revendicare conștientă și, oarecum, vehementă de la tradiție 

precum se întâlnește la Nichifor Crainic; nici măcar simbolismul lui Vasi-

le Voiculescu nu se aseamănă cu poezia lui Daniel Turcea. În Epifania se 

deslușește relația sinceră a tânărului care l-a descoperit pe Dumnezeu și 

merge cu pași, uneori, fermi, alteori, șovăielnici spre mântuirea sufletu-

lui. Ideea de urcare a unor trepte se revendică atât din Vechiul Testament 

– din Psalmi – cât și din lucrarea Sf. Ioan Scărarul Scara concepută ca un 

ghid al urcării duhovnicești, unde fiecare din cele treizeci de capitole 

vorbește despre izbăvirea de un păcat, capitolele fiind considerate trepte. 

Volumul conține cinci subdiviziuni: Puterea de a fi, din nou, de Dumnezeu 

aproape, Nu-n țărână înveșmântat se cuvine să-ntâmpin atâta iubire, Rugă-

ciuni,  Cugetări, Din epistolele lui Ignatius. Această fragmentare întruchi-

pează urcușul parcurs de poet de-a lungul înaintării sale în credință. 

Netulburat „Curată revărsare a slavei/ Lumina./ Una fiind, toate le poate 

cuprinde./ Dar cine a privit/ strălucirile sufletului negândite,/ de vreme 

ce nimic/ Fără numai Dumnezeu și prin moarte/ L-a prețuit// lumea, ca 

firul de praf aplecând cumpăna/ ca roua dimineții ce se pogoară.// Cine 

plecând de la bunătățile văzute a-nțeles/ bunătatea peste fire,/ desfătați în 

frumusețe/ i-au dat pietrei numele iluminării.” Un alt motiv recurent este 

cel al morții; aici moartea nu e o temă, așa cum poate fi întâlnită la alți 

poeți, tema fiind relația cu divinitatea. Moartea e doar o ușă spre viața 

adevărată Viața cu majusculă; o accepție secundară a morții este aceea de 

metodă de salvare a întregii omeniri, exercitată de fiul lui Dumnezeu. 

„Cu toate că Şerban Foarţă regretă într-un interviu (Radio România Cul-

tural, 22 iulie 2005) declorofirizarea poeziei religioase a lui Daniel Turcea, 

avem toate motivele să nuanţăm această bănuială. Misticii nu mai văd în 

culori, pentru ei lucrurile sunt lumină. Puneţi reflectoarele unui stadion 

pe-o floare de ghiveci. Aversa de fotoni o va preschimba în lumină, o va 

transfigura, îi va gâtui clorofila. Fotoni versus atomi, lumină versus cu-

loare. Când degetul Domnului îţi atinge fruntea uiţi şi de scrisul de la 

stânga la dreapta, darmite de estetică. Daniel Turcea a trăit la o altă ten-

siune, cu mult mai înaltă decât a unui întreg cartier. Era bolnav de poezie 

ca grecii de mare, la el scrisul era subit ca o apoplexie. Daniel Turcea este 

inclasabil. El nu e nici un Rilke balcanic, fiind rupt de orice geografie, nici 

un Ion Barbu întârziat sub comunişti, poetul fiind deasupra celor 34 de 

ani trăiţi.”5  

                                                             
5 Octavian Dărmănescu, Convertirea prin literatură, Ed. Apologet, Făgăraș, 2007; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:51 UTC)
BDD-A23275 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



88 

Puternic I „Cum n-am trăit,// Cum nu pot spune// numai smerita cugeta-

re/ și darul lacrimii,/ mângâietor,/ cum doar blândeții se împarte/ se poa-

te face punte peste moarte,/ peste lume,/ mutând în mare întunecatul 

munte.” Credința este o temă recurentă în textele lui Daniel Turcea. Mun-

ții la care se referă poetul în versurile mai sus nu sunt niște forme de reli-

ef reale, ci credințele greșit formulate și convingerile mincinoase care se 

găsesc în interiorul minții umane și pe care omul le percepe ca fiind de 

neînlăturat, acestea pot fi depășite doar cu ajutorul credinței, în general, 

și al credinței în Dumnezeu, în special. Convingerile eronate se distrug la 

întâlnirea cu Adevărul (Iisus Hristos), dar numai prin consimțământul 

omului. Acest fenomen este explicat de Sf. Maxim Mărturisitorul: „Când 

mintea a dobândit unirea nemijlocită cu Dumnezeu își oprește cu totul 

puterea firească de a cugeta și de a se cugeta. Iar când îi dă iarăși drumul 

acesteia și cugetă ceva din cele ce sunt în urma lui Dumnezeu, începe să 

deosebească, tăinuind unirea cea mai presus de înțelegere. Până ce se află 

omul în această unire cu Dumnezeu, ca unul ce s-a ridicat mai presus de 

fire și a devenit Dumnezeu prin participare, mută legea firii sale întocmai 

ca pe un munte nemișcat.”6 Poetul mărturisește că nu a trăit în mod di-

rect această tainică unire cu Dumnezeu, dar o cunoaște din scrierile celor 

care au experimentat-o și își dorește la un nivel foarte profund o astfel de 

unire. Întâlnirea nemijlocită cu Dumnezeu înseamnă o avalanșă de neo-

prit a lacrimilor datorată înțelegerii adevărului și a depărtării sufletului 

de acest Adevăr cu majusculă. Această poezie reprezintă o subtilă inter-

pretare a parabolei fiului risipitor pe care îl încearcă exact acest soi de 

regret justificat de sesizarea propriilor credințe greșite. 

„Oniric nu înseamnă tocmai visător. Vis sau răpire? În cazul lui Daniel 

Turcea, extaz. Onirismul nu e nici exhibiţionism, nici moft suprarealist, 

nici număr de contorsiune lirică. Visul ca trădare a materiei, ca dezgolire 

a ei de aparenţe, realitate holbată la taină. Ce privim se ascunde. Cu un 

real gust pentru catafatic, poetul propune o schimbare la faţă a cuvinte-

lor. El nu caută într-adins metafora. Metafora se iveşte singură, din alătu-

rarea cuvintelor care, independente, constituiau simple grafii. Aici este 

resortul semantic al poeziei abstracte, în alăturarea a două cuvinte diferi-

te. Autonome, rămâneau reci. Legate, se smeresc şi dau sensul, însă doar 

celor ce-l storc. Cum «tot ce atingi e din cuvinte» (Grădini, X, Daniel Tur-

                                                             
6 *** Filocalia sfintelor nevoințe ale desăvârșirii, vol. III, Ed. Humanitas, București, 2009, pp. 

121 – 122; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:51 UTC)
BDD-A23275 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



89 

cea, „Epifania”, Cartea Românească, 1982), poetul calcă pe litere, respiră 

anti-vers, bea anti-rime şi vede idei, precum Camil Petrescu. Şi, cu toate 

cuvintele la purtător, ca fiecare mistic, se plânge că nu le are.”7 

Iubirea este o temă recurentă în acest volum, alături de bucurie, prin iu-

bire se înțelege agape, iubire lui Dumnezeu față de creația sa și iubirea 

omului față de creatorul său. Iubirea față de aproape este ilustrată în tex-

tele care fac referire la duhovnic sau la persoane întâlnite de poet (poe-

mul Anastasia, ziua se referă la o pacientă a spitalului Alexandru Sahia 

unde a fost internat poetul și cu care acesta purta adesea convorbiri des-

pre Dumnezeu).8  

Înțelegere „Semnele acelui ce o viață/ se împotrivi cumplitei arșiți/ mistui-

toarea sete ce îl arde/ din pântecul ce îl avea drept cer/ și vreme/ – și 

plângea cu ochii mamei – / mistuitoare, necuprinsă sete/ și numai nemu-

rirea neîncetată/ iubirea, cum iubește Dumnezeu/ mereu aproape, smerit 

în tot ce vede/ și cum, în sine, mult ascuns/ și încă/ departe pururi, nică-

ieri, oriunde/ cu bucurie și prea blând, ca nu,/ orbindu-ne, să se arate/ 

săracului,/ pe care îl cunosc,/ îi e adânc și pace și nu știe/ și lui, cel fericit 

la chip,/ umil,/ ca cel din urmă, în uimire/ de ce adânc de nesfârșite ape/ 

prea luminoase, ca un întuneric/ mulțimea vieții/ uitând, pe toate să le 

afle/ murindu-le, ca să le fie viu/ orb firii oarbe/ ca văzător al vieții// dar 

cum și când/ și ce-nțeles noi nu/ vedem decât, în ochii lui, străina/ aprin-

dere și cum/ mereu iubind,/ cum vindecă, cum iartă, cum învie./ Soarele, 

nevăzutul, luminând/ întreg în cele ce se văd,/ întreg în cele nevăzute,/ 

prezent pretutindeni.” Antiteza este omniprezentă în opera lui Daniel 

Turcea, natura acesteia, însă, este una apofatică. Pentru a fi viu omul tre-

buie să moară din punctul de vedere al materiei. Rolul botezului este ace-

la al unei morți simbolice urmată de o înviere alegorică. Mircea Eliade 

explică rolul botezului după cum urmează: „Omul vechi moare prin 

imersiunea în apă și dă naștere unei ființe noi, regenerate. Acest simbo-

lism este admirabil formulat de Ioan Hrisostom (Homil. In Ioh., XXV, 2; P. 

Saintyves, Corpus, p. 149) care, vorbind despre polivalența simbolică a 

botezului, scrie: «El reprezintă moartea și îngroparea, viața și învierea< 

Când ne scufundăm capul în apă ca într-un mormânt, omul vechi este 

scufundat, îngropat în întregime; când ieșim din apă, apare în același 

                                                             
7 Octavian Dărmănescu, op. cit. 
8 Aflăm despre aceste aspecte ale vieții lui Daniel Turcea din biografia scrisă de sora aces-

tuia, Lucia Turcea, Urme în veșnicie, Ed. Doxologia, Iași, 2013; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:51 UTC)
BDD-A23275 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



90 

timp omul nou». Toată preistoria botezului urmărea același lucru, moartea 

și învierea – deși pe alte niveluri religioase decât cel instrumentat de creș-

tinism. Nu este vorba aici de influențe sau împrumut, pentru că asemenea 

simboluri sunt arhetipale și universale; ele revelează situația omului în 

cosmos, valorizând în același timp poziția față de divinitate (de realitatea 

absolută) și de istorie. Simbolismul apelor este produsul intuiției cosmo-

sului ca unitate și a omului ca mod specific de existență care se realizează 

exclusiv de-a lungul istoriei.”9  

O altă cheie de interpretare a poemului este aceea a nașterii mântuitoru-

lui – pântecul ce îl avea drept cer/ și vreme. Pruncul Iisus este așezat în pân-

tecele fecioarei ca în cer și setea căreia îi rezistă e patima materiei de a se 

reproduce așa cum se vede ea simbolizată la Cezar Ivănescu, drept rod, 

aflat în perpetuă stare de putrefacție. Lacrimile au putere purificatoare 

ele se leagă de moarte și prevestesc viața, orbirea simbolică pentru mate-

rie înseamnă vedere a transcendentului. Smerenia este a lui Dumnezeu 

care se face mic și intră, nu numai în pântecele fecioarei pentru a se naște, 

ci și în inima fiecărui muritor de unde se vrea născut de posesorul inimii 

prin rugăciune și conștientizarea legăturii tainice cu Dumnezeul lăuntric. 

Odată conștientizată relația subtilă cu divinul conținut în uman, Dumne-

zeul interior crește și colaborează cu umanul sfințind materia și despăr-

țind-o de stricăciune. Deschiderea simbolică a ochilor îl face pe posesorul 

acestora să nu mai vadă defectele materiei, să nu mai urmeze scopurile 

acesteia. Vederea cu duhul oprește mintea de la prejudecățile sale însuși-

te din conștiința socială și Dumnezeul interior, odată crescut în om, omul 

poate stăpâni materia. 

Chemat „nu din mulțimea stelelor, nici din tăcerea/ lunară luminându-ne 

ca gheața, val ce se iscă/ și-ntru uitări de nume/ și de urme/ început al 

risipirii/ și privind/ cât ochii pot să-ndure/ încă acoperiți de solzi, trăite/ 

faptele nopții când clădesc mormântul/ propriei vieți acoperind/ viața, 

Cuvintele/ Singurului Soare/ când/ cele cinci porți ale simțurilor se-nchid, 

cetatea/ e părăsită/ când se deschide/ singura ușă, în afară este, ca și cum/ 

te-ai naște în plin soare.” Simbolul deschiderii ochilor duhovnicești apare 

și în acest text, se face diferența între cele două tipuri de cunoaștere ilus-

trate de Lucian Blaga, însă Daniel Turcea optează pentru cunoașterea pa-

radisiacă. Lumina soarelui e o referință directă la acest tip de cunoaștere, 

dar lumina puternică nu reprezintă ca la Blaga o distrugere a misterului, 

                                                             
9 Mircea Eliade, Tratat de istorie a religiilor, Ed. Humanitas, București, 2013, pp. 210 – 2011; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:51 UTC)
BDD-A23275 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



91 

a tainei, ci, dimpotrivă, luminarea puternică transformă obiectele lumina-

te în taine. Soarele nu este corpul ceresc cu acest nume, ci scris cu majus-

cule, îl simbolizează pe Hristos care aduce taina, nu o distruge. Percepția 

realității nu se mai face prin cele cinci simțuri, organul de cunoaștere a 

realității fiind inima deschisă din interior. Cunoașterea are aici înțelesul 

pe care îl dă Mircea Eliade realității în lucrarea Sacrul și profanul – realita-

tea nu e ceea ce trăiesc oamenii pe pământ, adevărata realitate are în ve-

dere legătura subtilă cu o lume superioară, transcendentă. „pentru omul 

religios, lipsa de omogenitate spațială se reflectă în experiența unei opo-

ziții între spațiul sacru, singurul care este real, care există cu adevărat, și 

restul spațiului, adică întinderea informă care-l înconjoară.”10 Trăirea în 

realitatea înțeleasă ca transcendent presupune sacralizarea spațiului și a 

timpului. În continuare explică Mircea Eliade cum se raportează homo 

religiosus la sacralizarea aspectelor din viața cotidiană: „Ca să trăiești în 

Lume, trebuie mai întâi s-o întemeiezi, și nicio lume nu se poate naște în 

haosul spațiului profan, care este omogen și relativ.”11 Daniel Turcea în-

temeiază o Lume la nivelul cel mai intim al ființei sale – spațiul prin exce-

lență zugrăvit de poeziile sale este acela al inimii omului. Prin comuniu-

nea lăuntrică a divinului cu umanul se realizează sacralizarea ființei 

umane, astfel încât omul nu mai trăiește pentru sine și prin sine, ci Dum-

nezeu însuși se stabilește înlăuntrul omului. Soarele din text este simbo-

lul lui Hristos care în mod nevăzut vine în inima omului la o cină de taină 

personală.  

Bucurie „Lumină/ în mine ca-n ceruri răsari/ Trup și Sânge,/ Pâine și vin,/ 

îngerii nu îndrăznesc să privească/ Potirul, dumnezeiasca/ Hrană/ și cum, 

din pământ/ fiind, să cuprind, cort să-I fiu/ și altar/ Celui ce-n ceruri de 

har/ nu se poate, de îngeri, în cer/ să Se cuprindă/ și cum/ întreg/ să le 

am// Dumnezeu,/ în mine,/ și să mă apropii/ de eternitate, mereu.” Acest 

poem se leagă de ideea exprimată de cel citat mai sus, și anume, comuni-

unea lăuntrică dintre uman și divin. Această unire subtilă generează lu-

mină din partea divinității și uimire din partea omului care se simte ne-

vrednic de atâta frumusețe și bucurie. În volumul al treilea din Filocalia 

Sf. Maxim Mărturisitorul explică simbolistica euharistiei: „Deci Cuvântul 

fiind învățătorul tuturor rațiunilor duhovnicești, atât al celor din lucruri-

le văzute cât și al celor din realitățile inteligibile, după cuviință și cu 

                                                             
10 Mircea Eliade, Sacrul și profanul, Ed. Humanitas, București, 2013,  p.19; 
11 Idem, p. 20 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:51 UTC)
BDD-A23275 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



92 

drept cuvânt dă celor vrednici să mănânce, ca pe un trup, știința cuprinsă 

în rațiunile lucrurilor văzute și să bea, ca pe un sânge, cunoștința aflătoa-

re în rațiunile celor inteligibile.”12 Euharistia presupune eliberarea minții 

umane de limitele ei și de prejudecățile inerente acesteia sub acțiunea 

minții infinite a lui Dumnezeu. 

Lumină din lumină „taină, pogoară, rămâi/ în taina/ ființei mele, lăcaș/ Ție, 

întreită lumină,// fii tăcerea mea, fii cuvintele mele.” Nicolae Manolescu 

are dreptate când afirmă superioritatea textelor de scurtă întindere deoa-

rece pasionatul de lectură își poate manifesta mai bine bucuria descoperi-

rii sensurilor ascunse ale operei. Cripticul nu este punctul tare în aceste 

poeme, totuși subtilitatea ideii se poate detecta. Acest scurt poem poate fi 

interpretat ca o artă poetică; creatorul invocă Creatorul (cu majusculă) 

pentru a putea să-și exercite talentul. Spre deosebire de poeziile lui Ar-

ghezi din Flori de mucegai care sunt scrise programatic „cu puterile neaju-

tate/ Nici de taurul, nici de leul, nici de vulturul/ Care au lucrat împreju-

rul/ Lui Luca, lui Marcu și lui Ioan”13, inspirația lui Daniel Turcea vine 

direct de la sfânta treime, toată ființa poetului se umple de dumnezeire. 

Tăcerea precede cuvintele deoarece se subînțelege o profundă cugetare 

asupra adevărurilor ce urmează a fi rostite și, pe lângă cugetare, se între-

vede o directă experimentare a acestora și o profundă trăire a lor. 

Taină „ușă/ a Tainei, larg în afara lumii/ deschisă, atât de aproape// căma-

ră a nunții,/ rug/ care arde, rămânând crin/ în rugăciune// tăcere-

nmiresmată pe rod,/ petale cerurile/ nu au cum, deschise,/ să poarte o 

asemenea lumină/ și lutul/ pământul omenesc, în care/ vesti-va îngerul/ 

un soare de miresme.” Mintea și inima omului se deschid spre în afara 

lumii, lumea fiind înțeleasă drept spațiul locuit de oamenii profani, astfel 

în afara lumii se regăsește sacrul, infinitul, transcendentul. Textul se con-

struiește dintr-o serie de metafore care se dezvăluie a fi fecioara Maria. 

Taina cu majusculă care vine de dincolo de lume este Iisus Hristos, rugul 

aprins se referă atât la episodul veterotestamentar când Dumnezeu îi vor-

bește lui Moise dintr-o tufă care arde, dar nu se mistuie, în același timp 

fiind metaforă care face referire la Maica Domnului, precum și un simbol 

al rugăciunii neîncetate și perfecte. „Și chiar dacă s-ar aprinde lumina 

într-un oarecare tufiș mărăcinos, cum este luminat și sufletul proorocu-

                                                             
12 *** Filocalia sfintelor nevoințe ale desăvârșirii, vol. III, Ed. Humanitas, București, 2009, p. 

124; 
13 Tudor Arghezi, Versuri, Ed. Minerva, București, 1980, p. 109; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:51 UTC)
BDD-A23275 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



93 

lui, nici acest lucru nu este fără folos în ceea ce căutăm. Căci dacă Dum-

nezeu este adevărul, iar adevărul este lumină (iar aceste înalte și dumne-

zeiești minuni sunt mărturisite și în cuvântul Evangheliei rostit de către 

Dumnezeu, care ni s-a arătat nouă în trup), această învățătură prin virtu-

te ne călăuzește la cunoașterea luminii aceleia care s-a coborât până la 

firea omenească, nestrălucindu-se din vreuna din stele, ca nu cumva să se 

creadă că strălucirea aparține materiei ei, ci dintr-un mărăciniș pămân-

tesc, copleșind prin razele sale luminătorii de pe cer. Prin aceasta învă-

țăm să înțelegem și taina sfintei fecioare, din care a strălucit prin nașterea 

vieții omenești lumina dumnezeirii, care a păzit nestricat rugul aprins, 

neveștejindu-se frumusețea fecioriei prin naștere.”14 Aceeași interpretare 

a rugului aprins drept o metaforă pentru fecioara Maria se poate găsi atât 

în iconografia creștin ortodoxă (icoana ce poate fi găsită la Mănăstirea Sf. 

Ecaterina de pe Muntele Sinai) cât și în slujba vecerniei (Dogmatica de 

vecernia Sâmbetei, pe glasul 2). 

Sufletul „Sufletul, locuitor în lume<// S-a făcut pământul,/ S-a zidit sufle-

tul,/ pământ era înainte de Iisus/ Suflet, după Har.” Elipsa sintactică este 

folosită în aceste versuri. Poezia sugerează adoptarea materiei drept că-

lăuză, sufletul devine pământ, odată cu revărsarea harului divin, sufletul 

se înnobilează și își schimbă substanța, redevenind astfel lumină. Unirea 

materiei cu divinul o transfigurează pe aceasta și o face translucidă, 

ușoară și nelimitată. 

Extaz „Fericire,/ ca un văl acoperind chipul,/ căci, altfel,/ cum ar putea 

carnea/ să rostească cuvintele?...” În sensul cel mai direct extaz înseamnă 

ieșirea din sine a sufletului datorată perfecțiunii obiectului admirației. În 

acest caz, obiectul admirației poetice rămâne Dumnezeu, sufletul este 

transportat în afara ființei sub acțiunea minunii. Minunea, aici, nu impli-

că prezența supranaturalului, prin minune se înțelege umanul uimit la 

întâlnirea sa cu divinul. Materia, considerată inferioară și grosieră pentru 

exprimarea subtilului divin, se înfioară și se întrebă retoric cum e posibil 

să experieze manifestarea directă a divinului. Ideea din textul citat mai 

sus se continuă în mod natural în această poezie. 

Volumul are o structură care are în vedere apropierea de Dumnezeu, 

(Puterea de a fi, din nou, de Dumnezeu aproape), contemplarea vieții veșnice 

din timpul celei pământești (Nu-n țărână înveșmântat se cuvine să-ntâmpin 

                                                             
14 Sf. Grigorie de Nyssa, Scrieri,partea I, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, București, 1982, pp. 41 – 42; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:51 UTC)
BDD-A23275 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



94 

atâta iubire), identificarea sufletului cu rugăciunea (Rugăciuni), regândirea 

conceptelor cunoscute și adoptate înainte de întâlnirea cu Dumnezeu 

(Cugetări – Din convorbirile cu părintele Arsenie Papacioc) și punerea în dis-

cuție a conceptelor creștine (Din epistolele lui Ignatius).  

Poezia lui Daniel Turcea din ultima etapă a creației are o profundă di-

mensiune mistică, revelând laturile ascunse ale trăirii religioase nemijlo-

cite. 

 

Bibliografie 

1. Turcea, Daniel, Epifania, cele din urmă poeme de dragoste creștină, Ed. 

Doxologia, Iași, 2011; 

2.  Arghezi, Tudor, Versuri, Ed. Minerva, București, 1980; 

3. *** Filocalia sfintelor nevoințe ale desăvârșirii, vol. III, Ed. Humanitas, 

București, 2009; 

4. Cristea, Dan, Faptul de a scrie, Ed. Cartea românească, București, 

1980; 

5. Dărmănescu, Octavian, Convertirea prin literatură, Ed. Apologet, 

Făgăraș, 2007; 

6. Eliade, Mircea, Sacrul și profanul, Ed. Humanitas, București, 2013; 

7. Eliade, Mircea, Tratat de istorie a religiilor, Ed. Humanitas, Bucu-

rești, 2013; 

8. Sf. Grigorie de Nyssa, Scrieri,partea I, Editura Institutului Biblic și 

de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 1982; 

9. Livescu, Cristian, „Daniel Turcea între Entropia și Epifania (II)”, 

Convorbiri literare, Iași, 11.12.2014, http://convorbiri-literare.ro/?p=3619; 

10. Manolescu, Nicolae, Istoria critică a literaturii române, Ed. Paralela 

45, Pitești, 2008; 

11. Turcea, Lucia, Urme în veșnicie, Ed. Doxologia, Iași, 2013. 

 

 

The research presented in this paper was supported by the European So-

cial Fund under the responsibility of the Managing Authority for the Sec-

toral Operational Programme for Human Resources Development, as 

part of the grant POSDRU/159/1.5/S/133652. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:51 UTC)
BDD-A23275 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

