
47 

SPIRITISMUL HASDEIAN INTRE STIINTA SI SIMBOLISTICA 

EZOTERICA 
Constantina Raveca BULEU, Cercetător ştiinţific III PhD, 

Academia Română, 

Institutul de Lingvistică şi Istorie Literară „Sextil Puşcariu”, Cluj-

Napoca 

 

Abstract: By claiming to be science when it burst into the European cultural 

milieu with Allan Kardec’s Book of Spirits issued in 1857, reaching its peak 

during the WWI, when death was really overwhelming, spiritualism shared both 

discourses aiming to stress its scientific status, as well as attempts to 

scientifically prove the existence of the spirits, and a series of accusations and 

derisions, as those promoted by René Guénon and his esoteric counterparts. In 

Romania, the leading figure of spiritualism was the prestigious historian and 

writer Bogdan Petriceicu-Hasdeu, highly esteemed by the academia, whose 

intellectual perception was nevertheless distorted because of the scholar’s interest 

in spiritualism, during the last decades of his existence. In spite of these 

distortions, Hasdeu was heralded by the historian of religions Mircea Eliade, 

attracted by Guénon in the first decades of his scientific formation. Induced, 

notoriously, by the early death of his gifted and precocious daughter Iulia, 

Hasdeu’s obsession with spiritualism materializes in a book – Sic cogito – and in 

a bizarre, symbolic and heterogeneous architecture – a castle in Campina, 

conceived as a sacred place to communicate with his daughter. Furthermore, 

Iulia’s final resting place, a crypt erected in the Bellu Cemetery in Bucharest, is 

also full of symbolic and esoteric messages. The paper intends to present both the 

two monuments and the book, Sic cogito, whose family-centered methodology 

contradicts Allan Kardec’s idea that a person is able to contact only the 

“illustrious” spirits from outside of his or hers family. A further investigation of 

Hasdeu’s already published Spiritualist Archive will deepen the scholar’s main 

thesis, formulated in Sic cogito, that spiritualism should be accepted both as 

science and faith. 

 

Keywords: Bogdan Petriceicu Hasdeu, Allan Kardek, spiritualism, dialogue 

with the dead, esotericism 

 

Spiritismul intră în arealul cultural şi cutumiar al secolului al XIX-lea cu 

pretenţia de a fi ştiinţă, graţie francezului Allan Kardec (Hippolyte Léon 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



48 

Denizard Rivail), fondatorul disciplinei, devenit rapid extrem de 

popular. Lucrarea sa din 1857, Cartea Spiritelor, este un tratat compus din 

întrebări şi răspunsuri, la care se adaugă o serie de eseuri, în care autorul 

explorează natura Spiritelor şi relaţia lor cu lumea materială. 

Entuziasmul provocat în epocă de experienţele spiritiste generează 

inclusiv dezbateri ştiinţifice. Se vorbeşte astfel despre o „a patra 

dimensiune”, spiritistă, pe care fizicieni cât se poate de respectabili 

încearcă s-o demonstreze. Unul dintre ei este Johann Karl Friedrich 

Zöllner (prezent în argumentaţia hasdeiană din Sic cogito), care, în 

tentativa sa de a-şi dovedi ştiinţific afirmaţiile, apelează la ajutorul 

mediumului Henry Slade, rezultatele experimentelor fiind publicate în 

1878 în lucrarea Transcendental Physics. Teozofia nu rămâne, nici ea, 

insensibilă la existenţa unui asemenea argument favorabil practicilor 

sale, Charles Webster Leadbeater integrând în lucrarea sa din 1903, The 

Other Side of Death, teoria celei de-a patra dimensiuni, echivalentă pentru 

el cu vederea astrală a clarvăzătorului. Trebuie menţionat că atât Charles 

Webster Leadbeater, cât şi Annie Besant practică spiritismul şi cu scopul 

de a reconstitui vieţile (încarnările) trecute ale membrilor Societăţii 

Teozofice, o asemenea incursiune revelând condiţionarea karmică de 

măreţie a lui Besant, identificată într-un stadiu anterior cu o maimuţă 

căreia i se datorează salvarea vieţii lui Buddha. De altfel, concepţia 

karmică, fondată pe ideea nemuririi Spiritului divin şi a Ego-ului care se 

reîncarnează, asigurând astfel viaţa de după moarte, este plenar 

încorporată în doctrina teozofică. 

Cesare Lombroso, în Hipnotism şi spiritism (1910), conferă şi el o anumită 

respectabilitate ştiinţifică noţiunii oculte de a patra dimensiune. Razele 

Röntgen, descoperite în 1908, dau un nou impuls entuziasmului spiritist, 

revoluţionând conceptul de materie şi, în viziunea multor teozofi, legând 

ştiinţificul ca atare de lumea astrală. Întregul fenomen îşi pune masiv 

pecetea asupra artei, avangardele recurgând constant la amestecul de 

ştiinţificitate şi tradiţie ocultă, de notorietate fiind cercul lui Apollinaire. 

La noi, experimentele spiritiste se leagă mai ales de numele lui Bogdan 

Petriceicu-Hasdeu, care construieşte la Câmpina un templu dotat cu un 

eşafodaj simbolic, menit să faciliteze contactul cu spiritul fiicei sale 

moarte, Iulia. Mărturiile scrise ale acestor experimente sunt Sic cogito, 

lucrare dictată aproape în întregime de către spiritul Iuliei, în perioada 

1891-1892, precum şi seria de transcrieri adunate în Arhiva spiritistă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



49 

textele fiind scrise în franceză, rusă (mai ales acelea care provin de la 

spiritul lui Alexandru Hasdeu) şi română. 

Departe de a fi întâmpinat cu un entuziasm unanim de către ezoterici, 

spiritismul este atacat de René Guénon1, care, în Eroarea spiritistă, îl 

cataloghează drept o deviaţie de la spiritul religios, apărută pe fondul 

dezechilibrului spiritual general de la mijlocul secolului al XIX-lea, 

echivalentă cu o adevărată „psihologie a proştilor”2. De altfel, atacurile lui 

René Guénon împotriva teozofiei şi a altor mişcări oculte vizează în 

primul rând superficialitatea şi lipsa de exigenţă manifestată de acestea 

în raport cu grupul-ţintă.  Ceea ce stârneşte reacţia vehementă a lui René 

Guénon este postulatul că, departe de a fi propusă doar ca o posibilitate, 

comunicarea cu morţii este prezentată ca un fapt real, gata împlinit. 

Privit cu suspiciune de către autoritatea religioasă şi nu puţine ori cu 

ironie şi neîncredere de către societatea civilă, spiritismul este interzis 

prin lege în România interbelică, guvernul liberal al lui Gheorghe 

Tătărescu emiţând, la 30 martie 1936, Jurnalul Consiliului de Miniştri 

pentru interzicerea magiei sau a ştiinţelor oculte3 (neabrogat încă?!). Motivul 

acestei radicalizări pare a fi grija pentru sănătatea publică (explicabilă 

doar în măsura în care fenomenul spiritist ar fi fost larg răspândit), 

deoarece se considera că practicarea spiritismului poate genera maladii 

nervoase. Decizia oficială vine după o perioadă fastă pentru spiritism, 

agreat inclusiv în anturajul regal al lui Carmen Sylva. 

În majoritatea cazurilor înregistrate în secolul al XIX-lea şi începutul 

secolului XX, mediumurile sunt femei. Exemplaritatea mediumnică a 

femeilor şi, implicit, rolul lor privilegiat în cadrul şedinţelor de spiritism 

se datorează faptului că în ele se combină, la modul ideal, „tipul potrivit 

de prezenţă cu tipul potrivit de absenţă”, cum spune Jill Galvan 4. Femeile 

facilitează în mod firesc orice tip de comunicare cu exteriorul, rămânând 

în acelaşi timp aderente la un cult al privatului. Pe de altă parte, ele sunt 

corpuri prezente fizic, dar şi minţi capabile de disociere atunci când 

devin canale pentru mesajele altora. Norma nu se verifică în cazul 

                                                
1 René Guénon, L’erreur spirite. Éditions Traditionnelles, Paris, 1991, p, 3 
2 Ibid., p. 36 
3 Apud., B.P. Hasdeu, Protocoalele şedinţelor de spiritism. Ediţie îngrijită de Mircea 

Coloşenco şi Jenica Tabacu, Prefaţă de Mircea Coloşenco, Traducerea textelor de Jenica 

Tabacu, Editura Saeculum I.O., Bucureşti, 2000, p. 8   
4 Jill Galvan, The Sympathetic Medium. Feminine Channeling, The Occult, and Communication 

Technologies. 1859-1919, Cornell University Press, Ithaca and London, 2010, p. 12 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



50 

şedinţelor de spiritism ale lui Bogdan Petriceicu-Hasdeu, unde, în 

majoritatea cazurilor, în afară de el, participanţii, mediumi sau asistenţi, 

sunt bărbaţi.  

Obstinaţia cu care cuvântul ştiinţă intervine în orice discurs spiritist 

indică refuzul adepţilor de a integra spiritismul în sfera ezoterismelor. 

Acesta este şi punctul de vedere manifestat în Sic cogito, Hasdeu opinând, 

în regimul excluderilor (tipic pentru fenomenele ezoterice), că „prin 

universalitatea principiilor sale şi prin lipsa de patimă, Spiritismul este, sau cel 

puţin poate să devină, şi tinde a deveni, singura credinţă-ştiinţă”5. Un 

argument în favoarea ştiinţificităţii vine din direcţia numărului 

impresionant de oameni de ştiinţă angrenaţi în experimentele spiritiste, 

cercul hasdeian ilustrând şi el, impecabil, acest aspect. La celălalt pol, 

savantul identifică opt categorii6 de oameni: cei care râd întotdeauna de 

tot şi de toate, adversarii mărginiţi şi orgolioşi ai spiritismului, cei leneşi 

şi retractili în faţa oricărei noutăţi, liber-cugetătorii care resping orice 

morală şi orice religie, genialoizii efemeri, ignoranţii, anxioşii motivaţi de 

spectrul şarlataniei şi cei nedumeriţi. Dintre aceste clase care indică 

reacţii faţă de spiritism, Hasdeu evaluează că doar ultimele trei pot fi 

convertite şi determinate să înţeleagă credinţa-ştiinţă. Militantismul 

scientist hasdeian merge până la propunerea unei noi ştiinţe, 

spiritologia7, extrasă din biologie, spiritismul, restrâns la ideea 

comunicării cu morţii, fiind acceptat doar ca denumire de etapă în 

evoluţia domeniului. 

Credinţa-ştiinţă postulată de Hasdeu îl defineşte pe Dumnezeu ca pe un 

infinit din care făpturile au fost create şi care, fiind esenţialmente 

nelimitat, cuprinde în sine totul. Implicaţia imediată a acestei definiţii 

este raportul dintre mărginire şi dezmărginire: dacă, în actul creaţiei, din 

infinit se creează finitul, în evoluţia sa, sufletul tinde să revină la infinitul 

prim, la Dumnezeu. El face acest lucru evolutiv, trecând, etapă cu etapă, 

prin toate fazele scării evolutive, până la atingerea perfecţiunii, mânat 

fiind mereu de natura divină înscrisă în el la origine. Pentru a ilustra 

acest aspect, Hasdeu apelează la o reflecţie a „spiritistului Giordano 

                                                
5 Bogdan Petriceicu-Hasdeu, Sic cogito. Postfaţă de dr. Mihai Neagu Basarab, Editura 

Evenimentul, Bucureşti, 1990, p. 12 
6 Ibid., pp. 12-15 
7 Ibid., p. 48 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



51 

Bruno”: „ este un spirit în toate; nu se află nici un corp, fie oricât de mic, unde 

să nu fie cuprinsă o părticică din substanţa dumnezeiască ce-l însufleţeşte”8.  

Aderenţa savantului român la axioma neoplatonică şi nuanţat gnostică a 

geniului renascentist deschide posibilităţi hermeneutice interesante. 

Astfel, Dorin Ştefănescu9 derivă proiectul hasdeian din neoplatonism, 

plecând de la postularea existenţei divine ca singura existenţă a 

Sufletului Universal transcendent, care dă naştere sufletului particular, 

imanent acestei lumi. Însă, spre deosebire de neoplatonism, în viziunea 

lui Hasdeu, mărginirea inerentă lumii antrenează prezenţa răului în 

lume, un rău generat în substanţa creaţiei, dar nu un rău de provenienţă 

divină. O altă diferenţă constă în reprezentarea hasdeiană a raportului 

dintre sufletul individual şi cel universal; pentru savantul român, făptura 

este o parte a infinitului din care ea a fost creată 

Un alt pilon al doctrinei spiritiste îl reprezintă nemurirea, înţeleasă ca 

menţinere a individualităţii sufletului în ciclul de întrupări progresive, 

inexorabil înscrise pe un vector de dezmărginire, până la contopirea cu 

infinitul, cu Dumnezeu. Dacă orice mărginire a substanţei divine 

reprezintă o scădere, o pierdere, fiecare întrupare trebuie să echivaleze cu 

un spor în logica dezmărginirii. Aici se produce redimensionarea teoriei 

evoluţiei speciilor – carentă din cauza absenţei etapelor intermediare 

dintre specii –, pentru a deveni compatibilă cu progresul implacabil 

postulat de spiritism. În termenii hasdeieni, evoluţia imperfecţiunii 

înspre supraom este asigurată prin antropotehnie10, creşterea oamenilor 

pentru binele oamenilor. Altruismul şi jertfa de sine facilitează progresul, 

modelul absolut al acestei conduite, catalogat ca supraom în sintaxa 

spiritistă hasdeiană, fiind Iisus. Aparte de ceea ce spunea Nietzsche, 

supraomul lui Hasdeu constituie „o specie ajunsă prin evoluţiune la o 

adevărată înaltă superioritate”11. Se ajunge astfel la a treia coordonată 

esenţială a doctrinei spiritiste din Sic cogito – destăinuirea, revelaţia –, 

rezultat al materialităţii sufletelor celor morţi, care pot fi supraoameni ce 

inspiră fiinţele umane mai puţin evoluate. 

În progresia sa către infinit, fiinţa se cunoaşte pe sine şi îşi foloseşte 

constant capacităţile creatoare pentru a se dezmărgini, arta, ştiinţa şi 

                                                
8 Ibid., p. 21 
9 Dorin Ştefănescu, Celălalt Hasdeu. Doctrina esoterică. Editura Casa Cărţii de Ştiinţă, Cluj-

Napoca, 2009, pp. 11-15 
10 Bogdan Petriceicu-Hasdeu, Sic cogito. ed. cit., pp. 42-43 
11 Ibid., p. 45 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



52 

idealurile fucţionând ca instrumente de desăvîrşire. Un alt impuls al 

acestei progresii vine din arealul somnului şi al somnambulismului, 

investigate de Hasdeu în capitolul al doilea din Sic cogito, prin apelul la 

un număr impresionant de cazuri, menite să demonstreze autonomia 

sufletului individual în treptata desfăşurare a metamorfozelor efemere 

ale trupului. Această autonomie explică posibilitatea comunicării între 

morţi şi cei rămaşi pe pământ, cu condiţia ca raporturile dintre ei să fie 

guvernate de iubire. „Iubirea  este unicul raport între făptură şi între 

Dumnezeu; mărginire de o parte, desmărginire de cealaltă, acţiune şi reacţiune, 

întregul mecanism al universului, mecanism aşa de simplu în sublimitatea sa, se 

cuprinde în principiul iubirii”12 – notează Hasdeu şi extinde principiul la 

statutul de „cheie a spiritismului”13. Altfel spus, numai o relaţie ancorată în 

iubire poate genera comunicarea între evocator şi spiritul evocat. 

O tipologie a iubirii14 se conturează în capitolul Telegrafia iubirii, unde 

Hasdeu, operând în cadrele dihotomiei mărginire-dezmărginire, izolează 

trei feluri de iubire manifestate ca altruism: iubire sexuală, care implică 

altruism şi mărginire, tipice organismului trupesc (sau suborganismului), 

iubire nesexuală, care înseamnă altruism şi dezmărginire, caracteristice 

organismului sufletesc (sau supraorganismului) şi confluenţa celor două, 

căsătoria. În economia funcţionării comunicării spiritiste, singura 

validată rămâne iubirea nesexuală, ceea ce justifică titulatura de 

„telegrafie a iubirii”, alocată împărtăşirii problemelor unei fiinţe, în vis sau 

prin viziune, cu o fiinţă iubită, aflată oricât de departe. Ancora ştiinţifică 

a acestei opţiuni este antropologul italian Paolo Mantegazza (printr-o 

teorie a iubirii de nuanţă darwinist-progresivă, ce susţine faptul că o 

iubire este cu atât mai omenească, cu cât ea se manifestă mai departe de 

instinct), în vreme ce ilustrarea literară vine dinspre Iulia (schiţa 

Thomassine Spinola, unde eroina, apologetă a iubirii platonice, se sinucide 

nesuportând umanizarea bărbatului iubit). 

Ipnotismul în spiritism începe prin a sublinia convertirea la spiritism a 

unor oameni de ştiinţă (printre care şi Charles Richet, devenit o autoritate 

în paginile cărţilor de popularizare a domeniului) şi continuă cu istoria 

imersiunii lui Hasdeu în spiritism. El impune darwinismul ca dovadă 

irefutabilă a existenţei unor fiinţe supraomeneşti şi, silogistic, ajunge la 

                                                
12 Ibid., p.51 
13 Ibid., p. 92 
14 Ibid., pp. 106-107 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



53 

concluzia că orice darwinist (adică evoluţionist) este automat şi un 

spiritist. Mai mult decât atât – susţine el –, minţile luminate au nutrit 

dintotdeauna convingerea că sufletele altora n-au murit. „Printr-un 

asemenea simţământ intim – precizează Hasdeu –, prin acel fel de autopatie, 

eu unul am fost spiritist totdeauna, spiritist totdeauna a fost tatăl meu 

Alexandru, spiritist a fost totdeauna bunicul meu Tadeu, ambii adăpaţi în ştiinţe 

sociale şi filosofice, dar neclintiţi în spiritismul lor, şi... cum să zic? Nu-mi vine 

a crede că va fi fost vreodată un Hasdeu nespiritist”15.  

Fireşte, o descendenţă spiritistă, afirmată chiar şi în absenţa unei teorii 

coagulate, anulează – susţine savantul – ipoteza emergenţei spiritismului 

în viaţa lui Hasdeu abia după moartea Iuliei. El admite însă că acest 

eveniment a adăugat credinţei sale spiritiste, neformulate dogmatic, noi 

fenomene spiritiste. Primul dintre aceste fenomene este o intuiţie despre 

supraorganism, produsă în siajul unui vis ce concentra istoria unei 

dedublări. Translarea literară a visului o reprezintă o poezie publicată în 

numărul din 15 noiembrie 1888 din „Revista Nouă”: „Şi am murit fără s-o 

ştiu;/ Părea că-i adormire, / Căci nu eram nici mort, nici viu,/ Simţind o 

nesimţire;/ Apoi o clipă n-a trecut/ Şi două firi depline,/ Doi eu întregi s-au 

desfăcut/ Dintr-unul singur mine./ Eram un eu încremenit/ Jos, cu condeiu-n 

mână;/ Sus, eu celălalt priveam uimit/ La faţa-i de ţărână;/ Şi mă-ntrebai: cum 

de putui/ Să-ndur, o Doamne sfinte!/ Cincizeci de ani în pielea lui,/ Eu, inimă şi 

minte!/ Dar ce sunt eu? Şi m-am văzut/ Icoană mult mai vie/ A eului meu din 

trecut/ Plăpândă, străvezie,/ Elastică neînchipuit,/ Un vis, de Mirea zugrăvit,/ 

Neînchipuit de fină.../ Din aburi şi lumină!/ Ochirea-mi pătrundea uşor/ Din 

zare până-n zare;/ Citeam făţiş a tuturor/ Ascunsă cugetare;/ Eram stăpân să 

mânuiesc/ Acel curent subţire/ Pe care oamenii-l numesc/ Prevăz şi 

presimţire...”16.  

Această ieşire din sine într-un perimetru al superiorităţii îşi găseşte o 

posibilă explicaţie în consideraţiile despre inconştientul lui Karl Robert 

Eduard von Hartmann, similar până la un punct (moartea) cu 

supraorganismul hasdeian, esenţial nemuritor şi supus logicii 

reîncarnării. „Fiecare eu – precizează Hasdeu –, individualitate neîntreruptă 

în lanţul tuturor transformărilor sale succesive, la fiecare nouă întrupare face o 

nouă persoană, adică joacă un rol nou. În acest rol nou, eul are făţiş uni-

conştiinţa personajului pe care îl joacă, păstrând pitiş pluri-conştiinţa tuturor 

                                                
15 Ibid., p. 139 
16 Ibid., pp. 141-142 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



54 

personajelor jucate în trecut”17. Pe de altă parte, fiecare existenţă suportă 

conştient impactul liberului arbitru şi, în mod inconştient, pe cel al 

fatalităţii. Altfel spus, prezentul personal şi linia evolutivă trasată de la 

început prin toată seria de întrupări. 

Istoria spiritismului hasdeian încorporează şi mărturisirea mefienţei 

iniţiale a savantului în ceea ce priveşte participarea la şedinţele de 

spiritism, urmată de o serie de experimente care demonstrează adevărul 

comunicării cu spiritele. Între aceste experimente, un precedent, precum 

coincidenţa dintre dispariţia tatălui său şi trecerea savantului de la 

studiile istorice la cele lingvistice, îşi dovedeşte caracterul neaccidental 

într-o şedinţă spiritistă din 13 noiembrie 1890, prin primirea unui mesaj 

(scris în limba rusă şi comunicat prin mediumul Vasile Cosmovici) de la 

tatăl său: „În calitate de ultim descendent al familiei, tu eşti dator a continua 

tezaurul limbii moldoveneşti: Etymologicum etc”18. Interesant este faptul că şi 

Arhiva spiritistă consemnează multe mesaje care fac aluzie la „datoria” lui 

Bogdan Petriceicu-Hasdeu, inclusiv la nivelul negativului, prin repetata 

asigurare dată de spiritele familiei că sunt mulţumite de efortul său. De 

pildă, în sesiunea din 15 mai 1898, Iulia îşi începe mesajul asigurându-l 

de satisfacţia colectivă a spiritelor familiale: „Dragă Papaliga, Suntem foarte 

mulţumiţi de tine şi îmi face o enormă plăcere să pot dispune atât de mult de 

puterea de a coresponda cu tine”19. Este o frază care, cu mici variaţii, revine 

obsesiv în mesajele spiritiste, fiind perfect compatibilă cu dialogul 

familial extins în sfera spiritelor. 

Revenind la mesajul primit de la spiritul tatălui, el îi permite lui Hasdeu 

o analiză şi o teoretizare a procesului spiritist, de la starea cataleptică a 

mediumului care recepţionează sugestia, la scrierea automată, prin 

intermediul mediumului care stă în picioare, cu ochii închişi şi cu capul 

întors de la hârtie, primind inconştient sugestia. Însă, acceptarea 

adevărului acestei experienţe nu înseamnă că Hasdeu ignoră posibilitatea 

autosugestionării mediumului sau chiar a unei fraude, iar materialul 

investigat în acest sens îi este oferit savantului român de Cartea Spiritelor 

a lui Allan Kardec. Mesajul primit de spiritistul francez de la un spirit 

care semnează Apostolul Pavel reprezintă, în analiza hasdeiană, un caz 

tipic de autosugestie mediumnică. Inventariind consemnările spiritiste 

                                                
17 Ibid., p. 148 
18 Ibid., p. 182 
19 Id., Arhiva spiritistă. Vol V. (16.01.1898 – 04.08.1904). Transcrierea, traducerea textelor şi 

note de Jenica Tabacu şi Manuela Anton, Editura Vestala, Bucureşti, 2008, p. 18 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



55 

ale lui Kardec, Hasdeu observă absenţa comunicărilor cu cei apropiaţi, cu 

spiritele familiale ale spiritistului francez, compensată în mod bizar prin 

avalanşa mesajelor venite din partea unor spirite ilustre, dar concentrate 

pe subiecte relativ banale, dovadă clară de autosugestie, în opinia sa. „Un 

spiritist serios – precizează Hasdeu – nu va căuta dară niciodată, fie el însuşi, 

fie printr-un medium, de a primi împărtăşiri decât numai de la ai săi, mari sau 

mici, cum vor fi fost ei”20. El admite că este posibil, în cazuri excepţionale, 

ca spirite străine să trimită mesaje, însă acompaniate întotdeauna de 

dovezi identitare.  

Finalul capitolului dezbate diferenţele dintre hipnotism şi spiritism, 

primului fiindu-i proprie sugestia orală, iar celui de-al doilea sugestia 

mentală, dovadă clară de superioritate. Sugestia spiritistă şi hipnoza intră 

şi în substanţa capitolului următor, Materialismul în spiritism, analiză 

transversală a propriilor sale experimente spiritiste şi a fenomenelor 

spiritiste experimentate de nume mari din domeniu şi tratate de 

literatura de specialitate. Miza o reprezintă evidenţierea materialităţii 

spiritelor, care, la apogeu fiind, translează în materializări, acestea din 

urmă putând fi surprinse de aparatul de fotografiat. Pasionat de 

fotografierea spiritelor, Hasdeu nu neglijează faptul că fotografiile 

spiritiste pot fi falsificate, o serie întreagă de asemenea fotografi, 

deconspiraţi uneori de spiritişti celebri (precum mediumul scoţian Daniel 

Dunglas Home) devenind subiectul unor scandaluri publice. 

Ultimul capitol din Sic cogito, intitulat Excelsior, istoriseşte cum „un 

giuvaer arhitectonic s-a construit exclusiv printr-un şir de sugestiuni 

spiritiste”21. „Giuvaerul arhitectonic” este templul-cavou din cimitirul 

Şerban-Vodă (azi Bellu) din Bucureşti. Titlul capitolului este preluat 

dintr-un poem al lui Longfellow, însă, spre surprinderea sa, Hasdeu îl 

descoperă şi în articolul lui Ionnescu-Gion, Un mormânt-poemă, publicat 

în 1891 în „Revista nouă”, reprodus în Sic cogito, unde „excelsior”22 

concentrează ascensionalitatea simbolurilor conţinute de cavoul Iuliei. 

Potrivit mărturiilor savantului, n-a existat niciun plan general pentru 

această construcţie, fiecare element fiind adăugat pas cu pas, în funcţie 

de sugestiile primite în cadrul şedinţelor de spiritism de la spiritul Iuliei 

şi, o dată, în mod excepţional, de la fratele său Nicolae. Epilogul 

                                                
20 Id., Sic cogito. ed. cit., p. 191 
21 Ibid., p. 247 
22 Ibid., p. 248 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



56 

volumului deconspiră originea spiritistă23 a titlului Sic cogito, în cadrul 

unei şedinţe din 22 martie 189124, în care mediumul Th. Speranţia scrie 

această sintagmă. O corecţie în acest sens este adusă de fiul lui Th. 

Speranţia, Eugeniu Speranţia25, care afirmă că tatăl său a ales în mod 

conştient titlul.  

Cel dintâi mesaj spiritist consemnat de către Hasdeu datează, potrivit 

mărturisirii sale din Sic cogito, din martie 1888, la şase luni de la moartea 

Iuliei, când, inconştient, a notat, cu slova fiicei sale: „Je sui heureuse; je 

t’aime; nous nous reverrons; cela doit te suffire. Julie Hasdeu”26. În trena 

acestei misive prime se înscrie o serie impresionantă de mesaje, primite 

cel mai adesea în cadrul şedinţelor de spiritism, adunate editorial în cele 

cinci volume ale Arhivei spiritiste. Aceste şedinţe au avut loc iniţial în 

locuinţa familiei Hasdeu din Bucureşti, la sediul „Revistei Noi”, în cavoul 

din cimitirul Bellu, în casele unor prieteni (Bernard Vermont şi 

Constantin I. Istrati) şi, mai târziu, în camera albastră a castelului din 

Câmpina. 

Cavoul familiei Hasdeu din cimitirul Belu din Bucureşti reprezintă prima 

construcţie concepută de Bogdan Petriceicu-Hasdeu prin intermediul 

dicteului spiritist, sursele acestor instrucţiuni fiind, potrivit mărturiilor 

din Sic cogito şi din Arhiva spiritistă, Iulia, fiica scriitorului, şi Nicolae, 

fratele său. Construit între 1888 şi 1891, fără un plan prealabil, cavoul 

reprezintă în principal oglindirea dorinţelor Iuliei, transmise în cadrul 

şedinţelor de spiritism fie direct tatălui său, fie prin intermediul 

mediumilor. Un prim aspect simbolic integrat cavoului combină 

numerologia, instanţele spiritual-culturale relevante pentru universul 

hasdeian şi genealogia. „Ea îmi comandase să aşez în templu, formând altarul 

superior, busturile lui Christ, Shakespeare şi Victor Hugo. Era trinitatea, a cărei 

fiecare unitate cerea o nouă trinitate, în total nouă. Este ceea ce mi-a comandat 

ulterior, desemnând nouă27 membri ai familiei, ale căror portrete trebuiau 

amplasate în tocul ferestrei, de o parte şi de alta a altarului superior”28 – 

                                                
23 Ibid., pp. 301-302 
24 Id., Arhiva spiritistă. Vol I. (1889 – 26 februarie 1893). ed. cit., p. 64 
25 Apud., Jenica Tabacu, op. cit., p. 75 
26 Bogdan Petriceicu-Hasdeu, Sic cogito. ed. cit., p. 9 
27 Iulia Hasdeu, Bogdan Petriceicu Hasdeu, Iulia Hasdeu-soţia, Alexandru (tatăl 

savantului), Tadeu (bunicul lui Bogdan Petriceicu-Hasdeu), Nicolae (fratele scriitorului), 

Valeria (bunica), Elisabeta (mama), Boleslav (unchiul lui Bogdan Petriceicu-Hasdeu). 
28 Bogdan Petriceicu-Hasdeu, Arhiva spiritistă. Vol I. (1889 – 26 februarie 1893). ed. cit., p. 21 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



57 

notează Hasdeu cu ocazia şedinţei spiritiste din 16 octombrie 1890, 

explicând astfel sugestia minimală a spiritului Iuliei, „în fiecare unitate este 

o trinitate”29. O precizare ulterioară, din 7 iunie 189130, indică plasarea 

figurilor apostolilor pe altar, cu excepţia lui Iuda, înlocuit cu un mic 

piedestal pe care scrie doar numele apostolului trădător. Realizarea în 

teracotă a apostolilor revine atelierului lui Raphael Casciani31. În centrul 

cavoului, busturilor trinităţii prime – Christos, Shakespeare, Hugo (şi el 

captivat de spiritism şi, uneori, corespondent32 al lui Hasdeu în cadrul 

sesiunilor) – li se alătură bustul Iuliei, sculptat în marmură de Carrara de 

Ioan Georgescu, plasat33 cu faţa către altarul superior, pe când celelalte 

trei sunt aşezate pe o placă ce unea marginile laterale cu tavanul. Soclul 

pe care se află bustul Iuliei apare flancat de două uşi de fier, ce 

reprezintă, fiecare, câte un soare, înconjurat de douăzeci şi patru de stele 

de argint pe fond azuriu, iar în spatele lor se găseşte altarul, ce 

adăposteşte rămăşiţele Iuliei. Deasupra lui, două file de marmură invocă 

în opt limbi numele lui Dumnezeu (greacă, latină, arabă, ebraică, chineză, 

cu caractere hieroglifice, cu caractere cuneiforme şi cu devanagari). Pe 

altar se poate şi azi citi: „Cu voia lui Dumnezeu/ S-a săvârşit acest templu 

spiritist întocmai/ După planul dat cu toate amănuntele de/ Iulia Hasdeu/ 

Executor fiind B.P. Hasdeu/ După îndemnul căruia au lucrat/ Sculptură I. 

Georgescu/ Marmură şi mosaic fraţii Axerio/ Ferărie A.O Czipser/ Vitraliu 

Ziegler şi Schmidt/ Bronz Ph. Schweickert/ MDCCCXC/ Cu voia lui 

Dumnezeu”34. 

Jenica Tabacu observă că toate sugestiile aveau un ţel anume: 

„materializarea lor conducea către producerea unor efecte neaşteptate”35. Astfel, 

busturile trinităţii prime se revelau privirii doar dintr-un anumit unghi. 

Un alt element ţine de simbolistica oglinzilor paralele, menite să deschidă 

perspectiva ilimitării spirituale, să creeze infinitul. În şedinţa din 12 

                                                
29 Ibid., p. 21 
30 Ibid., pp. 87-88 
31 Jenica Tabacu, Castelul Julia Hasdeu. Editura Fundaţiei Culturale Gheorghe Marin 

Speteanu, Bucureşti, 2007, p. 6 
32 Bogdan Petriceicu-Hasdeu, Arhiva spiritistă. Vol I. (1889 – 26 februarie 1893). ed. cit., p. 

259: În şedinţa din 17 septembrie 1892, Victor Hugo îi transmite rugămintea lui 

Alecsandri („unul dintre ai noştri”) de a nu fi uitat de către savant, precum şi regretul că 

nu i-a ascultat întotdeauna sfaturile. 
33 Jenica Tabacu, Castelul Julia Hasdeu. ed. cit., p. 6 
34 Ibid., p. 9 
35 Ibid., p. 7 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



58 

aprilie 1891, spiritul Iuliei precizează: „Acum, dragă Papaliga, vrei să-ţi fac o 

mare surpriză? Crezi că totul s-a sfârşit cu templul nostru. Este adevărat, totul 

s-a terminat, doar că vreau să-ţi amintesc ceva: deseori, când mergi acolo, nu te 

regăseşti destul de liber, simţi ceva care îţi pune limite. Ei bine, ştii ce este? Iată: 

mai adaugă de o parte şi de alta a scării la intrare două oglinzi şi vei avea 

infinitul. Vei vedea atunci ceva extraordinar”36. Pe aceste oglinzi, pictorul 

George Demetrescu Mirea37 pictează, la solicitarea lui Hasdeu, doi îngeri 

(la sugestia lui Nicolae), cu aripi azurii (culoare „mai spiritistă”38), prin 

care, din loc în loc, se vede suprafaţa reflectantă. Ca mai toate detaliile 

templului, şi acestea sunt rezultatul comunicării cu spiritul Iuliei. 

Aceluiaşi pictor i se cere realizarea unui medalion cu un „craniu, în 

orbitele căruia vor fi doi ochi, doi ochi de îngeri”39, iar sub el inscripţia: 

„Moartea e viaţă. Nici un regret!”, deviză perfect coerentă cu ansamblul 

credinţelor spiritiste. Însă, funcţia medalionului şi a inscripţiei depăşeşte 

cadrele dogmatice, menirea ei fiind amortizarea tristeţii şi a regretelor 

vizitatorilor, care încarcă negativ spiritul Iuliei. Trebuie precizat faptul că 

vizitatorii îşi lăsau deseori impresiile în albumul deschis al cavoului-

templu, aşezat pe biroul Iuliei. 

Potrivit articolului publicat în „Revista Nouă”, nr. 11-12 din 1891, de către 

G.I. Ionnescu-Gion, Un mormânt-poemă40, partea terestră a cavoului mai 

conţine un esenţial simbol al înţelepciunii, un tron-bibliotecă (cu cărţile 

esenţiale ale umanităţii săpate în piatră şi cu inscripţia „Mai şezi puţin!”), 

aşezat sub un glob terestru din marmură, cu cele cinci continente colorate 

şi cu trei pietre ce corespund Parisului, Bucureştiului şi Romei (operă a 

sculptorului Frederic Storck, responsabil şi de crearea sfincşilor de la 

Câmpina), precum şi un lanţ de bronz, vopsit în negru, de care sunt 

suspendate o cruce, o ancoră şi o inimă, ultimele trei fabricate din nichel, 

sfincşi feminini, coroane şi porumbei, condeie încrucişate şi flăcări, 

coloane şi capitelii, totul sugerând sfera materială. Pe cupola de deasupra 

tronului se află un cap de mort, înconjurat de cuvintele: „Lăsaţi rîndunica 

să-şi facă cuibul!”. În schimb, sfera ideală se configurează la subsolul 

cavoului, unde se găsesc picturile, sculpturile şi textele filosofice şi 

                                                
36 Bogdan Petriceicu-Hasdeu, Arhiva spiritistă. Vol I. (1889 – 26 februarie 1893).ed. cit., p. 71 
37 Jenica Tabacu, Castelul Julia Hasdeu. ed. cit., p. 6 
38 Bogdan Petriceicu-Hasdeu, Arhiva spiritistă. Vol I. (1889 – 26 februarie 1893). ed. cit., p. 

107 
39 Ibid., p. 117 
40 Apud., Jenica Tabacu, Castelul Julia Hasdeu. ed. cit. pp. 7-8 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



59 

poetice, accesibile doar iniţiaţilor. Tablele legilor (religioasă, morală, 

socială şi filosofică), gravate în marmură, se află, sub o stea octogonală, 

de-o parte şi de alta a scării. Intrarea în acest perimetru este guvernată de 

sentinţa, spiritistă prin excelenţă: „Moartea dă viaţă!”, gravată la capătul 

unei trinităţi de avertismente-sugestii spirituale. Celelalte două, 

delimitări clare la palierul fiinţelor umane, în acord perfect cu teoria 

evoluţionistă a spiritismului clasic elaborat de Kardec, sunt: „Trecători, 

priviţi deasupra! Cugetători, căutaţi înlăuntru!”. Coborârea în subsolul 

cavoului se face printr-o scară de zece trepte, ultimele cinci rabatabile, 

permiţând astfel o izolare fizică - nu numai una simbolică - a acestui 

perimetru ideal; idealitate transcrisă nu numai în simbolurile conţinute, 

ci şi în jocul de lumini şi culori filtrate de vitralii şi reflectate de marmură, 

de tavanul albastru şi îngerii trandafirii pictaţi pe ferestrele 

luminatorului. Florile şi fluturii, creaţia lui Juan Alpar (alias Alexandru 

Paraschivescu), completează imaginea edenică. 

Nu numai efectele vizuale contează în economia simbolică a cavoului, ci 

şi virtualitatea muzicală. În sesiunea din 21 iulie 189141, spiritul Iuliei 

mulţumeşte pentru aranjarea muzicii de către Stephanesco (prezent şi el 

în multe dintre sesiunile spiritiste hasdeiene) şi sugerează transpunerea 

ei pe un cilindru dinţat, încorporat într-o cutie muzicală. „Doar prin 

această cutie vei putea să asculţi o muzică cu adevărat celestă”, subliniază 

mesajul spiritist. La 18 septembrie 1892, acelaşi spirit aplaudă eforturile 

compozitorului, care „este acum ceea ce trebuia să fie: veritabilul un du-te-

vino, adică simbolul evoluţiei vieţilor”42, de la gradele inferioare la cele 

evoluate. Fireşte, şi această cutie muzicală îşi va găsi locul în templu.  

Departe de a se restrânge la instrucţiuni privind construcţia celor două 

temple - cavoul familiei şi castelul de la Câmpina -, întrebările puse de 

Hasdeu spiritelor familiei sale (Iuliei, tatălui său, unchiului Boleslav sau 

fratelui Nicolae) vizează aproape toate palierele decizionale ale existenţei 

scriitorului, de la documentele pe care trebuie să le trimită avocatului la 

corespondenţa sa, de la crizele de inspiraţie ale prietenilor la chestiunile 

tehnice ale şedinţelor de spiritism, de la ierarhiile literare la viaţa 

spiritelor. Nu de puţine ori, mesajele conţin recomandări de sănătate, 

avertismente şi sfaturi legate de aspecte banale. Este, în fond, o 

continuare a dialogului, cu Iulia în principal, şi cu ceilalţi membri ai 

                                                
41 Bogdan Petriceicu-Hasdeu, Arhiva spiritistă. Vol I. (1889 – 26 februarie 1893). ed. cit., p. 96 
42 Ibid., p. 260 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



60 

familiei sale, dincolo de pragul vieţii acestora. De altfel, Hasdeu 

mărturiseşte în documentele spiritiste: „Îngerul meu Lili, dorinţa de a te 

auzi mai întâi este esenţială; apoi nevoia de a fi ghidat de tine şi de ai noştri”43. 

Dialogul cuprinde fiecare actant din viaţa lui Hasdeu – mai ales trei 

dintre mediumi, Vasile Cosmovici, Zamfir Constantin Arbore şi Theodor 

Speranţia –, fiecare proiect cultural al savantului, aspecte cotidiene şi 

previziuni, sfaturi şi reflecţii, frânturi din viaţa şi misiunile spiritelor, ce 

completează filosofia spiritistă. De exemplu, lui Nicolae i se solicită o 

evaluare a pictorului Nicolae Vermont (care a frecventat o vreme cercul 

spiritist hasdeian, dar pe care îl regăsim şi în anturajul lui Alexandru 

Bogdan-Piteşti), iar acesta îl încurajează să continue să picteze, întrucât 

„calea pe care o iubim este natura bine studiată şi apoi idealizată”44. În siajul 

aceloraşi investigaţii, conversaţiile cu Nicolae îl vor îngloba deseori pe 

pictorul Vermont, chiar dacă numai pentru a i se transmite urările 

spiritului.  

Acelaşi spirit lansează, în 10 ianuarie 1903, o gravă avertizare, care 

combină, deloc surprinzător în sintaxa aristocratică a familiei, datoria şi 

sprijinul intrafamilial (şi transsubstanţial) : „Am o chestiune foarte delicată 

[...]. Căci este afacerea templului nostru şi tu ai misiunea să completezi această 

mare datorie. Îţi aminteşti o zi, joi, cînd brusc, după prânz, ţi-a fost rău... Graţie 

nouă, corpul tău a putut rezista la imprudenţele pe care le faci. Poţi în orice 

moment să vii mai degrabă printre noi, dar fără a fi terminat ultimele dispoziţii 

în legătură cu templul nostru şi atunci este o întreagă problemă pe care o vei 

lăsa acolo. [...] Principiul este de a uza, dar nu de a abuza”45. 

Familia Hasdeu se mută în castelul din Câmpina46 în 1897, însă aventura 

Castelului „Iulia Hasdeu” începe în 1893, când, onorând invitaţia 

doctorului Constantin I. Istrati (militant pentru dezvoltarea ştiinţei 

româneşti, el a înfiinţat Societatea Română de Ştiinţă, în 1890, Asociaţia 

Românească pentru Înaintarea şi Răspândirea Ştiinţelor, în 1902, şi a 

organizat Expoziţia de ştiinţă pură şi aplicată din 1903, dar şi participant la 

sesiunile spiritiste hasdeiene), Hasdeu decide să cumpere proprietatea pe 

                                                
43 Ibid., p. 193 
44 Ibid., p.195 
45 Id., Arhiva spiritistă. Vol V. (16.01.1898 – 04.08.1904). ed. cit., pp. 122-123 
46 Anumite detalii despre istoria castelului de la Câmpina sunt preluate din studiul Jenicăi 

Tabacu, Castelul Julia Hasdeu. ed. cit., iar informaţiile legate de arhitectura şi elementele 

castelului sunt rezultatul unei vizite, cu completări (mai ales despre elementele pierdute 

între timp) din studiul amintit mai sus. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



61 

care va construi ulterior templul Iuliei, urmând tiparul creaţiei cavoului. 

„Acest castel s-a zidit în anii 1894-1896, planul fiind dat de spiritul Juliei B.P. 

Hasdeu prin medium B.P. Hasdeu, apoi desemnat architectonic de Th. Dobrescu, 

construcţiunea de N. Anghelescu”47 – notează Hasdeu în 26 august 1894. 

Transcrierile şedinţelor spiritiste indică, la un moment dat, în mesajul 

Iuliei, şi o altă destinatară a castelului, Iulia-mama48 („casa pe care vrei s-o 

faci scumpei mele mame la Câmpina”49), ceea ce ar explica, consideră Jenica 

Tabacu50, data de 2 iulie de pe crenelurile terasei mediane. Potrivit unei 

logici ezoterice, 2 iulie este coincident cu Două Iulii, sugestie consolidată, 

pe de o parte, de faptul că 2 iulie reprezintă data la care Hasdeu le serba 

pe amândouă pe vremea când trăiau, şi, pe de alt parte, de moartea 

Iuliei-mama în data de 19 iulie, adică 2 iulie după calendarul vechi. 

Parcul castelului mai adăpostea două case, demolate în 1958. Astăzi, se 

mai păstrează fosta cameră a servitorului şi căsuţa portarului. Însă, ceea 

ce frapează este arhitectura clădirii principale, datorată unui Hasdeu 

inspirat de spiritele familiale. Primul plan al castelului (dintr-o serie) 

datează din 3 septembrie 189351, acesta fiind şi anul inscripţionat 

deasupra intrării, în ciuda faptului că zidirea propriu-zisă începe abia în 

1894, ceea ce sugerează preeminenţa creaţiei spirituale, relevanţa originii 

spirituale a proiectului. Ca şi în cazul cavoului, nu numai spiritul Iuliei 

transmite instrucţiuni, ci şi spiritul lui Nicolae, unul dintre mesajele 

acestuia având ca subiect dedicarea spiritistă a arhitectului Toma 

Dobrescu, devenit, după toate aparenţele, un spiritist retractil: „Profit, 

deci, de câteva minute până la sosirea Admirabilei [Iulia] noastre, care va 

continua cea mai dificilă parte a cursului. Deci, sunt, ca toţi ceilalţi [membrii 

familiei Hasdeu?!] foarte mulţumit de tine. Da, foarte bine, scumpul meu, vei 

arăta dlui Dobrescu ceea ce trebuie să îi arăţi şi îl vei întreba de ce nu este în 

prezent cum a fost înainte, în întregime spiritist”52. Documentele reţin toate 

                                                
47 Bogdan Petriceicu-Hasdeu, Arhiva spiritistă. Vol II. (28.02.1893 – 13.11.1894). ed. cit., p. 

375 
48 Mai multe documente nespiritiste, legate de construcţie, fac referire la castelul destinat 

Doamnei Iulia B.P. Hasdeu. 
49 Bogdan Petriceicu-Hasdeu, Arhiva spiritistă. Vol II. (28.02.1893 – 13.11.1894). ed. cit., p. 

279 
50 Jenica Tabacu, Castelul Julia Hasdeu. ed. cit., p. 10 
51 Bogdan Petriceicu-Hasdeu, Arhiva spiritistă. Vol II. (28.02.1893 – 13.11.1894). ed. cit., p. 

102 
52 Ibid., p. 294 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



62 

amănuntele construcţiei. Astfel, ştim53 că atelierul lui F. Weigel a realizat 

partea de fierărie a castelului, policandrele, cele trei ferestre de pe 

plafonul bibliotecii, postamentul pentru statuia lui Christos şi consolele 

metalice din bibliotecă, în vreme ce Ignat Silber a pictat tavanul şi pereţii 

mai multor încăperi. 

Schiţele păstrate în Arhiva spiritistă au, de obicei, un caracter fragmentar 

şi  esenţializant. În general, ele surprind ideea, nu detaliile. Astfel, 

documentul şedinţei din 22 octombrie 189454, în care Nicolae îi dă 

savantului sfaturi de sănătate, conţine un desen cu trei cercuri 

concentrice, orientate în jurul unui centru marcat, schiţă vagă a bazei 

Marelui Crucifix din turnul central al castelului. În 28 octombrie 189455, 

conversaţia cu spiritul Iuliei este scurtcircuitată prin desenarea a două 

stele cu cinci colţuri (una roşie şi una albastră), regăsite ulterior pe 

tavanul corpului central, deasupra statuii lui Christos. Potrivit 

precizărilor Iuliei, desenul are menirea de a clarifica ultimele cuvinte 

dintr-o şedinţă anterioară (21 octombrie 1894): „Lumina ce este?”56. 

Uneori, incertitudinea sursei de inspiraţie pentru planurile arhitecturii şi 

decorării templului-castel se strecoară în sufletul lui Hasdeu. În 26 aprilie 

1896, el întreabă spiritul Iuliei: „Ideea uşii mele de intrare în piatră pentru 

Câmpina vine de la voi?”57. Desenul ei fusese încorporat în mesajul din 31 

martie al aceluiaşi an. O schiţă a uşii principale apăruse deja în 

manuscrisul din 27 octombrie 1895, alături de o rugăciune a lui Hasdeu: 

„Domnul meu Iisus, Îngerii mei, Lili a mea, tată, Nicolae al meu, toţi sfinţii mei, 

protectorii mei în faţa lui Dumnezeu, Ceea ce vă implor este ca, prin protecţia 

voastră, să pot continua şi să termin casa noastră *!+ de la Câmpina, fără a 

antama micul meu capital de 60.000 de franci”58. Mai explicit este o schiţă din 

20 decembrie 189659, însoţit de nota „cu un plan de panou decorativ al 

d*omnu+lui H*asdeu+ destinat p*entru+ castelul din Câmpina”.  

                                                
53 Jenica Tabacu, Castelul Julia Hasdeu. ed. cit., p. 10 
54 Bogdan Petriceicu Hasdeu, Arhiva spiritistă. Vol II. (28.02.1893 – 13.11.1894). ed. cit., pp. 

425-426 
55 Ibid., p. 433 
56 Ibid., p. 424 
57 Id., Arhiva spiritistă. Vol IV. (07.01.1896 – 26.12.1897). Transcrierea, traducerea textelor şi 

note de Jenica Tabacu, Editura Vestala, Bucureşti, 2005, p. 72 
58 Id., Arhiva spiritistă. Vol III. (13.11.1894 – 31.12.1895). Transcrierea, traducerea textelor şi 

note de Jenica Tabacu, Editura Vestala, Bucureşti, 2009, p. 267 
59 Id., Arhiva spiritistă. Vol IV. (07.01.1896 – 26.12.1897). ed. cit., p. 182 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



63 

Structura trinitară esenţială în conceperea cavoului se aplică şi în 

construcţia castelului. Acesta are trei aripi, trei turnuri, cel median fiind 

în formă de dom, caracteristică menită să sugereze sacralitatea basilicii. 

Frontonul are formă triunghiulară şi cuprinde Ochiul lui Dumnezeu, 

flancat de anii între care s-a săvârşit construcţia: 1893-1896. Intrarea 

principală se face printr-o masivă uşă de piatră, care, rotindu-se în jurul 

axului său, glisează pe o şină încastrată în terasă, prag între lumi şi 

poartă înspre cunoaşterea misterelor. Pe uşă se afla blazonul 

domnitorului Ştefan Petriceicu, încadrat, pe de o parte, de cuvintele 

atribuite lui Galileo Galilei – „E pur si muove” – şi, pe de altă parte, de 

deviza familiei Hasdeu – „Pro fide et patria”. Coroana de pe blazon a fost 

îndepărtată odată cu prima restaurare a monumentului, între anii 1958-

1964. 

Uşa principală are, de o parte şi de alta, câte un tron din piatră, simbol de 

putere, sugerând, maximal, putere divină şi, minimal, descendenţă 

princiară. Pe aceste tronuri se găsesc gravate legile şi semnele 

pitagoreice, cercurile şi pentagrama, ultima, semn de recunoaştere la 

origine şi indiciu de sănătate interioară. Cele douăsprezece legi, dictate 

într-o şedinţă spiritistă mediumului Vasile Cosmovici şi scrise iniţial în 

franceză (ca mai toate notaţiile din Arhiva spiritistă), sunt: „I. Legea 

religioasă/ 1. Crede în Dumnezeu./ 2. Crede în nemurirea sufletului./ 3. Crede în 

darul comunicării cu cei duşi./ II. Legea morală/ 4. Iubeşte şi ajută neamul./ 5. 

Iubeşte şi ajută pe cine te ajută şi te iubeşte./ 6. Iubeşte şi ajută fără a precugeta 

la folosul tău./ III. Legea socială/ 7. Nu te necinsti pe tine însuţi, ca să te 

cinstească alţii./ 8. Nu necinsti pe alţii ca să te cinsteşti pe tine însuţi./ 9. Nu 

necinsti munca, căci munca e viaţă./ IV. Legea filosofică/ 10. Când faptul ţii, 

atunci adevărul ştii./ 11. Când nu vrei să crezi, atunci nu poţi să vezi./ 12. Când 

cauţi dovadă, atunci găseşti tăgadă.”60 

Pe spătarul fiecărui tron se afla câte un sfinx (prezenţă obligatorie şi în 

cavou). Cu o istorie şi o mitologie impresionantă, sfinxul intră 

emblematic în ezoterism, dobândind centralitate în arhitectura masonică 

specială, care l-a adoptat, pe linie egipteană, ca simbol al misterului. 

Bogdan Petriceicu-Hasdeu a făcut parte din Francmasonerie, fiind 

inclusiv unul dintre susţinătorii ramurii ei mixte. În plus, onorând 

înţelepciunea şi propensiunea către înălţare spirituală a Iuliei, pe 

cotoarele tomurilor săpate în piatră de la baza tronurilor sunt trecute 

                                                
60 Apud., Jenica Tabacu, Castelul Julia Hasdeu. ed. cit., pp. 17-18 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



64 

numele unor femei excepţionale din istoria omenirii: Agnodika (figură 

mitică, prima femeie medic din perimetrul atenian, judecată pentru 

practica medicală de colegii ei bărbaţi şi achitată în urma intervenţiei 

femeilor), Hypatia (matematician, astronom şi filosof neoplatonic din 

Alexandria, ucisă de creştini pe fondul conflictelor dintre puterea 

religioasă şi puterea politică), Beatrice Portinari (iubita lui Dante), Juana 

Veranez61 (figură a misticismului spaniol?!), Elisabeta Tudor (regina 

Angliei), Charlotte Corday (asasina lui Jean-Paul Marat) şi Iulia Hasdeu. 

Alăturarea acestor nume sugerează mai mult decât apartenenţa la o 

excepţionalitate spirituală feminină, şi anume, şirul întrupărilor spiritului 

Iuliei.  

De o parte şi de alta a intrării principale se află cele două intrări 

secundare, corepunzătoare turnurilor laterale, decorate cu grilaje ce 

simbolizează razele solare (similare celor din cavou), sub forma unor 

săgeţi, cu monograma JH în centru. Fiecare dintre aceste uşi conduce 

oblic înspre corpul central al castelului, formând un triunghi, figură 

ubicuă în simbolistica spiritistă a celor două temple hasdeene. 

Prin masiva uşă de piatră, se face accesul într-un culoar îngust, flancat de 

două oglinzi paralele (ca şi în cazul cavoului), aparat simbolic al 

eternităţii. Printre aceste oglinzi se intră în dom, marcat de o structură 

imensă, în formă de cruce, Marele Crucifix, care, privită din faţă, are 

forma unei cupe. La nivelul superior al acestei structuri este amplasată o 

statuie din lemn a lui Christos, comandată lui Raphael Casciani, 

sculptorul care realizase şi câteva dintre lucrările cavoului din Şerban-

Vodă (Bellu). Reprezentarea christică aleasă vine din perimetrul catolic 

francez, mai precis din imaginea de la Sacré-Cœur din Montmartre, iar 

coloristica ei, roşu şi alb, sugerează o logică resurecţionară, acestea fiind 

culorile folosite în reprezentările medievale de după Înviere, ale lui 

Christos.  

Domul are trei uşi, fiecare dând spre câte o terasă, şi o fereastră circulară, 

segmentată de o cruce şi intarsiată cu sticlă roşie şi galbenă. Suspendat 

deasupra capetelor vizitatorilor, Christos apare aureolat, graţie luminii 

filtrate de acestea, şi se profilează pe fundalul cupolei, ceea ce intensifică 

senzaţia de revelaţie. Trebuie să luăm în calcul faptul că, iniţial, cupola 

                                                
61 Bogdan Petriceicu-Hasdeu, Arhiva spiritistă. Vol I. (1889 – 26 februarie 1893). ed. cit., pp. 

157-158: Istoria Juannei Thereza Isabelle Veranez şi a conflictelor cu Inchiziţia spaniolă 

din secolul al XV-lea este povestită în şedinţa din 27 decembrie 1891. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



65 

reprezenta cerul (fondul albastru, recomandat şi în cavou, cu stele, nori 

şi, poate, îngeri),  adică perimetrul stărilor superioare ale fiinţei. Mai mult 

decât atât, în vârful cupolei era pictat un triunghi ce închide în el un ochi 

(deschizătura centrală a domului), echivalentul Ochiului lui Dumnezeu, 

aflat şi pe frontispiciul castelului. Întregul aparat simbolic al cupolei 

potenţează ideea de înălţare spirituală, de progresie a spiritului. Prin 

contrast, în zilele noastre, cupola reprezintă – în urma restaurărilor cu 

caracter ideologic - un labirint pictat pe fond roşu.  

Un inventar minimal al simbolismului arhitectural din corpul central al 

castelului scoate în evidenţă simbolistica ascensională şi cea a centrului, 

ultima, în versiunea clasică a Arborelui Lumii (reflex al cupei configurate 

în interiorul domului), care leagă lumea subterană (subsolurile castelului 

în acest caz), perimetrul terestru şi universul supra-sensibil, cerul. Deloc 

întâmplător, deasupra planului terestru se profilează Christos, „vârf 

accesibil, marele mediator”62, entitate mântuitoare prin excelenţă şi 

manifestare a superiorităţii din ordinea spiritistă, conotată accentuat 

resurecţionar, nu sacrificial. Prezentă în multe rituri de iniţiere, scara are 

o prezenţă dublă, simetrică în turnul central al castelului, două scări 

flancând stâlpul central şi consolidând omniprezenta simbolistică 

ascensională şi iniţiatică.  

În spatele statuii lui Christos, pe balconul circular, se afla bustul Iuliei, 

investit cu valenţe de centralitate în sistemul spiritist al lui Hasdeu, 

plasat pe o măsuţă care mai conţinea şi două cutii muzicale. Pe aristonul 

fabricat de Leopold Stern, ele reproduceau Recviemul şi imnul Sursum, 

primul receptat prin intermediul mediumului Vasile Cosmovici, în 1891, 

şi aranjat în cvartet de George Stephanesco, iar al doilea, notat de Hasdeu 

însuşi în 11 septembrie 189463. Recviemul a devenit o parte din ritul de 

comemorare al Iuliei la 17 septembrie, fiind executat în mod reperat de 

diferite orchestre64 (sub conducerea violoncelistului G. Dimitrescu sau 

sub bagheta lui Anton Kneisel) la aniversarea morţii ei, în cimitirul Bellu. 

Destinată iniţial cavoului, placa de marmură neagră pe care sunt gravate 

versurile imnului Sursum se află în camera cu cale din Castelul „Iulia 

Hasdeu”, însă simbolismul corespondent al celor două temple face ca 

schimbarea destinaţiei să nu distrugă armonia spiritistă a vreunuia. 

                                                
62 Id., Arhiva spiritistă. Vol II. (28.02.1893 – 13.11.1894). ed. cit., p. 331 
63 Ibid., p. 381 
64 Id., Sic cogito. ed. cit., p. 282 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



66 

Ecoul palierului simbolic al cavoului în arhitectura şi decorarea castelului 

se prelungeşte în figurile apostolilor (astăzi dispărute), în prezenţa crucii 

şi a cupei, în iconografia culturală (reprezentată în castel de portretele 

scriitorilor favoriţi ai lui Hasdeu – Bălcescu, Kogălniceanu, Heliade-

Rădulescu, Alecsandri, Bolintineanu, Laurian etc), în portretele familiei 

sau în perenitatea materialelor alese (fier, granit). 

Cele şapte portrete de familie aflate în sufrageria castelului (faţă de 

inventarul cavoului lipsesc Valeria şi Boleslav) reiterează indicaţiile 

urmate la construirea cavoului. Surpriza o constituie, însă, camera 

albastră, sau camera obscură, camera de spiritism. Din fresca acestei 

încăperi, refăcută în anii ’60 de Ion Ţenţ65 (după original) se mai 

întrezăresc câteva elemente familiare în economia iconografiei spiritiste 

hasdeiene: un cap de înger şi un triunghi pe fond albastru. Din ceea ce s-

a pierdut66, amintim fluturele, legat de misterul metamorfozelor, dar şi 

bufniţa, simbol al înţelepciunii. Ceea ce adăposteşte acum această cameră 

demonstrează din plin seriozitatea cu care Hasdeu a tratat domeniul: 

mobilierul, documentele sau camerele de fotografiat, destinate capturării 

pe peliculă a spiritelor.  

Una dintre cele mai detaliate descrieri ale castelului de la Câmpina îi 

aparţine lui I.L. Caragiale67 şi apare în paginile publicaţiei „Epoca”, 

marcată de o ambiguitate tipică dramaturgului, în care seriozitatea 

narării glisează subtil înspre ironie. Beneficiind, cu prilejul vizitei, de 

explicaţiile extensive ale lui Hasdeu însuşi, Caragiale redă şi semnificaţia 

simbolică a elementelor arhitectonice sau de decor. El notează astfel 

faptul că uşa de piatră (care-i aminteşte de un accesoriu prezent în 

romanele-foileton) reprezintă un spaţiu de trecere între două lumi, şi se 

arată impresionat de efectele copleşitoare ale combinaţiei de arhitectură 

şi simboluri, mai ales de figura strălucitoare a lui Iisus. Dramaturgul 

observă, de asemenea, că axa principală a planului tripartit urmează o 

linie perpendiculară pe meridian, ceea ce face ca faţada să fie orientată 

înspre Răsărit. Însă, cantitatea de elogii adresate amfitrionului său şi 

observaţiile rafinat-ironice trădează incongruenţa organică a lui I.L. 

Caragiale cu învăţătura spiritistă care îl electriza pe Hasdeu. 

                                                
65 Jenica Tabacu, Castelul Julia Hasdeu. ed. cit., p. 19 
66 Ibid., p. 20 
67 I.L. Caragiale, O vizită la Castelul „Iulia Hasdeu”. În: Opere. Vol IV. Publicistică. Editura 

pentru Literatură, Bucureşti, 1965, pp. 96-100 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



67 

Interesantă este o recomandare din 11 august 1891: „Trebuie mai întâi să te 

gândeşti ca numele nostru să fie viu, adică numele Hasdeu, apoi templul”68, iar 

o modalitate de a păstra numele viu este instituirea unui premiu purtând 

numele unuia dintre Hasdei, premiu administrat de Academia Română. 

Din strategia nemuririi s-a concretizat doar templul, fondul Iulia Hasdeu, 

şi fireşte, opera...  

... Inclusiv cea spiritistă. În perioada interbelică, o iniţiativă editorială are 

în vedere publicarea de cărţi de popularizare a spiritismului. Ea se 

numeşte Biblioteca Hasdeu, în onoarea „primului savant spiritist român; a 

aceluia care a introdus spiritismul în România şi care îl conduce mai departe”69, 

iar primul număr poartă titlul Ce este spiritismul? (Teorie şi practică). 

Autorul semnează Anatolia, opţiune justificată, în Lămurire pentru cititori, 

de prejudecăţile publicului. „Ca să nu fim consideraţi drept nebuni, pungaşi 

sau gură-cască, noi spiritiştii – ca odinioară creştinii – stăm ascunşi, până când 

lumina şi adevărul vor fi mai la preţ”70 – precizează autorul, încercând să 

evite anatema care l-a marcat şi pe Hasdeu în ultimii săi ani de viaţă.  

Acelaşi impuls preventiv acţionează la nivelul discursului, miza căzând 

pe caracterul ştiinţific al spiritismului, referinţa predilectă în acest sens 

fiind cercetarea lui Charles Richet. Suita argumentativă a cărţii 

înglobează legile hasdeene şi se armează cu o amplă istorie a 

spiritismului, ilustră pe alocuri, graţie marilor scriitori, compozitori şi 

filosofi fascinaţi de acest domeniu. În sprijinul pledoariei este antrenată şi 

adversara ferventă a spiritismului, Biserica creştină, care „a fost spiritistă 

timp de trei veacuri la începutul ei”71, Epistolele Sf. Apostol Pavel şi Faptele 

Apostolilor constituind manuale clasice pentru mediumnitate – spune 

autorul. În plus, ca şi Hasdeu, spiritismul nu este incompatibil cu 

creştinismul – susţine el. Dimpotrivă, un spiritist autentic este 

întotdeauna un bun creştin. 

                                                
68 Bogdan Petriceicu-Hasdeu, Arhiva spiritistă. Vol I. (1889 – 26 februarie 1893). ed. cit., p. 

102 
69 Anatolia, Ce este spiritismul?. (Teorie şi practică). Tipografia „Naţionala” Jean Ionescu & 

Co, Bucureşti, 1926, p. 3 
70 Ibid., pp. 3-4 
71 Ibid., p. 37 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:47 UTC)
BDD-A23272 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

