
 

9 

 

ION NEGOIŢESCU. CRITICĂ ŞI METODĂ 
Marian Victor BUCIU, Professor PhD, 

Universitatea din Craiova 

 

Abstract: Here I extract pages of a monograph essay about Ion Negoiţescu, a 

Romanian critic, active in homeland and exile, (born in Cluj, on 10 August 

1921, dead in Munich, on 6 February 1993). With professional dignity, he is the 

minister of criticism, an area that places him, but on an inferior philosophy. 

Between organicism and synchronicity, he prefers the former. Absolute artistic 

criticism is for him soon "poetry judgments". Special case, Ion Negoiţescu 

reached the limit method: literature, criticism, own work - or death. Beyond 

acceptance and to an extent the application of new critical methods (from the 

aesthetic psychological to stylistic) against editorial censorship of communism, 

he has spent "desperate various methods, from attempted suicide to action 

dissidence". 

 

Keywords: criticism, method, dissidence, organicism, synchronism. 

 

Critica literară 

Criticul Ion Negoiţescu se recunoaşte drept un slujitor, cu demnitate 

profesională, al criticii, domeniu pe care îl situează, însă, pe o treaptă 

inferioară filosofiei. Ştim că Adrian Marino a ales critica pentru că îi era 

exclusă ideologia. Nicolae Balotă a înţeles critica drept un substitut al 

teologiei şi filosofiei. Şi alţi membrii ai Cercului Literar de la Sibiu au 

bovarizat în jurul filosofiei sau s-au atârnat cum s-a putut şi au (mai) fost 

în stare de filosofie. Pe aceasta, criticul Negoiţescu o elogiază la modul 

suprem, aşezând-o, însă, printr-o involuntară contradicţie, după teologie: 

„îndeletnicirea filosofiei este treapta cea mai înaltă pe care o poate atinge 

mintea omenească” (Scriitori contemporani, 1994, p. 243). Laudă geniul 

filosofic al lui Blaga. Cât despre sine, recunoaşte net sau neted, pe aceeaşi 

pagină: „Nu am vocaţie filosofică”. Iar despre critica, pentru a risipi orice 

echivoc, susţine că nu poate fi validată peste filosofie, ea poate să aibă 

numai o „supremaţie de context” (247). Critica este text în funcţie de 

context, dar şi text sub context. Filosofia este text care întotdeauna nu se 

limitează la context. 

În critică, Ion Negoiţescu se vrea a fi o verigă verificată a unei 

continuităţi la rândul ei pe deplin experimentată şi validată. Momentul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:20 UTC)
BDD-A23268 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

10 

 

istoric în care se află el ar fi, pentru conştiinţa critică, şi organicist, şi 

sincronist, parţial continuu, parţial discontinuu. Dar accentul pare a sta 

pe organicitate şi continuitate: „critica literară românească, prin cei mai 

importanţi reprezentanţi ai ei, Lovinescu şi Călinescu, s-a dezvoltat pe 

linia aşa zicând <metafizică> a lui Maiorescu” (332). În comunism, chiar 

resincronizarea a fost oprită, deturnată, incomplet refăcută, dar refacerea 

organismului critic este privită cu încredere. În bună măsură, cu 

încrederea speranţei. Pe care o are şi el, care a uzat de dizidenţă şi chiar 

de sinucidere (deturnată de destin), pentru a se exprima în întregul său 

scris. Idealismul critic (post)maiorescian îl determină să admită că 

„mitologia e în continuitate cu istoria” (333). Idealismul dialectic şi istoric 

intră astfel în opoziţie strategică faţă de materialismul dialectic şi istoric.  

Criticul (re)afirmă pilduitor „Bogata tradiţie şi actualitate critică 

românească<” (267), dar abia în exil va putea să recunoască adevărul că 

„noi românii ne găsim azi într-o prăpastie absurdă a istoriei noastre” 

(225). E convins că scriitorii, indiferent de genul literar practicat, vor fi 

judecaţi „în funcţie de modul cum au dat mărturie asupra vremii lor” 

(454). Scriitorul este (şi ori mai cu seamă) martor al istoriei pe care o 

trăieşte şi o exprimă. 

Apoteoza criticii este localizată, alături de literatură în general, în 

perioada numită convenţional interbelică, deşi depăşeşte cadrul temporal 

1919-1941, când intră România în război ca aliată a Germaniei condusă de 

Hitler. Veleitatea critică intens încercată şi exersată este, însă, o 

componentă vie a ethosului nostru, chiar după lunga paranteză 

comunistă. „Dacă Spiritul românesc nu s-ar bucura de o vocaţie critică (e 

o calitate de seamă, dar şi un risc), istoricul de peste un veac s-ar mira, 

desigur, de locul atât de important pe care criticii îl ocupă în literatura 

română interbelică.” (Alte însemnări critice, 1980, p. 87.) 

Negoiţescu dă criticii o definiţie paradoxală, dusă voit la limita uimirii 

stilistice, după marota de tipul lui G. Călinescu (îndeosebi ştiinţă inefabilă, 

dar şi mai logica analogie din sinteză epică): „critica – în sensul celei 

literare şi artistice bineînţeles – e oarecum poezia judecăţilor” (Blaga 

artisticul sau de la filozofie la dramă, în Însemnări critice, 1970, p. 75). El se 

arată mai prudent, mai tatonant ori aproximativ, însă poezia judecăţilor 

rămâne o asociere fertilă în (re)fixarea domeniului critic. 

Din acelaşi volum, constatăm accepţia criticii ca luptă, o luptă de simplă, 

directă, ca atare fără rest, obiectivare. Putem constata aici o înţelegere 

indirectă, mediată de „concerchistul” Cornel Regman, înţeles de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:20 UTC)
BDD-A23268 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

11 

 

Negoiţescu drept practicant al criticii în chip de „obiectivitate cucerită” 

(269).  

În Jurnalul din 1948, ataşat Însemnărilor critice, obiectivarea era anticipată 

în exactitate. Experienţa deplină a exactităţii fusese făcută de criticul 

nostru – bănuit mai curând de subiectivitate, arbitrar, la modul poetic, 

practicat şi ca poet stăruitor – prin lectura lui Gundolf: „cea mai exactă 

carte de critică literară ce am citit, în sensul de a străbate cu analiza cauza 

estetic-existenţială a operei, pentru a explica dinăuntru motivul creator, 

este Kleist a lui Gundolf” (349). Să notez în treacăt: Alex. Ştefănescu, critic 

(ab)uzând de stilistica nemăsurată a comparaţiei, poate a avut aici un 

model într-o anunţată, dar abandonată, Istorie exactă a literaturii române. 

Thomas Mann, eseistul, i-a arătat „cum critica poate deveni artă” 

(Engrame, 1975, p. 212). Şi pentru el critica este creaţie. Trăieşte procesul 

facerii literaturii din realitate la Iulia Soare, „pe măsură ce mă 

entuziasmam <critic>” (154). De aceea, odată obţinută intimitatea criticii 

cu creaţia, argumentul nu mai rămâne un act exterior. „În critică, la un 

moment dat devine inutil să mai demonstrezi<”, notează în acelaşi loc. 

Foloseşte, însă, cazul lecturii unui autor, a cărui materie de viaţă îi este 

cunoscută. Doar în acest fel procesul trecerii referinţei în text îi devine 

familiar. Cred că supralicitează situaţia evocată, atunci când explică, de 

altfel într-un mod sofisticat, echivoc, ca să nu spun de-a dreptul 

ininteligibil, ignorarea Iuliei Soare de către critică, prin „resemnarea pe 

veci neresemnată a criticii şi istoriei literare” (157). Despre el şi 

prozatoarea numită notează: „eram prieteni”, (154), iar din această 

postură criticul devine personaj într-o nuvelă a ei. Personaj şi prieten 

fiind, el capătă remuşcarea de a nu i-a dat nici el atenţia literară cuvenită, 

ajungând ca să o recitească integral pe Iulia Soare abia după moartea ei. 

Negoiţescu admite chiar cunoaşterea indirectă, dar şi aceasta putând să 

fie filtrată critic. Real, nu mistificator, graţie inteligenţei, intuiţiei, 

inventivităţii exacte, „un critic bun, în orice caz stăpân pe meseria sa, poate 

să refere competent şi despre lucrări pe care încă nu le-a cercetat direct” ( 

213), mai crede autorul Engrame-lor.  

 

Metode critice 

Din pricina contextului istoric, care cenzura drastic textul, metoda critică 

s-ar spune că nu solicită profesional mai mult decât ceea ce se poate numi 

metoda criticului. Aici profesia capătă fundament etic. De la criticul aservit 

sistemului politic, la criticul aservit domeniului de creaţie, se înşiră 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:20 UTC)
BDD-A23268 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

12 

 

metodele laşităţii confortabile, de o parte, şi metodele curajului variabil 

ca risc, de altă parte.  

Caz aparte, Ion Negoiţescu a ajuns la metoda limită, literatura, critica, 

propria operă – sau moartea. Acest ori-ori îi era oricum în genă, din 

adolescenţa lui înclinată spre autosuprimare, deşi el a trăit mereu şi cu 

teama de sufocare în timpul somnului (moartea de dorit, cel puţin la 

vârsta înaintată, ca şi înecarea în apă<). Doar el, între criticii români 

semnificativi, poate avea credit să scrie: „am izbutit, prin diverse metode 

disperate (s. MVB), de la tentativa de sinucidere la acţiunea de dizidenţă, 

să reiau, în alte cărţi ale mele, numeroase din textele topite odată cu 

Lampa lui Aladin<” (Scriitori contemporani, 1994, p. 181). 

Şi pentru Negoiţescu, metoda, în sens generic, dar şi concret, există. La 24 

octombrie 1950 (Un roman epistolar, 1978) ştie exact ce tip de critică 

activează în lectura unui mare poet al nostru. Notează, într-un mod 

ambiţios şi narcisist, argumentând o metodă sintetică sau sincretică: „am 

început proiectul unui studiu de critică fenomenologic-axiologică 

(trebuie să fie un model!) despre poezia lui Arghezi<”. Aceasta ar fi un 

fel de hermeneutică, o critică întemeiată filosofic. Ar fi o critică pornită şi 

oprită în valoare, într-o procedură (post)hegeliană, de experienţă a 

cunoaşterii esenţelor. Această critică nu ar fi teoretizată, dar aparent 

accidentală, uitată, mai degrabă urmând a fi reciclată în lecturile 

analitice. E drept, în momentele decisive de autoprezentare, critica 

fenomenologic-axiologică nu este invocată. 

În Însemnări critice, 1970, el observă că ideea operei, în cazul lui Titu 

Maiorescu, nu devine accesibilă impresiei (267). Ideea mediază metodic 

critica pe care o vedem azi ca ficţională, iar altădată era asociată cu 

inefabilul şi narativul sintetic de G. Călinescu. Negoiţescu, în 

descendenţa acestuia, exaltă „puterea ideii de a converti liricul şi epicul 

în critică” (268).  

El reflectează şi la gândirea sfâşiată a lui Mallarmé, anume despre 

esteticul ca idee în sine, trăită fără a fi comunicată: „Mallarmé, sub forma 

esteticului râvnit ca trăire absolută, adică IDEEA sa pură, dincolo de 

formă, în golul neprihănit al paginii albe; ce gravă contradiction in adjecto 

a spiritului mallarméean!<” (344). 

Negoiţescu, pe care l-am pus anterior în perspectiva unei contradictio in 

terminis artis, recunoaşte o poetică intrinsecă ideii, în cadrul poeticului de 

sorginte şi finalitate magică, propriu conceptului eminescian de poezie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:20 UTC)
BDD-A23268 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

13 

 

Criticul mai descoperă că „la Blaga chiar ideile dramei au, cum am spus, 

ideaţie magică” (80). 

Metoda critică a lui G. Călinescu, modurile sale procedurale, îl preocupă, 

pe acestea el le încercuieşte, pe unele le şi încearcă, de la stil la gândire – 

ori poate mai curând invers.   

G. Călinescu este socotit un mimetic clasicist. „Pierzându-se cu voluptate 

în miriade de pagini manuscrise şi tipărite, cărturarul iubea totuşi cu 

patos cultura ca viaţă<” (Alte însemnări critice, 1980, p. 97). O altă viaţă, 

adevărata viaţă, o viaţă între celelalte posibile sau reale.  

Nu criteriile, structura, canonul estetic şi axiologic, dar punerea lor la 

cale, într-un cuvânt metodologia, generează inaderenţa faţă de Istoria 

literaturii române de la origini până în prezent: „rezervele cele mai 

importante ce se pot aduce istoricului literar (frapante îndeosebi când se 

trece de la vasta <sinteză> la compendiu) ţin de metodologie” (99), deşi 

ele ajung compensate de narativitatea critică. Ceea ce, de altfel, înseamnă 

tot o parte din metodă. Compensarea ori substituirea înseamnă, în fapt, 

completare.  

Ştiinţa inefabilă cade în gol, dar nici sinteza nu-l convinge. Narativitatea 

singură are calitatea de a disocia metodic Istoria… aceasta cuprinzătoare, 

completă ca timp literar românesc. „Ceea ce diferenţiază însă modalitatea 

originală a istoriei literaturii practicate de Călinescu rămân (sic!) tocmai 

propensiunea narativă a actului critic, autonomizându-l, dar şi 

substanţializându-l totodată.” (103)  

În Principii de estetică, „G. Călinescu nu află răgazul de a se opri la o 

poetică sistematică, oricât de fine şi de juste ar fi atâtea din analizele sale, 

oricât de vivace curgerea de abstracţiuni din Universul poeziei” (89). Era 

contextul propice? Când o va încerca E. Negrici (Sistematica poeziei), 

antimetodologii o vor acuza de utopie, superbie, abstractizare, teorie 

absolutistă etc. Dar poate că Negoiţescu, privitor la Călinescu, are în 

vedere modurile sau modalităţile poeziei, coerent trasate şi ilustrate, 

totodată completate, în cele două ediţii ale Istoriei literaturii române 

contemporane de E. Lovinescu. 

Mutaţiile în metodologia critică, teoretic, îl atrag şi pe Ion Negoiţescu. El 

nu se înscrie, în tot cazul, în categoria criticilor români rebarbativi la 

înnoirile, abia acestea trecând drept rebarbative, terminologic, pentru 

tradiţia inerţială în domeniu. Aplicaţia i-ar fi impus şi lui Negoiţescu alte 

lucrări în afara cronicilor literare, unde s-a desfăşurat în mod predilect. În 

sintezele de critică şi istorie literară, eclectismul procedural rămâne 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:20 UTC)
BDD-A23268 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

14 

 

dominant. O minimă predispoziţie de adecvare metodică la operă se mai 

desprinde secvenţial în restul scrierilor sale.  

Schimbarea de metodă, fie şi superficială sau numai promisă, a regenerat 

interesul publicului literar românesc, în comunism, pentru (meta-)critică. 

Riscul comunicării strâmtorate a fost depăşit. Lectura s-a revigorat. 

Negoiţescu pune în raport metoda nu cu criticul, dar cu cititorul, acel 

cititor superior, adevărat, interesat de meta-lectură. Afirmă criticul: 

„Tocmai mutaţia metodologică a făcut din critică un domeniu spiritual 

pasionant pentru public, în ciuda dificultăţilor de receptare ivite şi aici: 

iată de ce critica nouă trebuie, printre altele, să se explice pe sine.” 

(Răspuns la o anchetă literară, Engrame, 1975, p. 250). Pentru acest cititor 

avizat este necesară noua critică. În critica actuală, de bună seamă a 

momentului, există, constată el, „nevoia imperioasă a unei metodologii 

diferenţiate, pe măsura datelor noi din câmpul literaturii”, critica fiind 

acum „cam otova, cam leneşă, mulţumindu-se a considera noile aspecte 

estetice cu mijloace de cercetare învechite” (Probleme ale criticii actuale, 

Engrame, Albatros, 1975: 231). Faptul că se promova şi o falsă critică, mult 

sub aceea „veche”, dar reală, este un aspect deocamdată eludat. Ion 

Negoiţescu procedează astfel, poate, în speranţa că înnoirea criticii va 

reduce sau anula, prin distanţare, falsa critică, strivită şi strivitoare prin 

ideologizare politică. 

Exemplele individuale de critici deschişi actualităţii metodologice sunt, 

totuşi, puţine pentru Negoiţescu. Ovidiu Cotruş şi Nicolae Manolescu, 

admite el, croiesc „drum spre înţelegerea fenomenului maiorescian, 

obligând totodată la metode de cercetare mereu reînnoite” (183). Care, în 

ce fel? Aici explicaţia, şi pentru el necesară, aproape că se suspendă. 

Aserţiunile par suficiente. Iată, „Nicolae Balotă e un spirit metodic” (161). 

La modul cel mai larg şi comun.   

Lui Eugen Simion, în E. Lovinescu – scepticul mântuit, îi recunoaşte 

„excelenţa şi respectabilitatea masivei monografii”. Nu însă sub aspect 

procedural esenţial, din care excelenţa pare a putea lipsi. „Ceea ce i-aş 

reproşa totuşi ar fi metoda de interpretare cam prea tradiţionalistă, cam 

perimată, a descriptivismului analitic, ce o situează la nivelul, apreciabil 

atunci, al anilor ’20-’40.” (237) Excelenţă şi inactualitate? Negoiţescu se 

trădează pe el însuşi: în fapt, nici el nu crede într-o necesitate primordială 

a înnoirii metodologice.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:20 UTC)
BDD-A23268 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

15 

 

Câtă conştiinţă metodologică poate exista la Negoiţescu atunci când 

notează printr-un soi de tic verbal: „tematic spus” (Însemnări critice, p. 

75)? 

Adesea, criticul produce „apropieri şi distincţii” (108) între opere şi 

autori. La prozatorul Nicolae Velea face o „descriere statistică” (285)! La 

H. Hesse dezvăluie „o metodă în sensul educării” (320)!  

Găseşte că psihologia estetică este mai potrivită decât psihanaliza şi 

psihocritica, acestea adecvate la situaţii clinice, cum citim în Poezia lui 

Nicolae Breban, cu referire la romanul În absenţa stăpânilor. Aici, reafirmă şi 

metoda citării extinse, ca probă a unei lecturi imanentiste. „Dacă romanul 

modern încearcă să păstreze un contact cât mai direct cu viaţa, cu 

lucrurile, autenticitatea acestui contact provenind tocmai din metodă – 

vom păstra şi noi un contact cât mai direct şi mai continuu cu opera, prin 

citate (probe) abundente.” (236)  

Nu metoda face autorul sau opera acestuia, dar invers, şi nu în proporţie 

egală, metoda fiind secundară. Iată, prin referire la Proust. „Importanţa 

lui Proust în literatură trece dincolo de metoda introspectă (sic!), 

morbidă; ea ţine în primul rând de lumea moral-socială a operei şi nu de 

cea psihologic-existenţială.” (352) 

Când lucra pentru întemeierea programatică a Cercului Literar de la Sibiu, 

Negoiţescu promova un tip de antipsihologism poziţionat pe calea 

realismului lui Goethe.  

La 15 decembrie 1947 (Un roman epistolar), criticul citeşte nu un Proust, 

dar un anti-Proust: „Cum literatura sa devine obiectivă, Proust e 

grandios.” Nu, iată, prin psihologism. La 19 martie 1948, pledează în 

„antidostoievskian”, dar crede că Dostoievski excelează în „estetizarea 

realităţii”. „Ceea ce e general (de astă dată nu genial) uman în 

Dostoievski, e psihologicul de scandal. Dar psihologicul, deşi 

fundamental, nu e esenţial uman. E condiţie, dar nu miezul omului.” 

Metoda citirii operei de la sfârşit spre început, a citirii inversate, din 

prezent spre origini, într-un anume fel o aplică Negoiţescu în Poezia lui 

Eminescu, unde partea antumă a scrisului poetic este obiect şi totodată 

instrument în lectura de ansamblu. O spune deopotrivă în apărarea şi în 

favoarea sa. Iată: „departe de a fi <distrus> antumele eminesciene, le-am 

servit, aruncând asupra lor reflexele strălucitoare ale postumelor” 

(Răspuns la o anchetă literară, Engrame, p. 251).  

Metoda este declarată şi în cazul poeziei „concerchistului” poet Ioanichie 

Olteanu: „am recurs la un artificiu metodic: analiza poemelor a fost 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:20 UTC)
BDD-A23268 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

16 

 

întreprinsă în ordine inversă cronologic” (80). O cale complementară, mai 

ascunsă şi rafinată, tot pentru I. Olteanu, a fost „analiza spectrală a 

tonurilor poetice” (74).  

Lectura „de-a-ndoaselea”, cu adverbul criticului, este aplicată unei 

scrisori a lui Constantin Noica, apărută în Viaţa Românească, în care 

epistolierul se acuză, acuzând Occidentul – cf. În cunoştinţă de cauză (texte 

politice), 1990, p. 97.  

În lectura poeziei lui Gheorghe Pituţ, imprevizibil, în pofida rigidităţii pe 

care şi-o recunoaşte din tinereţe, criticul face „o paralelă statistică între 

cuvintele şi forma lirismului” (109). Aici, versurile, fără concepţie meta-

poetică, „vorbesc singure, critic” (110), susţine Negoiţescu, alungându-se 

chiar ca autor (critic), după ce metoda îl substituie într-un fel ce pare 

autonom.   

Nu doar Eugen Simion, dar şi „concerchistul” Cornel Regman, apare 

depăşit metodologic. Acum, însă, reproşul nu mai există, nu într-un mod 

direct, de aceea, din nou, se poate crea convingerea că Negoiţescu are 

poziţii fluctuante, conjuncturale, faţă de căile umblătoare ale criticii din 

orice timp. „Ideile lui Cornel Regman despre literatură în general şi 

despre critică în special, aşa cum se desprind ele din volumul Cărţi, 

autori, tendinţe, nu indică o gândire originală şi nici alinierea la o estetică 

mai nouă, la o mai nouă metodologie; criticul e doar un junimist 

consecvent şi ferm, un spirit lucid, disociind cu multă seriozitate în 

materialitatea operelor, în domeniul condiţionării lor prime.” (Însemnări 

critice, p. 264-5) În schimb, fără echivoc, Negoiţescu elogiază la C. 

Regman, între altele, şi „Lipsa de interes pentru o metodologie critică 

tehnică” (279). Altfel spus, decât tehnicism, mai bine anti- sau non-

metodologism. Probabil în ideea că o cale ad hoc se creează de la sine. 

Scientismul îi repugnă lui Negoiţescu, iar în Poezia lui Eminescu este tratat 

ca fiind meschin (143).  

Critica nu e ştiinţă, dar ea „presupune în schimb cu necesitate probitate 

ştiinţifică”, afirmă în Însemnări critice (268). Îi serveşte şi a(l)titudinea 

prozatorului german H. Hesse, întrucât „respinge mania tinerelor 

generaţii de a ridica împrejurul creaţiilor literare ziduri de exegeze critic-

savante, bune doar pentru cei care nu pot comunica direct, personal, pe 

cale estetică, cu operele” (319).  

Printr-un alt „concerchist”, Nicolae Balotă, într-o cronică la volumul 

acestuia, Euphorion, Ion Negoiţescu explorează în lung şi-n lat domeniul 

criticii. Este citat, nu şi corectat, Balotă însuşi: „critica e construcţie lucidă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:20 UTC)
BDD-A23268 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

17 

 

şi temelie a oricărei expresii” (Engrame, p. 162). Nu formele şi structurile 

artistice, dar „problematica umană” îl atrage pe cel comentat. Precizează, 

însă, că şi la Balotă, criticul activ, faţă de opera însingurată, „conştiinţa 

critică fiind solicitată în primul rând de valorile estetice ale operei” (163). 

Cu o derogare: „excluderea gustului, înlocuit de comunicarea sim-

patetică” (s. I. N., p. 164).   

Critica lui Nicolae Balotă este, însă, una de evidentă conştiinţă 

metodologică. Balotă propune în critică un edificiu hermeneutic-

antropologic. O „hermeneutică ce-şi contrazice enunţurile” (167), 

constată, acum într-adevăr critic, disociativ, Negoiţescu. „Toată 

primejdia rezidă în generalizare.” Argumentul lui Negoiţescu vine în 

apărarea identităţii artei şi a producerii ei: „dar critica trebuie să 

cerceteze rezultatele, efectele de ordin formal ale respectivei revolte, 

adică semnificaţia ei estetică”, menţionează în aceeaşi pagină. Fără 

această normală şi totodată normativă conştiinţă artistică, criticul discutat 

şi discutabil se arată fascinat de ţinte extra-estetice, în mod expres de 

origini şi apocaliptic, iar în acest sens el deţine, într-adevăr, o „vădită 

putere de a se exercita în profunzimi” (168). În „critică”, Nicolae Balotă 

vrea să impună „o hermeneutică antropologică, fundată pe cosmologie şi 

teoria valorilor, adică pe o <conştiinţă cu rezonanţe cosmice şi implicaţii 

axiologice>” (170).  

De metodă aparţine în critică şi polemica. Polemic şi cu eludarea 

polemicii gânditoare şi inovatoare, în Însemnări critice, Ion Negoiţescu 

săgetează „lipsa spiritului polemic creator” în presa literară, sub 

comunism, care tocmai de aceea a ajuns „lâncedă” (261). Exemplar, însă, 

îi apare Cornel Regman, cronicarul literar care „îşi susţine principiile 

polemic” (265).  

Un polemist dezlănţuit Negoiţescu nu este, dar nici nu se leagă cu 

frânghiile pasivităţii fals creatoare. În Engrame, el sare în sprijinul lui 

Radu Stanca, autor ajuns interzis (227). 

Polemist de idei şi nu de cuvinte, fără îndoială, în Alte însemnări critice, 

recurge la mentorul de la cenaclul şi revista Sburătorul, din generaţia 

anterioară. El evocă şi invocă totodată „stilul polemic al lui Lovinescu, pe 

care de altfel, lingvistic, G. Călinescu l-a preluat, ca-n marşurile forţate, 

de la înaintaşul său” (105). Un marş forţat, ca şi cum ar fi unul de bună 

voie, urmează şi Ion Negoiţescu. 

În artă, stilul este consecutiv creaţiei, o sferă derivată, mai mică, dar 

revelatoarea pentru sfera primară, cea mare. Termenul stilistic este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:20 UTC)
BDD-A23268 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

18 

 

aşadar mai restrâns decât termenul artistic, specifică Negoiţescu, iar 

„Conştiinţa stilistică, sensibilitatea stilurilor, nu pot veni decât din şi prin 

conştiinţa estetică, sensibilitatea artistică.” (Însemnări critice, p. 71). 

Dincolo de comparaţia de suprafaţă, la propriu, profunzimea rămâne şi 

de o parte, şi de alta, într-un raport sferic de tip dialectic, mutual. 

Limbajul apare configurat ca o dinamică verbală, semnificantă, 

coruptibilă, devreme ce există „o anumită perversitate a cuvintelor ca şi a 

ideilor de a se uni” (74). 

În particular, stilul, luat autonom, deci inadecvat, artificial, încearcă într-

un fel amăgitor să acopere vidul de gândire. Vrea, deci, să exprime, nu 

inexprimabilul, dar inexistentul. Într-o cronică despre critica lui Cornel 

Regman, Negoiţescu prinde ocazia să denunţe pe acei critici români, 

diferiţi de cel comentat, ca şi de cel care comentează, pentru că ei, din 

lipsă de idei fac, îşi închipuie că pot face, stil (226). Dar făcătorii de stil nu 

sunt stilişti, ei nu au conştiinţă stilistică, pentru simplul şi fundamentalul 

motiv că nu au o necesară şi obligatorie conştiinţă estetică. 

Regman însuşi acuză criticii tineri de „lirism care dizolvă judecăţile de 

valoare” (268): Negoiţescu dixit. Ceea ce înseamnă, pentru Negoiţescu, 

ferventul referent al lirismului, îndeosebi în poezie, dar nu numai, în tot 

ce devine literatură, că şi lirismului i se pun limite. În critică, lirismul 

poate (auto)seduce şi, prin consecuţie, poate să înlăture ierarhizarea 

operelor, edificarea unui canon estetic convingător.  

Soluţia reprimării lirismului este nu doar recomandabilă, dar salvatoare, 

în cazul lui Regman. Stilul lui diferă, desigur, de cel al lui Negoiţescu. 

Pentru cel dintâi, „stilul său: fără poezie, fără metafore şi totuşi puternic 

marcat literar” (269) rămâne cel potrivit. Regman stăpâneşte „meandrele 

unui stil neaoş-sfătos, concret-pedagogic” şi adoptă firesc „stilul umil” 

(270), „familiaritatea ironică”. El „nu poate deveni retoric (retorist, ar fi 

exact, n. MVB), deoarece ironia pândeşte la cotiturile oricărei perioade şi 

în fiecare moment de împărtăşire estetică” (273). Nu poate deveni 

„retoric”, vrea să spună că nu poate cădea în retorism, patologia 

retoricului, pentru că în afara retoricii nimic nu există persuasiv. Orice 

comunicare este fatalmente sau retoristă, cazul eşuat, sau retorică, situaţia 

învingătoare, întrucât este convingătoare. Retorica există, deşi nu egal 

performantă de la un autor la altul. Nu la oricine, precum la Schiller, 

după cum constată criticul, „retorica a devenit o măsură spirituală” (360).  

Negoiţescu, mai liric în stil, dar atent în general la riscurile şi limitele 

scrisului, ştie că are obligaţia de a convinge printr-un stil extras din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:20 UTC)
BDD-A23268 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

19 

 

conştiinţa artistică. Altfel, stilul îşi ia necesarul său de oriunde crede a i se 

potrivi. E. R. Curtius, notează criticul român, dezvăluie „elementele 

vegetale ce caracterizează stilul lui Proust” (331). Din aceeaşi 

încredinţare, Negoiţescu manifestă – doar declarativ – deschidere 

metodologică, de pildă, chiar şi faţă de „Critica lingvistică” (339), aplicată 

lui Proust, de bună seamă la stil.  

Opera este deschisă îndeosebi stilistic, o spune, nu doar o sugerează, 

criticul care în Engrame recunoaşte că „neliniştitul formal, ambiguul 

spiritual Thomas Mann îmi impune prin obstinatele-i metamorfoze 

stilistice” (213). Varietatea stilului, determinată de varietatea artistică, 

estetică, este urmată deopotrivă teoretic şi practic, dar i se impun şi ei 

limite: în afară de aceea de adecvare comunicaţională, limita cerută de o 

edificatoare ireductibilitate de existenţă şi valoare a operei. Negoiţescu o 

afirmă prin „preocuparea pentru unitatea stilistică, deprinsă de la Blaga” 

(220). Ajungem, privitor la stil, la marota esenţială a unităţii în 

diversitate. Aici, inversată: diversitate în unitate.    

Nefiind stilistician, criticul produce mai curând accidentale referinţe la 

stilul operelor, poate cu o insistenţă mai mare decât stă în obişnuinţa 

cronicarilor literari, el fiind unul cu o dotare complexă, stăpână pe 

domeniile umanioarelor. 

Iată, în Alte însemnări critice, o observare mai stăruitoare asupra 

limbajului din romanul lui G. Călinescu, Enigma Otiliei. Aici, romancierul 

trece printr-o surprinzătoare metamorfoză, reducând valenţele plastice 

fireşti modului de a scrie. Ca atare, „stilul a fost redus la funcţia 

comunicării directe, elementele artistice ale prozei au dispărut – la un 

scriitor atât de bogat în valori imagistice!” (77). Câştigă sau pierde din 

adoptarea sobrietăţii stilistice, din virtuţile anticalofilismului? Nu, pentru 

că se înstrăinează de modul propriu de a scrie, iar inadecvarea nu ajunge 

să facă un stil suficient prin caracterul său imprevizibil, variat. Stilul 

sobru ajunge deraiat de la limita şi exigenţa unităţii. În proză, spre 

deosebire de critică, varietatea de limbaj asigură diferenţa necesară 

pentru autentificarea expresiei şi identităţii celui exprimat. Or, aici, în 

roman, personajele vorbesc „limba romancierului Călinescu, abstractă, 

modernă şi incoloră, dar prin însăşi vocaţia şi preocupările lor 

intelectuale, cei din Bietul Ioanide vorbesc o limbă mai bogată în sensul de 

şi mai latinizată, mai nuanţată aşadar în abstracţiunile ei delicate, însă 

totuşi mai riguroasă, mai carteziană decât limba criticului G. Călinescu” 

(82). Stilistic, Călinescu este mai bun romancier în al treilea, decât în al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:20 UTC)
BDD-A23268 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

20 

 

doilea roman al său. Dar stilul nu este totul, singur nu poate canoniza 

romanul.  

În piesa lui G. Călinescu, Şun, limita este întrecută în sensul opus celei 

din romanul Enigma Otiliei. De la unitatea restrânsă, se ajunge la 

varietatea excesiv extinsă, prin care unitatea ajunge afectată. „Din acest 

joc de forţe bune şi rele, drama îşi alimentează focul scenic şi zadarnic 

ierburile stilului încearcă să o înăbuşe.” (83). Cu ierburile stilului lui 

Călinescu scrisul literar ajunge la mare depărtare de elementele vegetale 

din stilul lui Proust. Noroc că nu stilul decide anvergura ori stricarea 

operei. În această piesă, stilul ratează deopotrivă în registru liric ori 

comic. Sub acest din urmă aspect, în Şun, criticul dezvăluie „ironia 

pudrată a lui Voltaire” (84). Minată stilistic, drama arde în modul cel mai 

pur. Conştiinţa stilul depinde de aceea a artei, a esteticului, dar numai 

aceasta din urmă ajunge la dispensa de cea dintâi. Cu cât mai puternică 

este arta, cu atât mai neglijabil sau indiferent pare a fi stilul. Aici, criticul 

se poziţionează în sensul deplin al autonomiei artei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:20 UTC)
BDD-A23268 © 2015 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

