
 

383 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

THE ASH TREE AND ROMANIAN MYTHOLOGIES. THE DISCOURSE OF 
MYTH  

 

Adriana Dana Listes Pop 
PhD Student, „Babeş-Bolyai” University of Cluj-Napoca 

 

 

Abstract: The discourse of myth was intended to be approached in a series of volumes planned by 

Ioan Petru Culianu in the Ř70s, but never finished. The first one was proposed to Mircea Eliade 

as a study of Romanian popular mythology, the second oneřs aim being the analysis of 

Eminescuřs poetical imaginary, the third one trying to investigate Dan Laurențiuřs lyrics. The 

volumes would have been called Ash Tree and Romanian Mythologies, being announced for the 

first time in the letter 37 addressed to Mircea Eliade în 29 august 1977
1
. The Ash Tree would 

have been structured in two parts, the first one containing studies and commentaries about 

Novalis, Hôlderin, Eminescu, Bacovia, Trakl, the second part examining Dan Laurențiu.  

 

Keywords: myth, imaginary, phantasms, bricks, system 

 

 

O parte dintre mitanalize au fost incluse în volumul Iter in silvis I
2
 – eseul Romantism 

acosmic la Eminescu și Notă de demonologie bulgakoviană. În ultima notă a celei de-a doua 

mitanalize, Culianu anunță pregătirea volumului Arborele cenușii („Acestea vor fi reluate, cu 

suficientă documentare, în volumul aflat în pregătire LřArbre des cendres‖
3
). Editorii precizează 

că au fost descoperite printre manuscrisele sale „o scurtă introducere și câteva însemnări grupate 

sub acest titlu‖
4
 ce intenționau explorarea „imaginarului literar‖

5
. În 10 august 1978, Culianu 

menționează în scrisoarea 49 trimisă lui Mircea Eliade un articol despre lirica lui Mihai Eminescu 

predat spre publicare, redactat odată cu articolul Ponce subtilis. În mai 1979, îi trimite savantului 

încă două eseuri despre lirica eminesciană, editorii precizând că ar fi fost intitulate Romantism 

acosmic la Eminescu și Fantasmele nihilismului la Eminescu
6
.  

Articolul cu care debutează tânărul Culianu în străinătate este dedicat lui Dan Laurențiu, 

fiind intitulat chiar Dan Laurențiu, publicat în Fiera Letteraria în decembrie 1973. Îl trimite lui 

Mircea Eliade, răspunsul și încurajarea acestui venind în scrisoarea 10 din 30 ianuarie 1974 

(„Mi-a plăcut foarte mult textul despre Dan Laurențiu‖
7
). Poet și eseist „incomod‖, dispune de 

                                                
1 ‖Am în șantier un volum de analiză istorico religioasă a folklorului românesc și balcanic și un volum despre „orizontul imaginar 
al lui M. Eminescu‖; apoi, mai mărunt, un volumaș despre un poet român care mi permite să mi dezvolt pasiunea pentru 
romantismul german și pentru Trakl. De istoria religiilor am în șantier mai multe lucruri. Cu cele mai alese sărutări de mâini, 
salutări și urări de sănătate‖, Ioan Petru Culianu, Dialoguri întrerupte,  ediția a doua revăzută și adăugită, prefață de Matei 
Călinescu, ediție îngrijită de Tereza Culianu-Petrescu și Dan Petrescu, Iaşi, Polirom, „Biblioteca Ioan Petru Culianu‖, 2013, „37‖, 

p. 124. 
2 Ibid., p. 61.  
3 Ioan Petru Culianu, Iter in silvis I, Eseuri despre gnoză şi alte studii, traduceri de Dan Petrescu, Corina Popescu, Hans 
Neumann; notă asupra ediției de Tereza Culianu-Petrescu, introducere de Eduard Iricinschi, Iaşi, Polirom, „Biblioteca Ioan Petru 
Culianu‖, 2012, nota 32, p. 243.  
4 Ibid., pp. 243-244. 
5 Ibid. 
6 „Vă trimit articolul despre Eminescu și gnostici (al doilea care va ieși, sper, prin Germania, e pe drum)‖, Ioan Petru Culianu, 

Dialoguri întrerupte, op. cit., „66‖, p. 195.   
7 Ibid., „10‖, p. 61. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:35 UTC)
BDD-A23168 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

384 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

interesul lui Culianu în al doilea articol, Doi poeți români, publicat în 1977 în revista culturală 

românească Limite.  

Un alt proiect dedicat studiului mitului aproximat la un număr de trei sute cincizeci de 

pagini ar fi fost Éclaircies. Mythe, vérité et système, conturat într-un scurt text scris în anul 1988 

(„Éclaircies. Mythe, vérité et système (în arhiva familiei s-au păstrat două pagini, dintre care una 

e pagina de titlu, tipărite pe o imprimantă cu ace))
8
. În această schiță de proiect, Culianu 

menționează interesul său pentru gândirea sistemică, mecanica cuantică și teoria fractalilor trezit 

de Hillary Wiesner, precizând că seria de emisiuni de știință difuzate de BBC pentru Europa de 

Est ar fi fost rezultatele acestui proiect.  

Tot aici descoperim configurarea unei conexiuni sistemice între discursul științific și cel 

mitanalitic, precum și procesul de restructurare a gândirii din perspectivă sistemică. După Sorin 

Antohi, volumul urma să conțină o serie de texte: Vrăjitoarea la ananghie, Dr. Faust, mare 

sodomit și necromant, Au rythme des talons și Hors-la-loi. Ca și în cazul volumului Iter in silvis, 

Culianu ar fi explicat eseurile ca pe niște fulgerări ale gândirii („piesele reținute în sumar erau 

izbucnirile uneia și aceleiași fulgurații și procedau cognitiv asemenea structurii în trepte a 

fulgerului‖
9
).  

Având ca obiectiv explorarea imaginarului scriitorilor ce operează cu „elemente mitice‖
10

, 

veriga de legătură a discursului mitanalitic în sistem este conceptul de imaginar. Culianu 

sondează orizontul imaginar eminescian și imaginarul literar în general, creându-și o listă de 

scriitori preferați, concentrându-se asupra celor „ce se slujesc explicit de mituri‖
11

. Mitanalizele 

urmăresc manifestarea fantasmelor de distrugere activate de nihilismul romantic, reprezentând „o 

contribuție la istoria globală a nihilismului și a rolului său înăuntrul civilizației occidentale‖
12

. 

Conexiunea dintre discursul mitului și cel științific în sistemul de gândire este sugerată și în 

volumul Gnozele dualiste ale Occidentului, unde autorul constată că „ajungi să crezi că în fiecare 

scriitor stă ascuns un gnostic‖
13

.  

În ultima perioadă de creație, mitul este perceput de Culianu ca proces mental („mitul 

există în nenumărate variante, dintre care fiecare reprezintă transformări ale celorlalte și poate să 

ia naștere în mod independent din lucrarea unor minți omenești‖
14

). Aceste permutări sau 

transformări sunt cognitive, motiv pentru care explicația mitului trebuie căutată în modul de 

funcționare a minții umane, neschimbat de peste șaizeci de mii de ani, precum și în „ipoteza 

uniformității minții omenești‖
15

. Sistemele mitice sunt sisteme de gândire generate prin reguli 

binare, teorie exemplificată prin sistemul miturilor gnostice în Arborele gnozei, unde explică 

gnosticismul ca pe un set de transformări ale unui sistem multidimensional ce variază nelimitat, 

pornind de la mitul biblic din Cartea Facerii. La fel ca viața umană, mitul este un proces 

computațional, fiind, ca și viața, un „mecanism bazat pe alegeri multiple‖
16

, astfel încât, dacă în 

                                                
8 Ioan Petru Culianu, Jocurile minții, ediţie îngrijită de Mona Antohi şi Sorin Antohi, traduceri de Mona Antohi, Sorin Antohi, 
Claudia Dumitriu, Dan Petrescu, Catrinel Pleșu, Corina Popescu, Anca Vaidesegan, cu un studiu introductiv de Sorin Antohi, Iaşi, 
Polirom, „Biblioteca Ioan Petru Culianu‖, 2002, p. 11.  
9 Sorin Antohi, op. cit., p. 12, nota 2. 
10 Ioan Petru Culianu, Studii românești I, Fantasmele nihilismului. Secretul doctorului Eliade, ediția a II a, traduceri de Corina 
Popescu şi Dan Petrescu, București, Nemira, 2000București, p. 97. 
11 Ibid., p. 96. 
12 Ibid., p. 97.  
13 Ioan Petru Culianu, Gnozele dualiste ale Occidentului, Istorie și mituri, ediția a doua, traducere de Tereza Culianu-Petrescu, 
postfață de Horia – Roman Patapievici, Iași, Polirom, „Biblioteca Ioan Petru Culianu‖, 2002, p. 330. 
14 Ioan Petru Culianu, Arborele gnozei, Mitologia gnostică de la creştinismul timpuriu la nihilismul modern, ediția a II a, 
traducere din limba engleză de Corina Popescu, Iaşi, Polirom, „Biblioteca Ioan Petru Culianu‖, 2005, p. 11. 
15 Ioan Petru Culianu, Jocurile minții, op. cit., p. 333. 
16 Ioan Petru Culianu, Arborele gnozei, op. cit., p. 330. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:35 UTC)
BDD-A23168 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

385 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

proza literară abordează viețile umane ca fractali, în discursul mitanalitic o procesează prin 

instrumentul mitului.  

Textul Mit și viață reală în opera lui Mircea Eliade
17

 explică mitul ca fiind integrat 

realității, având elemente în comun cu viața umană, mitul fiind trăit în vremurile moderne de 

către persoana socială, realistă, materialistă. Miturile sunt echivalate cu niște povești de viață ce 

vehiculează un model existențial, Culianu părând să ambiguizeze diferența dintre poveste și mit 

în felul în care în Arborele gnozei ambiguizează diferența dintre viață și mit. De asemenea, crede 

ca și Geertz că miticul și realul se completează reciproc.  

Culianu consideră că mitul provine din realitate, fiind ciclic, realitatea și mitul fiind 

descrise ca două foi de celuloid suprapuse peste o pagină, accentuând situația de amestec și 

integrare dintre realitate, mit și viața umană. Dacă persoanele dotate cu imaginație sunt capabile 

să recunoască miturile, în alte situații înțelegerea miturilor poate surveni prin intermediul 

experienței directe. În acest context, Culianu evidențiază în Arborele gnozei faptul că „și în mit, 

ca și în viață, o alegere greșită poate fi fatală‖, ducând la distrugerea multor gânditori de-a lungul 

istoriei, dar și a oamenilor în general, aceștia realizând permanent procese de decizie cu efecte și 

consecințe diferite.  

În volumul Gnozele dualiste ale Occidentului, Culianu analizează mecanismul 

reproductiv al miturilor și modul în care ființa umană și sistemul de producție mitică se gândesc 

și se regândesc reciproc. Abordarea mitanalitică sistemică pare a se prefigura la începutul anilor 

‘80 în eseul  Fantasmele erosului la Eminescu. Poemul Luceafărul, Culianu percepându-l ca pe 

un „sistem închis‖
18

 ce permite doar un anumit tip de lectură. Peste șapte ani, perspectiva 

sistemică este consolidată, în eseul Fantasmele fricii sau cum ajungi revoluționar de profesie 

operând cu conceptul de cărămizi utilizat mai târziu în studiul Arborele gnozei.  

Aceste „cărămizi de construcție textuală‖
19

 sunt formate din secvențe recurente, 

considerate elemente unitare. Secvențele de fantasme, repetabile, sunt produse de un mecanism 

pro-formativ, luând forma unor scenarii obsesive numite „povești obsedante‖ recognoscibile, ce 

poartă amprenta fiecărui scriitor în parte. Cărămizile textuale formează „sistemul lui 

Eminescu‖
20

, o cărămidă textuală recurentă fiind secvența tinerei fete izolate „suspendată între 

pământ și cer‖
21

, aflată într-o poziție socială superioară bărbatului. Culianu pare să descopere aici 

tema multidimensionalității, personajele aferente acestei cărămizi sistemice eminesciene fiind 

poziționate în dimensiuni sociale diferite. Percepute ca manifestări ale universului 

multidimensional, unele dintre personajele feminine conturate în proza sa păstrează o 

caracteristică eminesciană prin inaccesibilitatea și inocența lor. Entitățile feminine par a fi 

materializări ale altor dimensiuni, secvența fiind inversată Luceafărului, rezultând un fel de 

luceferi feminini cvadridimensionali, personajul masculin păstrând calități pământești.  

În ultima etapă de creație, abordarea mitului suferă o mutație, în eseul Doctor Faust mare 

sodomit și necromant fiind perceput din perspectivă integrativă, format prin suprapunerea unor 

secvențe succesive, multistratificate, generate și proiectate pe ceea ce istoricul numește „ecranul 

istoriei‖
22

. Pornind de la analiza mitului faustic, mitanalistul ajunge la concluzia că acest mit, ca 

                                                
17 Ioan Petru Culianu, Studii românești II, Soarele şi Luna. Otrăvurile admiraţiei, traduceri de Maria Magdalena Anghelescu, 
Corina Popescu şi Dan Petrescu, notă asupra ediţiei de Tereza Culianu Petrescu, Iaşi, Polirom, „Biblioteca Ioan Petru Culianu‖, 
2009, pp. 148-155.  
18 Ioan Petru Culianu, Studii românești I, op. cit., p. 80. 
19 Ibid., p. 131. 
20 Ibid., p. 132. 
21 Ibid., p. 131. 
22 Ioan Petru Culianu, Jocurile minții, op. cit., p. 341. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:35 UTC)
BDD-A23168 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

386 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

toate miturile, există ca procese, nu ca narațiuni. Culianu consideră necesară o teorie dinamică a 

mitului ca proces implicat în transformările sociale, mitul fiind o non-entitate, o colecție de 

variante permutabile incluse într-un ambalaj. Mitul are o existență ambiguă, similară unei colecții 

de particule subatomice imperceptibile vederii, sesizabile doar mental, fiind perceptibil ca o 

tendință de repetitivitate și de reinterpretare continuă. Aproape antropomorfizat, acesta pare 

capabil să dea replici binare, prin care aprobă sau dezaprobă („mitul lui Faust a răspuns de multe 

ori cu da și de multe ori cu nu la toate aceste întrebări și la alte sute și poate mii‖
23

).  

După Culianu, mitul este integrat într-un sistem mitic, manifestându-se în mai multe 

secvențe ce variază în funcție de contextul social. Mitul poate fi utilizat ca instrument de analiză a 

societății, având în vedere că în toate formele de societate „semnificația umană fundamentală este 

exprimată prin mit‖
24

. Mitul se pretează analizei sistemice pentru că reprezintă „un mecanism de 

iluzionare‖
25

 menit să creeze aparența de continuitate și stabilitate într-o lume în perpetuă 

schimbare. Analizat din perspectivă sistemică, mitul este un proces dinamic ce utilizează o intrigă 

pentru a vehicula o serie de mesaje semnificative pentru actorii sociali, transformându-se și 

repliindu-se în tandem cu schimbările sociale, fiind în același timp produsul și consecința acestor 

transformări. 

Culianu scrie prima mitanaliză în țară, în 1971, intitulată Mit și simbol în proza lui V. 

Voiculescu, publicată în revista Ethos doi ani mai târziu. În acest eseu, fixează premisele teoretice 

ale mitanalizei și atenționează asupra necesității implicării istoricului religiilor în analiza 

literaturii ce reflectă credințe religioase, fără cunoașterea cărora nu poate fi înțeleasă în totalitate. 

Cu toate acestea, considerațiile metodologice și teoretice sunt detaliate în eseul Fanstasmele 

libertății la Mihai Eminescu, publicat zece ani mai târziu. Acest tip de literatură ar conține un cod 

inițiatic pentru identificarea căruia filologul trebuie să colaboreze cu istoricul religiilor. 

Intervenția acestuia ar fi indispensabilă în cazul literaturii mistice, în alte situații fiind binevenită 

prin abilitatea de iluminare a simbolurilor. Mitanalistul dorește să distingă structura simbolică a 

operei lui Voiculescu urmărind detectarea schemelor onirice profund infiltrate în textele 

structurate de un „joc onirico-estetic‖
26

. În acest scop, propune cititoarei jocul de-a etimologia 

fantastică, proces ludic înțeles ca mod de cunoaștere.  

Culianu mărturisește că exercițiile sale mitanalitice realizate din perspectiva istoriei 

comparate a religiilor au fost inspirate de scrierile eliadiene, jungiene și de activitatea grupului 

Eranos. În opinia sa, un istoric al religiilor este capabil să contribuie eficient la analiza operelor 

literare prin abilitatea de iluminare a simbolurilor conținute, de multe ori conectate cu noțiuni 

religioase într-un discurs subiacent retoricii textuale. Deși nu argumentează „legitimitatea unei 

critici literare din punctul de vedere al istoriei comparate a religiilor‖, evidențiază capacitatea 

acestei abordări de a deschide noi orizonturi în domeniul analizei literare. Culianu își începe 

demonstrația mitanalitică pe opera lui Vasile Voiculescu, fiind interesat de detectarea structurii 

simbolice subterane, coborând în „lumea simbolurilor transpersonale‖
27

.  

În eseul Mit și simbol în proza lui V. Voiculescu, intenția mitanalistului este să descifreze 

schema simbolică pe care scriitorul a construit opera. Conceptul de simbol transpersonal propus 

în acest articol presupune o operație de psihanaliză a textului mai profundă decât investigarea 

unor complexe psihologice înțelese ca accidente ale personalității. Mitanalistul descoperă în 

                                                
23 „Doctor Faust, mare sodomit și necromant. Reflecții asupra mitului‖, Ioan Petru Culianu, Jocurile minții, op. cit., pp. 220-256. 
24 Ibid. 
25 Ibid. 
26 Ioan Petru Culianu, Studii românești I, op. cit., p. 20. 
27 Ibid., p. 18. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:35 UTC)
BDD-A23168 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

387 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Zahei Orbul influențe indo-iraniene în imaginea mutantului social creat prin suprapunerea a două 

persoane cu handicapuri fizice, rătăcind printr-o lume în descompunere. Această lume este 

descrisă ca „dragoste spurcată, rachiu otrăvit, tutun blestemat‖, citat descoperit și în partea a doua 

a povestirii Pază bună din Arta fugii. Pentru că orbul Zahei și preotul olog se întâlnesc și se 

sudează într-un singur trup printr-un „procedeu mecanic‖ din care rezultă o nouă ființă hibridă, 

un fel de om cu două capete, „doi-într-unul‖, mitanalistul recunoaște motivul dublului din 

folclorul indian.  

În acea perioadă, tânărul mitanalist era preocupat de descoperirea unui specific național 

românesc pentru a demonstra continuitatea valorică a culturii române și a situa literatura română 

în context universal, cultura fiind considerată „un ansamblu de texte‖
28

 de către Clifford Geertz.  

În acest scop, scrie o serie de mitanalize în care explorează imaginarul poetic eminescian, 

detectând o serie de influențe platonice, gnostice și romantice. Primul eseu dedicat lui Eminescu, 

Notă despre opsis și theoria în poezia lui Eminescu, publicat în 1976, este considerat „articol 

incomplet‖ în următoarea mitanaliză eminesciană, Romantism acosmic la Mihai Eminescu, 

publicată peste trei ani. Prima mitanaliză este construită pe baza cuvântului cheie manuscris 

eminescian, descoperind concepția simțului văzului ca formă tactilă subtilă preluată din Filocalia 

lui Nicodim Aghioritul, a cărui traducere românească figura în biblioteca poetului.  

Sondând textele eminesciene, Culianu scoate la lumină un Eminescu nocturn, selenar, 

amator de contemplație astrală, proces care îl conectează la structurile profunde ale imaginarului. 

Această conexiune îi dă capacitatea de a realiza acte de intuiție profundă exemplificate prin 

analogia suflet-stea, prezentă în mitologii și folclor. Influența mitologiilor selenare asupra 

imaginarului eminescian este explicată printr-o formă de comunicare „subterană dintre vis și 

lumea simbolurilor arhaice‖
29

. În viziunea lui Corin Braga, intuițiile abisale reprezintă fantasme 

inconștiente sau preconcepții echivalate cu structurile mentale latente transmise filogenetic, 

organizate în decupaje arhetipale. Aceste fantasme „conduc pana artistului de multe ori fără știrea 

sau împotriva voinței sale‖
30

, ducând la realizarea unor opere literare ce conțin informație 

arhetipologică concentrată, cu impact asupra cititorilor.  

Următoarea mitanaliză eminesciană, Romantism acosmic la Mihai Eminescu, analizează 

temele gnostice din opera poetului, descoperind o ierarhie ontologică gnostică în poemul 

Mureșanu. Culianu descoperă și prezența unui Satan descris ca pată de întuneric ce se întinde 

asupra luminii, cu scopul de a provoca regresia luminii spre întunericul abisal. Cea de-a treia 

mitanaliză eminesciană, Fantasmele nihilismului la Eminescu, publicată în 1980, situează 

originea influenței dualiste asupra imaginarului eminescian în folclorul românesc. În acest eseu, 

mitanalistul vizează stabilirea unei „gramatici mitologice‖
31

 a poetului român, fiind interesat în 

special de două tipuri de scenarii cu fantasme.  

Din punctul său de vedere, scriitorul este un operator de fantasme instrumentate în 

scenarii variate, generate în punctul convergent dintre inconștient și abstracția lingvistică. 

Culianu se arată dezamăgit de insistența exegeților eminescieni asupra influenței 

schopenhaueriene, marcând necesitatea unor contribuții creative, personale, având în vedere că 

Eminescu este un operator de fantasme și nu de concepte („Se impune, pe planul eminescologiei, 

                                                
28 Clifford Geertz, Interpretarea culturilor. Selected Essays, New York, Basic Books, Inc., Publishers, 1973, p. 452. 
29 Ioan Petru Culianu, Studii românești I, op. cit., p. 30. 
30 Corin Braga, 10 studii de arhetipologie, ediția a II a, Cluj-Napoca, Dacia, „Mundus imaginalis‖, 2007, pp. 5-23. 
31 Ioan Petru Culianu, op. cit., p. 48. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:35 UTC)
BDD-A23168 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

388 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

o Umwertung aller Werte, dată fiind importanța asumată de Eminescu pentru conștiința națională 

românească (el fiind, în același timp, Dante, Petrarca și Leopardi în cultura română)‖
32

). 

În eseul Fantasmele erosului la Eminescu. Poemul Luceafărul publicat în 1981, revine la 

precizarea din nota precedentă, accentuând faptul că Eminescu este un poet, deci un operator de 

fantasme. Culianu își numește abordarea „cercetare mitanalitică‖
33

 explicând sensul conceptului 

paratextual, oferind și o listă de eseuri publicate până în acel moment („Calificativul de 

„mitanalitice‖ se aplică cercetărilor noastre asupra literaturii române apărute în revistele Acta 

Philologica, 6/1976, Ethos, 1/1976, Neophilologus, 1/1979 și RZLG, 1980‖)
34

). În acest text, 

Culianu procedează metodic, în trei etape, urmărind impactul mitului și consecințele psihologice 

și semiologice ale acestuia, continuând cu identificarea mitului și a contextului mitic, finalizând 

cu izolarea zonei inconștiente activate de mit în mintea scriitorului și a cititoarei. Tot aici, explică 

mitul ca pe un scenariu cu fantasme, acesta activând inconștientul poetului, dar și al cititoarei, 

zburătorul fiind o fantasmă a erosului, o ființă fantastică cu aparența unui mort.  

Din punct de vedere spațial, universul este structurat tridimensional: cerul și marea 

aparținând esențelor superioare și pământul oamenilor. Fereastra desparte cele două dimensiuni, 

dar este și elementul de legătură prin posibilitatea comunicării vizuale. Prin fanta ferestrei, 

Luceafărul Hesperus / Hyperion contemplă fata într-un act voyeuristic. În același eseu, 

mitanalistul clarifică confuziile create în exegeza eminesciană pe baza numelui Luceafărului, 

menționând că numele Hyperion provine de la adjectivul Hyperos, a cărui grad comparativ este 

Hyperion. Numit când Hyperion, când Hesperus în funcție de anumite variabile, Culianu elimină 

confuziile, precizând că Hyperion este un titan, tatăl soarelui, fiul lui Uranos și al Gaiei, în timp 

ce Hesperus este o entitate primordială, celestă.  

Culianu insistă asupra faptului că poemul Luceafărul este un „sistem închis‖
35

 ce permite 

un grad limitat de libertate în actul lecturii. Trecând mitanalizele eminesciene prin filtrul 

integrării conceptuale, se observă că lirica eminesciană pune cititoarei probleme complexe ale 

sistemului social-economic capitalist al secolului al XIX lea – inegalitate socială, prostituție, 

mizerie și boli – codificate în textele scrise. Cărămida fetei izolate, inaccesibile, pare a semnala o 

situație socială în care distanța dintre fată și îndrăgostit este de netrecut, ca între Luceafăr și 

frumoasa pământeancă. Culianu crede că fantasma fetei izolate pare a fi construită pe schema 

arhaică a consacrării fetei tinere unei entități supranaturale, existentă și în mitul Danaei, precum 

și pe obiceiul de izolare a puberelor intrate în menstră. Această schemă arhaică s-a conservat sub 

forme sociale și ideologice curente, menținând o existență subterană. Motivul fetei izolate s-ar fi 

dezvoltat în urma intenției masculine de a surprinde intimitatea unei femei, sursa acestui motiv cu 

tendințe voyeuriste fiind de găsit în profunzimile inconștientului și ale vremurilor. 

În următorul eseu dedicat operei eminesciene, Fantasmele libertății la Mihai Eminescu. 

Peisajul centrului lumii în nuvela Cezara (1876) publicat în anul 1983, Culianu face o serie de 

considerații metodologice. Din punctul său de vedere, teoria mitanalizei constă în a afirma 

existența unui material mitic latent în textele literare pe care mitanalistul trebuie să îl descopere. 

Cercetătorul sondează informația și sensul acesteia, pentru că „a însemna are sensul de a da o 

informație‖ despre textul literar, opera și autorul ei. Mitanalistul merge concentric în adâncime 

pornind de la text, nucleul, lărgind perspectiva contextual spre opera înțeleasă ca totalitate a 

textelor literare scrise de autorul respectiv, extinzând din nou cercul spre contextul personal al 

                                                
32 Ibid., p. 63. 
33 Ibid., p. 67. 
34 Ibid., p. 80. 
35 Ibid. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:35 UTC)
BDD-A23168 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

389 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

autorului. Culianu introduce în corpul eseului și o grafică circulară a insulei lui Euthanasius, 

schițată sub forma a trei cercuri concentrice.  

Definiția mitanalizei este oferită în acest eseu, reprezentând un „demers practic ce constă 

în a discerne miturile latente din textul literar și a le interoga‖. Această tehnică de analiză a fost 

utilizată în cultura română și de Adrian Marino sub denumirea de mitocritică, dar Culianu preferă 

s-o denumească mitanaliză. În momentul scrierii primului eseu mitanalitic, acest tip de analiză nu 

constituia o disciplină academică, nefiind inclusă în curricula universitară, având un statut de 

laborator. Dar această joacă de-a etimologia fantastică, o formă de analiză adaptată viitorului 

cercetării mai puțin preocupat de metodă, un fel bricolaj intelectual, poate fi utilă studiului 

literaturii.  

Revine la conceptul de bricolaj cultural în textul comunicării Mit și viață reală în opera 

lui Mircea Eliade din perspectiva lui Levi-Strauss, subliniind modul în care ființa umană 

prelucrează miturile, în volumul Gnozele dualiste ale Occidentului recurgând la conceptul de 

„bricolaj mitic‖
36

 ce ar determina activitățile umane. În Arborele gnozei, sistemul gnostic este 

perceput ca o formă de bricolaj circular, în timp ce în articolul Magie și cogniție autorul 

consideră mintea umană un bricoleur („Asemeni unui bricoleur neobosit, mintea nu face nici o 

distincție între produsele sale‖
37

).  

În viziunea lui Levi-Strauss, gândirea mitică recurge în mod caracteristic la un repertoriu 

eterogen, fiind un tip de „bricolaj intelectual‖
38

. Mitul reconstruiește evenimente în felul în care 

meșteșugarul construiește obiecte, fiind valoros prin funcția sa de prezervare a metodelor de 

observare și reflecție pre-științifice. Având în vedere eterogenitatea miturilor, Wendy Doniger 

O‘Flaherty dezvoltă abordarea toolbox approach sau a trusei cu scule, un demers flexibil, adaptat 

versatilității mitului. Metoda constă într-un set de tehnici de analiză eclectice și pluraliste care ar 

permite cercetătoarei folosirea mai multor instrumente, fiecare util la momentul potrivit. 

(„Aceasta este metoda trusei cu scule pentru studiul mitului: ia cu tine o gamă cât mai variată de 

scule posibil și folosește-o pe fiecare la momentul potrivit‖
39

).  

Metoda este prezentată amănunțit în studiul Originile răului în mitologia hindusă, unde 

autoarea explică această „trecere nedisciplinată‖
40

 ca pe un amestec de filologie, teologie, religie 

comparată, antropologie și psihanaliză, rezultând un demers eclectic, dar funcțional. Culianu 

poziționează mitanaliza la granița dintre hermeneutică și disciplină științifică, cu toate că nu este 

nici una, nici alta și nu vizează un statut științific, motiv pentru care i s-ar putea reproșa o 

aparentă indolență și o stare de virtualitate creativă, comparabilă cu un bricolaj intelectual. 

Jacques Derrida consideră bricolajul un tip de „activitate intelectuală‖ combinată cu o „activitate 

mitopeotică‖
41

 prin reflecția mitică presupusă.  

Având în vedere că „literatura este mit‖
42

, Culianu intenționează să proceseze textul literar 

ca pe un mit („o lectură a textului literar văzut ca mit‖
43

). El propune un experiment științific al 

                                                
36 „Trebuie să ne resemnăm cu gândul că orice activitate umană este rezultatul unui bricolaj mitic și că principiile ei înseși nu 
prezintă nici o garanție de adevăr‖, Gnozele dualiste ale Occidentului, op. cit., p. 331. 
37 Ioan Petru Culianu, Jocurile minții, op. cit., p. 338, nota 11. 
38 Claude Levi-Strauss, The Savage Mind, London, Weidenfeld and Nicolson, 1966, p. 17. 
39 Wendy Doniger O'Flaherty, Femei, androgini și alte bestii mitice, Chicago and London, The University of Chicago Press, 1980, 
p. 5. 
40 Wendy Doniger O'Flaherty, The Origins of Evil in Hindu Mythology, Berkeley, Los Angeles, London, University of California 
Press, 1976,  pp. 9-10.  
41 Jacques Derrida, Writing and Difference, translated with an introduction and additional notes by Alan Bass, London and New 
York, Routledge, 2005 (1967), pp. 351-370. 
42 Ioan Petru Culianu, Studii românești I, op. cit., p. 176. 
43 Ibid., p. 93. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:35 UTC)
BDD-A23168 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

390 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

cărui obiectiv este de a stabili ocurențele mitice pe baza unui sistem de recurențe concretizate în 

ipoteze psihologice și psihanalitice. În viziunea sa, activitatea mitanalitică impune cercetătorului 

standarde de abilități și competențe specifice. Gilbert Durand consideră că mitanaliza, inclusă în 

cadrul științei mitodologiei alături de mitocritică, solicită „întreaga maturitate a cunoașterii‖
44

 de 

care trebuie să dispună specialistul care abordează acest domeniu. În opinia sa, mitocritica 

investighează textele, iar mitanaliza face un demers mai larg, sondând contextele, pentru a 

identifica „nucleele mitice sau simbolice care sunt semnificative pentru o societate la un moment 

dat al devenirii sale‖. Elementul de legătură dintre cele două nivele de analiză este mitul, denumit 

de Durand „locul comun care se conturează la orizontul acestor două metode de abordare‖
45

.  

Dacă mitocritica e preponderent literară, mitanaliza este deschisă zonei mai largi a 

sociologiei, făcând „trecerea de la textul literar, la toate contextele care îl înglobează‖
46

. Cu toate 

acestea, mitanalistul nu este obligat să facă această trecere, poate rămâne ancorat în analiza 

mitocritică. El poate exersa și o abordare filosofică, analizând circumstanțele produsului textual 

pornind de la secvențele mitice identificate, ale căror efecte le evaluează în plan social. Durand 

specifică faptul că mitanaliza investighează „orientările mitice largi ale momentelor istorice și 

culturale colective‖
47

. Mitanaliza are implicație sociologică pentru că sondează miturile latente, 

difuze, într-un context social și istoric dat.  

Există, deci, o serie de mituri mari cu impact asupra umanității, care coordonează 

„momente istorice‖ și relațiile sociale de-a lungul timpului. Durand admite că mitocritica și 

mitanaliza utilizează o metodă similară de analiză, derulată în trei pași, care vizează identificarea 

unei „colecții de miteme nucleare‖ din componența unui mit, realizarea secvenței cronologice a 

mitului și descoperirea rețelei de corelații culturale și sociale ale acestuia. Instanțele mitice 

structurate de-a lungul timpului reprezintă, în opinia lui Durand, „oglinda ultimă‖ sau „supremul 

sistem de referință‖
48

 al omenirii. 

Edgar Morin crede că mitul are capacitatea de a manipula societatea, miturile fiind o serie 

de entități informaționale aflate în sfera noologică, alături de idei, teorii, filosofii, fantasme și 

vise. Barthes crede că în cultura contemporană s-a schimbat doar modul de citire a mitului, 

discursul mitului fiind inclus în „toate scrierile lumii‖
49

 cumulând variate forme de discurs. 

Scopul analizei discursului mitului ar fi provocarea materiei simbolice, mitul fiind oglindit, o 

reflexie obținută prin „efectul inversiunii mitice‖
50

. Culianu consideră că mitul este cel care 

oglindește mentalul („Ceea ce oglindește mitul nu este decât jocul însuși al minții‖
51

). Având în 

vedere identitatea jocurilor minții derulate în spațiul mental și noile modele mentale impuse de 

cibernetică, inteligența artificială și psihologia cognitivă, Culianu crede că sunt necesare noi 

metode de cercetare și în cazul mitului. Din această perspectivă, datorită utilizării instrumentelor 

sistemice, Levi-Strauss ar fi fost „cel mai distins strămoș „preistoric‖ al demersului cognitiv‖
52

.  

                                                
44 Gilbert Durand, Introducere în mitodologie, Cluj-Napoca, Dacia, 2004, p. 191.  
45 Ibid., p. 191-192. 
46 Ibid., p. 188. 
47 Gilbert Durand, Figuri mitice și chipuri ale operei. De la mitocritică la mitanaliză, traducere Irina Bădescu, București, Nemira, 
1998, p. 14. 
48 Ibid., pp. 308-315.       
49 Roland Barthes, Image, Music, Text. Essays selected and translated by Stephen Heath, London, Fontana Press, 
HarperCollinsPublishers, 1977, pp. 168-169. 
50 Ibid., p. 165. 
51 Ioan Petru Culianu, Arborele gnozei, op. cit., p. 130. 
52 Ibid., p. 24. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:35 UTC)
BDD-A23168 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

391 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Culianu critică „metodologiile perimate‖ ce tind să abuzeze de „formule facile‖
53

, 

cosmetizând limbajul științific, ca și Levi-Strauss care atrage atenția asupra interpretării miturilor 

în „moduri conflictuale‖
54

. Scopul principal ar fi, de fapt, înțelegerea mitului („Să înțelegem ce 

este mitul cu adevărat‖
55

). Mitul are o importanță aparte, fiind o „istorie sacră‖
56

 care informează 

asupra unor fapte considerate realități în viziunea lui Mircea Eliade, dar și un model exemplar 

care orientează ființa umană în evenimentele importante ale vieții.  

Eliade definește mitul ca pe „o realitate culturală extrem de complexă, care poate fi 

abordată și interpretată în perspective multiple și complementare‖
57

. Carl Gustav Jung percepe 

miturile ca pe niște povești ce abordează subiecte cu aparență mitologică, resurgente în stare 

inconștientă, în special în timpul viselor („Miturile sunt povești miraculoase ce tratează lucruri 

care, foarte adesea, sunt obiecte ale credinței‖
58

). Aceste resurgențe se manifestă în mintea tuturor 

oamenilor, oricând, oriunde, mai ales în perioade de criză și schimbare socială.  

După Culianu, în analiza mitului, munca istoricului religiilor începe imediat după cea a 

antropologului, având rolul de a descifra sensul indus de metamorfozele istorice ale mitului, de a 

corela variațiile mitului cu schimbările sociale și culturale, mitul părându-i un „concept inform, 

croit din seturi de diverse linii semantice care se întretaie‖
59

. Procesul mitanalitic are obiectivul 

de a investiga „materialul mitic latent‖ din textele literare, scopul mitanalizei fiind să semnaleze 

„fapte  înzestrate cu semnificație‖
60

. Culianu accentuează existența unei tradiții de interpretare a 

studiilor mitanalitice în cultura română, în context internațional. El abordează în mod flexibil 

acest tip de analiză, având în vedere că mitanaliza era o disciplină ambiguă, nefăcând încă parte 

din „programele de învățământ universitar‖
61

. Experimentul mitanalitic întreprins de Culianu este 

supus unei serii de reguli stricte care conduc analistul la identificarea miturilor latente prezente în 

operele literare. Miturile se află acolo, infiltrate adânc în structura textuală, așteptând să fie 

descoperite și nu reprezintă un produs al imaginației analistului, nici invenția acestuia.  

Mitanalistul începe cu investigarea surselor și a contextului biografic ce pot informa 

asupra autorului și procesului de creație și continuă cu studiul „țesăturii mitice‖ textuale pe care 

trebuie să o recunoască și să o structureze într-o ipoteză de cercetare. Elementele mitice 

identificate se succed în mod repetitiv ca niște simptome, favorizând un „climat de interpretare‖
62

 

față de care mitanalistul trebuie să se arate suspicios. De la faza inițială de identificare a 

simptomelor mitice textuale se trece la faza de detectare a semnificației acestora. După cum se 

vede, operațiunile mitanalitice sunt descrise prin metafore medicale, obiectivul final al 

mitanalistului abil fiind să diagnosticheze ocurențele și recurențele mitice, pornind de la factori 

psihologici, evitând alunecarea pe terenul psihologiei.  

Culianu crede că tendința mitanaliștilor incompetenți este de a contesta existența unor 

elemente mitice în textul literar, negându-le, în primul rând pentru că nu ar fi capabili să audă 

                                                
53 Ioan Petru Culianu, Studii românești I, op. cit., p. 87. 
54 Claude Levi-Strauss, Structural Anthropology, Translated from the French by Claire Jacobson and Brooke Grundfest Schoepf, 
New York, Basic Books, 1963, p. 207.         
55 Ibid.    
56 Mircea Eliade, Aspecte ale mitului, în românește de Paul G. Dinopol, prefață de Vasile Nicolescu, București, Editura Univers, 
„Colecția Eseuri‖, 1978, p. 6.  
57 Ibid., p. 5. 
58 C. G. Jung, AION. Researches into the Phenomenology of the Self, The Collected Works of C.G. Jung, Volume 9, part II, 
translated by R. F. C. Hull, Princeton, Princeton University Press, „Bolingen Series XX‖, 1970 (1951), p. 35. 
59 Ioan Petru Culianu, Jocurile minții, op. cit., p. 221. 
60 Ioan Petru Culianu, Studii românești I, op. cit., p. 85. 
61 Ibid., p. 84.  
62 Ibid., p. 95. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:35 UTC)
BDD-A23168 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

392 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

„limbajul murmurat al miturilor‖
63

 sau pentru că nu înțeleg utilitatea analizei mitice. În 

mitanaliza eminesciană, se raportează critic la establishment-ul universitar, demonstrând 

veridicitatea teoriei feyerabendiene anything goes prin structuralismul literar și psihanaliza 

viselor. Prin cuvântul cheie Feyerabend, discursul mitanalitic este conectat la cel științific, 

subliniind jocul universitar suscitat de manifestarea istorică a unor teorii, ale căror rezultate 

durează și sunt utile, deși teoria și metoda se pot demoda la un moment dat.  

În eseul Nimicirea fără milă în nuvela Moara cu noroc de Ioan Slavici (1881). Un 

exercițiu de mitanaliză publicat în 1987, Culianu menționează în prima notă explicativă lista 

completă de mitanalize publicate până în acel moment, ce par a fi atras atenția criticilor literari 

asupra sa. Ceea ce vizează mitanalistul în acest eseu este să verifice validitatea mitanalizei în 

cazul unui text realist, dovedind existența unor reziduuri mitice dualiste, maniheene, în nuvela lui 

Slavici. Mitanalistul interpretează coincidențele dintre textul Moara cu noroc și mitul lui Mani ca 

pe o evidență a influenței miturilor asupra oamenilor, deoarece „omul nu e creator de mituri, el 

este creat de mituri‖
64

.  

În studiul Gnozele dualiste ale Occidentului, Culianu subliniază interacțiunea reciprocă 

dintre oameni și mecanismul reproductiv al miturilor („omul și sistemul de producție mitică se 

gândesc ei înșiși și se re-gândesc reciproc‖
65

). În Călătorii în lumea de dincolo, evidențiază 

fenomenul de autocertitudine cognitivă, conform căreia „fiecare individ gândește în cadrul unei 

tradiții și, ca urmare, este „gândit‖ de ea‖
66

. Acest fenomen activează rădăcini obscure, profunde, 

ce depășesc perioada paleolitică, mergând spre primele etape ale homo sapiens. După Donald 

Merlin, mitul este „un instrument mental integrativ‖
67

 ce concentrează un volum mare de 

evenimente într-un cadru explicativ de tip cauzal, un dispozitiv de modelare a universului. 

Gândirea mitică, specifică culturilor de vânători culegători, este un vestigiu cognitiv conservat în 

arhitectura cognitivă umană, gândirea narativ-mitică reprezentând un sistem de simboluri ce redă 

un model conceptual al universului și un sistem de reguli sociale. 

Culianu este interesat de informația simbolică, contextuală din nuvela lui Slavici, de 

situația concretă, valabilă dincolo de date precise spațial și temporal. Din punct de vedere 

simbolic, spațiul este segmentat în trei părți: zona urbană, reprezentând civilizația și siguranța, 

zona rurală de pădure, sălbatică și incontrolabilă și zona de trecere marcată de cele cinci cruci. 

Izolată la marginea orașului, lângă pădure, familia de întreprinzători este expusă pericolelor, 

deoarece orașul reprezintă viața, iar pădurea locuită de animale simbolizează moartea. Culianu 

extrage din nuvelă esența scenariului mitic, un ritual de sacrificiu sub forma unei misiuni fatale în 

care personajele sunt ucise, obiectivul intervenției fiind eliminarea infractorului Lică Sămădău.  

În această ecuație simbolică, detectează un mit de factură maniheistă pe care îl 

argumentează prin incidența cifrei cinci, „cifra întunericului‖
68

, analizată în Arborele gnozei și 

prin bispațialitatea constrastantă, demonstrând faptul că Slavici a inserat un nucleu mitic pe care a 

construit un scenariu de inspirație maniheistă, cu date simbolice ușor asimilabile de cititori. 

Prezența simbolică a cifrei cinci, zona intermediară dintre împărăția luminii și întunericului, a 

binelui și a răului, porcul ca animal infernal, precum și moara ca simbol al mașinăriei cosmice 

                                                
63 Ibid., p. 221. 
64 Ibid., p. 149. 
65 Ioan Petru Culianu, Gnozele dualiste ale Occidentului, op. cit., p. 16. 
66 Ioan Petru Culianu, Călătorii în lumea de dincolo, traducere din limba engleză de Gabriela şi Andrei Oişteanu, prefaţă şi note 
de Andrei Oişteanu, cuvânt înainte de Lawrence E. Sullivan (în româneşte de Sorin Antohi), ediţia a III-a, Iaşi, Polirom, 
„Biblioteca Ioan Petru Culianu‖, 2007, p. 50. 
67 Merlin Donald, Originile minții umane, Harvard University Press, Cambridge, Massauchesetts, London, England, 1993, p. 215. 
68 Ioan Petru Culianu, Arborele gnozei, op. cit., p. 244. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:35 UTC)
BDD-A23168 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

393 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

maniheiste îl îndreptățește pe mitanalist să concluzioneze că „sub aspectul ei „realist‖, nuvela 

Moara cu noroc reprezintă o variantă localizată a unui vechi mit dualist‖
69

.  

Eseul dedicat romanului Geniu pustiu analizează fantasmele terorii, textul descriind 

atrocitățile comise de honvezii maghiari în Transilvania revoluției din 1848 împotriva populației 

majoritar românești. Mitanalistul concluzionează că „romanul acesta vehiculează fantasme dintre 

cele mai atroce în literatura română‖
70

. În urma celor două mitanalize, Culianu detectează 

structuri mitice profunde, fantasme ale terorii și entități infernale proiectate în textura literară de 

cei doi scriitori români, unul realist și celălalt romantic. Abordarea realistă a celui din urmă este 

mai evidentă în fantasmele terorii ce transmit atrocitățile comise, pornind de la un fapt istoric 

comunicat de un student ardelean lui Eminescu.    

Interpretate prin instrumentul integrării conceptuale, cele două mitanalize ale textelor ce 

abordează problematica social-politică și economică a Transilvaniei, Geniu pustiu și Moara cu 

noroc, reprezintă două spații mentale sursă în care se suprapun și intră în amestec două situații 

diferite surprinse în Transilvania secolului al XIX lea. Din acestea, o a treia structură emergentă 

nouă se dezvoltă, ce contopește analogiile și similaritățile primelor două, conectate prin veriga 

temei morii. Moara ca mașinărie cosmică apare în titlul nuvelei lui Slavici, la Eminescu fiind 

prezentă sub forma „Morii sasului‖. În acest mod, cititoarea percepe Transilvania secolului al 

XIX lea ca lume intermediară, maniheistă, suspendată între lumea întunericului și a luminii, 

aflată în zona morții și a proximității infernului. Aici se întâmplă atrocități inimaginabile ce 

activează fantasmele terorii surprinse de Eminescu în Transilvania descrisă în romanul neterminat 

Geniu pustiu, existent în patru fragmente manuscrise, situație similară romanului Tozgrec.  

În eseul Fantasmele fricii sau cum ajungi revoluționar de profesie, Culianu definește 

textul literar ca pe un scenariu cu fantasme comunicat publicului cititor, consumatorul, pentru a-l 

stimula să creeze fantasme, textul literar fiind o secvență de fantasme, nu doar o secvență 

lingvistică („Textul literar este un scenariu cu fantasme ce se oferă unor consumatori capabili ei 

înșiși să suscite fantasme‖
71

). Impactul literaturii este direct proporțional cu capacitatea acesteia 

de a suscita viziuni fantastice, deoarece „literatura are acest specific, anume să suscite fantasme 

prin intermediul limbii‖
72

, limba fiind doar mediul de comunicare („mijloc de transmisiune‖
73

). 

În acest context, percepe scriitorul ca pe un producător de literatură, cititoarea ca pe un 

consumator, iar textul literar ca pe o producție. 

În epistola 94 adresată lui Culianu peste patru ani, Mircea Eliade apreciază articolul 

Fantasmele libertății la Eminescu ca fiind deosebit de interesant, sfătuindu-l pe Culianu să nu 

renunțe la volumul de mitologie românească, chiar dacă traducerea acestor texte în limbi străine 

este solicitantă. În viziunea lui Eliade, creațiile culturale românești reprezentau un capital valoros, 

o „șansă de supraviețuire a neamului‖, cultura fiind folosită ca „armă politică‖
74

 de românii aflați 

în exil. (Fragment din volumul Introducere in opera lui Ioan Petru Culianu: sistemul de 

gândire).  

 

Bibliografie  

 

                                                
69 Ioan Petru Culianu, Studii românești I, op. cit., p. 151. 
70 Ibid., p. 127. 
71 Ibid., p. 122. 
72 Ibid., p. 122. 
73 Ibid., p. 122. 
74 Ibid., „42‖, 13 februarie 1978, pp. 135-136. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:35 UTC)
BDD-A23168 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

394 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Barthes, Roland, Image, Music, Text, essays selected and translated by Stephen Heath, 

London, Fontana Press, HarperCollinsPublishers, 1977. 

Culianu, Ioan Petru, Studii româneşti I. Fantasmele nihilismului. Secretul doctorului 

Eliade, traduceri de Corina Popescu și Dan Petrescu, notă asupra ediției de Tereza 

Culianu-Petrescu, București, Nemira, 2000.  

Culianu, Ioan Petru, Gnozele dualiste ale Occidentului. Istorie şi mituri, traducere din 

limba franceză de Tereza Culianu-Petrescu, cuvânt înainte al autorului, postfaţă de Horia-Roman 

Patapievici, Iaşi, Polirom, „Biblioteca Ioan Petru Culianu‖, 2002 (1990).  

Culianu, Ioan Petru, Jocurile minţii. Istoria ideilor, teoria culturii, epistemologie, ediţie 

îngrijită de Mona Antohi şi Sorin Antohi, traduceri de Mona Antohi, Sorin Antohi, Claudia 

Dumitriu, Dan Petrescu, Catrinel Pleșu, Corina Popescu, Anca Vaidesegan, cu un studiu 

introductiv de Sorin Antohi, Iaşi, Polirom, „Biblioteca Ioan Petru Culianu‖, 2002.  

Culianu, Ioan Petru, Arborele gnozei. Mitologia gnostică de la creştinismul timpuriu la 

nihilismul modern, ediția a II a, traducere din limba engleză de Corina Popescu, Iaşi, Polirom, 

„Biblioteca Ioan Petru Culianu‖, 2005 (1992).   

Culianu, Ioan Petru, Studii româneşti I. Fantasmele nihilismului. Secretul doctorului 

Eliade, ediția a II a, traduceri de Corina Popescu şi Dan Petrescu, București, Nemira, 2000.  

Culianu, Ioan Petru, Dialoguri întrerupte. Corespondenţă Mircea Eliade Ŕ Ioan Petru 

Culianu, ediția a doua revăzută și adăugită, prefață de Matei Călinescu, ediție îngrijită de Tereza 

Culianu-Petrescu și Dan Petrescu, Iaşi, Polirom, „Biblioteca Ioan Petru Culianu‖, 2013 (2004).  

Braga, Corin. 10 studii de arhetipologie, Cluj-Napoca, Dacia, „Mundus Imaginalis‖, 2007 

Derrida, Jacques, Writing and Difference, translated with an introduction and additional 

notes by Alan Bass, London and New York, Routledge, 2005 (1967).  

Donald, Merlin, Origins of Modern Mind. Three Stages in the Evolution of Culture and 

Cognition, Harvard University Press, Cambridge, Massauchesetts, London, England, 1993 

(1991).  

Durand, Gilbert, Introducere în mitodologie. Mituri și societăți, traducere Corin Braga, 

Cluj-Napoca, Dacia, „Mundus Imaginalis‖, 2004 (1996).  

Durand, Gilbert, Figuri mitice și chipuri ale operei. De la mitocritică la mitanaliză, 

traducere Irina Bădescu, București, Nemira, „Totem‖, 1998 (1979).  

Eliade, Mircea, Aspecte ale mitului, în românește de Paul G. Dinopol, prefață de Vasile 

Nicolescu, București, Editura Univers, „Colecția Eseuri‖, 1978 (1963).  

Geertz, Clifford, The Interpretation of Cultures. Selected Essays, New York, Basic 

Books, Inc., Publishers, 1973.  

Jung, C. G., AION. Researches into the Phenomenology of the Self, The Collected Works 

of C.G. Jung, Volume 9, part II, translated by R. F. C. Hull, Princeton, Princeton University 

Press, „Bolingen Series XX‖, 1970 (1951).  

Levi-Strauss, Claude, Structural Anthropology, Translated from the French by Claire 

Jacobson and Brooke Grundfest Schoepf, New York, Basic Books, 1963 (1958).  

Levi-Strauss, Claude, The Savage Mind, London, Weidenfeld and Nicolson, 1966 (1962).  

Morin, Edgar, Method. Towards a Study of Humankind, Volume 1, The Nature of Nature, 

Translated and Introduced by J.L. Roland Belanger, New York, Peter Lang, American University 

Studies, Series V, Philosophy, Vol. 111, 1992 (1977).   

O'Flaherty, Doniger Wendy, The Origins of Evil in Hindu Mythology, Berkeley, Los 

Angeles, London, University of California Press, 1976.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:35 UTC)
BDD-A23168 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

395 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

O'Flaherty Doniger, Wendy, Women, Androgynes, and Other Mythical Beasts, Chicago 

and London, The University of Chicago Press, 1980.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:35 UTC)
BDD-A23168 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

