
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 8/2016 

 

279 

 

MAIORESCU AND THE LITERARY “NEW DIRECTION” 
 

Adrian Petre Popescu 
PhD, Assoc. Prof., PhD, “Lucian Blaga”, University of Sibiu 

 

 

Abstract: Titu Maiorescu, promoter of the Ŗnew directionŗ, freemasonic politician, prime 

minister of Romania, aesthete of rare essences, he appears as disgusted critic, a non-believer 

in Romanian literature, his pragmatic approach focusing on the critical revival of the forty-

eighters doctrine, on its isolation in the political program of the liberal group and in the 

current of Latinist partisans, an approach coupled with the alternative of the new direction in 

the Romanian culture from 1867-1868. The program of ŖJunimeaŗ, described after the model 

of Sorin Alexandrescu Ŕ taking on the Ŗcompetition ruleŗ, appears in the research as an 

ideological program, accepted by the Romanian intellectuals, a construction designed by 

Maiorescu on three levels: the perfect match between content and for; the inauguration of 

critical spirit by eliminating the empty forms of unadapted civilization; superiority of truth in 

exercising the critical spirit by the emancipation from any external constraint, axes turned 

into positive leverage of the critical spirit which we can find in the literary works published in 

the magazine ŖLiterary Conversationsŗ.   

Conlusion: Titu Maiorescu leads the Ŗcanonical battleŗ from the Romanian culture by 

replacing the false direction from 1866 with the new direction of the critical spirit. The image 

of the theoretician Maiorescu from the research is superimposed with the image of the 

Ŗproducer of cultural discourses and ideological programs of a (conservative) intelligenceŗ 

as noted by Gh. Manolache. The core of Maiorescuřs program focuses on the ŖNew 

Directionŗ from the time of Junimea (1867-1973), aiming to eliminate the false culture (the 

non-culture) from the Romanian literary space by separating arts from politics, science etc. 

considering that each field of activity has its own Ŗform of utilityŗ, a priority that the old 

direction of ŖLiterary Daciaŗ had ignored, causing a false culture.     

 

Keywords: Culture, Diplomacy, New Direction, Literary Conversations, Competition rule 

 

 

George Călinescu semnala, în cazul lui Titu Maiorescu un paradox generat de un fapt 

aparent imputabil - „îngustimea recepţiunii sale critice, sărăcia sufletească‖ şi altul operativ 

pragmatic arta de a transforma această limitare la obiect - într-un avantaj al demersului criticii 

sale procedurale. Acea doză de platitudine ţine pe Maiorescu la nivelul epocii lui şi-i dă 

consimţirea contemporanilor. Demersul pragmatic maiorescian, concentrat pe revederea 

critică a doctrinei paşoptismului şi izolarea ei în programul politic al facţiunii liberale şi în 

curentul partizanilor latinismului angajat în susţinerea unor realităţi (societatea şi limba) cu 

programe abstracte este dublat de alternativa noii direcţii în cultura română de la 1867-1868 

cu privire la eradicarea acestui viciu radical, neadevărul, prezent în „toate formele de 

manifestare a spiritului public‖ de la „aspirări‖ şi „politică‖, la „poezie‖ şi „gramatică‖. Din 

perspectiva „opţiunilor startegice‖, atitudinea lui Maiorescu de radicală negare a direcţiei 

vechi şi de ignorare a culturii anterioare, preluată en gros de programul „Junimii‖ pare a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:19 UTC)
BDD-A23155 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

280 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

respecta ceea ce, în opţiunea lui Sorin Alexandrescu, ţine de „regula concurenţei‖ 

recunoscută, în cazul de faţă, în producerea unui „contra-program‖ polarizant cultural-politic 

şi de impunere a noului discurs cultural-negator şi reformator, în egală măsură. În programul 

ermetic al asociaţiei stă pe primul plan acţiunea politică, de câştigare a electorilor prin 

separarea valorilor seculare de cele spirituale şi dedicarea unei cauze culturale aparent fără 

îngrădiri ideologice, altfel spus, francmasonice. Proiectul acestui program ideologic, care s-ar 

fi putut bucura de adeziunea lărgită a intelighentsiei româneşti, de după instalarea lui Carol I, 

viza o construcţie, proiectată de Titu Maiorescu pe trei nivele: absoluta potrivire între fond şi 

forme; inaugurarea spiritului critic prin eliminarea formelor goale ale civilizaţiei neadaptate 

cuprinsului corespunzător; preeminenţa adevărului în exercitarea spiritului critic prin 

descătuşarea de orice constrângeri exterioare. Axele maioresciene ale acestui program 

junimist negator sunt transformate în pârghiile pozitive ale spiritului critic prin producţiile 

literare depozitate în paginile revistei „Convorbiri literare‖ (1 martie 1867). Aici vom întâlni 

creaţii, scrise într-o limbă curată şi nepretenţioasă, ale căror teme se potrivesc cel mai bine 

sensibilităţii româneşti, simple şi adevărate, aşa cum erau ele iniţial prefigurate la „Dacia 

literară‖ sau „România literară‖ a căror direcţie este continuată: Cum lui Maiorescu, dintr-o 

predispoziţie personală, i se pare că poporul român e apt numai pentru poezia cu „sănătate 

sufletească‖, se începe o vânătoare de poeţi fără „simţiri meşteşugite‖. Aceasta e „direcţia 

nouă‖( Călinescu, 1982, p.420.). Cultivarea valorilor naţionale în marginile adevărului artistic 

se recunoaşte în principiul masonic de legitimare a valorii absolute, cu toată nuanţa de 

cosmopolitism şi elitism incumbată. Potrivit acestei opţiuni clasice „nu face cinste naţiunii, în 

artă, tendinţa naţională, ci numai lucrul izbutit‖ acceptat ca „punct de întâlnire şi înfrăţire 

pentru autorii naţionali‖. Prin acordarea acestui lapsus al „continuităţii culturale‖ din studiile 

de început -„În contra direcţiei de astăzi în cultura română‖ (1868) şi „Direcţia nouă în poezia 

şi proza română‖ (1872) - cu principiile politice de la începutul României noi - „Discursuri 

parlamentare cu privire asupra dezvoltării politice a României sub domnia lui Carol I (1866-

1889)‖ şi „Istoria contemporană a României (1866-1890)‖, Titu Maiorescu pare pregătit să 

poarte prima „bătălie canonică‖ din cultura română. În numele adevărului el va propune 

despărţirea categorică de trecut prin înlocuirea direcţiei false de la 1866 cu noua direcţie a 

spiritului critic, demeres radical prin care Titu Maiorescu spera nu doar să probeze falsitatea 

vechiului canon, ci să „impună unul propriu; şi nu doar în literatură, ci şi în limbă, filozofie, 

drept, istorie etc‖( Manolescu, Piteşti, 2008, p 361.). Limba germană va rămâne pentru el 

limba care i-a asigurat educaţia, în care s-a format ca om de cultură. Se înscrie la Facultatea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:19 UTC)
BDD-A23155 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

281 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

de drept, fără frecventarea cursurilor, iar la Sorbona îşi echivalează doctoratul în filosofie cu 

licenţa în litere în baza lucrării „La Relation. Essai d‘un nouveau fondement de la 

philosophie‖ (o dezvoltare a tezei de la Giessen). La aceasta mai adaugă teză secundară: „De 

philosophia Herbarti‖. Rezultatele nu vor întârzia să apară atunci când Titu Maiorescu dorea 

să „trezească‖ lumea românească din letargia ei, orientând-o treptat către cultura şi civilizaţia 

occidentală, cea care i-a oferit posibilitatea să intre în contact cu creaţiile romanticului Jean 

Paul şi cu dramaturgia lui Graf August von Platen, să descopere filosofia lui Gotthold 

Ephraim Lessing, dar şi concepţiile lui Johann Wolfgang Goethe, sau de filosofia ;i captivanta 

logică a lui Johann Friedrich Herbart, atras fiind de modul în care acesta prelucra 

conceptele.‖(Maiorescu,1937, p.221).Ataşamentul lui Maiorescu pentru filosofie este atât de 

mare încât, la un moment dat, notează în jurnalul său că: „Filosofia e o ştiinţă divină. Orice alt 

studiu pe de lături lam părăsit acum‖( Mehedinți,1998, p. 92). o remarcă pe care nu o putem 

trece uşor cu vederea deoarece ea se apropie ca înţeles construcţia filosofică solomon(ară). 

„Discipolul Maiorescu‖ se referă la elevaţia spirituală, filosofia depăşind înţelesurile însumate 

într-un simplu termen al exerciţiului gnostic, deoarece, în dialectica lui, realitatea insuflă spirit 

în ceea ce este material şi materialitate în ceea ce este sensibil, fapt pentru care o atare relaţie 

nu se mai află în lucruri, ci în raţiune. „De-abia acum găsesc în clasicii germani atât de multe 

acorduri cu mine, atât de multe voci înrudite cu a mea‖(Maiorescu,1998, p. 92) exclamă 

discipolul. Din aceste considerente, ştiinţa divină invocată în scrierile zilnice, este mai 

degrabă atributul Fiinţei Divine /Arhitectului Suprem. „Scrierile din tinereţe‖ („însemnările 

zilnice‖ din jurnalul lui Maiorescu) amintesc de „meticulozitatea‖ însemnărilor pe care le 

întâlnim în caietele zilnice ţinute de Regele Carol I. Diferenţa ţine de esenţa şi consistenţa 

textelor. Dacă „regele‖ consemnează reperele unor activităţi zilnice, stabilite cu precizie, un 

fel de „aide-mémoire‖, fiul lui Ion Maiorescu, şterge urmele oricări legături cu idealurile 

generaţiei părintelui său. Simion Mehedinţi surprinde această insolită postură maioresciană, 

de mare îndrumător literar român cu o pregătire filosofică europeană, o solidă, formaţiei 

poliglote (cunoştea: germana, franceza, engleza, italiana, la care se adăugau binişor greaca şi 

latina), să fie familiarizat cu marile capodopere ale literaturii universale.‖ (Rusu, 1979, pp. 

362-363). În baza acestei erudiţii solide va fi ales membru al Societăţii Filosofice din Berlin, 

devenind apoi şi colaborator la prestigioasa revista „Gedanke‖. Nu putem omite din această 

„ecuaţie formativă‖, relaţia pe care a avut-o cu celebrii filosofii Victor Cousin şi Ferdinand 

Lasalle, „maeştri‖ care îl vor marca şi pe tărâm profesional. Filosofia nu mai pare să fie 

pentru Maiorescu o disciplină riguros delimitată şi autonomă, pe linie masonică, acesta 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:19 UTC)
BDD-A23155 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

282 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

considerând că „fiecare ştiinţă fiind filosofică‖ este şi intim legată de orice activitate 

spirituală. Aşa că „filosofia‖ nu poate fi o contemplaţie intelectuală a lucrurilor rămânând în 

acelaşi timp acea ştiinţă a ştiinţelor, ştiinţa iraţională, abstractă şi universală pe care o vrea 

Maiorescu, în viziunea căruia preocuparea cu fapte izolate este profund antifilosofică. Prin 

urmare, obiectul filosofiei era clar: să ţină cont de interdependenţa lucrurilor şi să atingă 

nivelul maxim de abstracţie. Raţiunea din perspectiva maioresciană devine, un sinonim pentru 

cauză, toate lucrurile în viziunea lui având o cauză, pretutindeni dominând regula şi 

nicidecum anarhia. Ştiinţa, după Maiorescu, este empirică şi raţională, aceasta din urmă 

identificându-se în opinia lui cu filosofia. Pentru Maiorescu logica, estetica, metafizica, etica 

sunt părţi între care există o continuitate, schema maioresciană evidenţiind chiar o evoluţie 

disciplinară sesizabilă în felul în care el abordează spre exemplu psihologia, căreia îi dedică 

patru capitole în „Consideraţii filosofice.‖ 

Revenind la fascinaţia începuturilor modernităţii româneşti constatăm că, anul 1860, 

este cel care îi prilejuieşte lui Maiorescu posibilitatea de a adauga filosofiei o nouă 

caracteristică fundamentală: capacitatea acesteia de a restructura societatea. Filosofia a 

renunţat la izolarea ei; ea nu mai există - şi nici nu mai poate exista - ca o ştiinţă riguros 

determinată cu care te îndeletniceşti în mod sistematic şi exclusiv; acum ea pătrunde în viaţă. 

Aşa că nu mai surprinde pe nimeni opinia lui Maiorescu potrivit căreia membrii Divanurilor 

Ad-Hoc ar fi întemeietorii României moderne. El avea convingerea că demersul politic 

conceput de aceştia ar fi fost exact calea pe care trebuia să o urmeze românii pentru ca ţara lor 

să devină într-adevăr un stat european. De altfel, junimiştii au intrat în politică şi pentru a se 

asigura că România urmează întocmai linia trasată de Divanuri. Cele cinci puncte ale 

programului (respectarea capitulaţiilor, unirea, dinastia ereditară dintr-o familie suverană 

europeană, neutralitatea garantată de Marile Puteri şi sistemul constituţional), erau puncte 

susţinute în totalitate de Maiorescu, aspecte pe care el le considera ca fiind esenţiale pentru 

temelia statul român modern. Probabil că, din cauza acestei pasiuni pentru idealurile 

românilor, Maiorescu este perceput ca fiind unul din acei oameni de cultură români care a 

înţeles că, după înfăptuirea Unirii din 1859, o primă cale de consolidare a unităţii naţionale 

trebuie să fie asigurată de limbă, acceptată ca un „product necesar şi instinctiv al naţiunii‖ şi 

de o producţie culturală capabilă să exprime la parametri săi adevăraţi simţirea română pe 

considerentul că, „poporul, oricât de numeros este, este o fiinţă mărginită individual ca orice 

om luat în parte‖( Maiorescu., 1975, p.124). În lucrarea „Recuperarea unei sincope culturale‖ 

Gh. Manolache pledează pentru un Titu Maiorescu, „producător de discursuri culturale şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:19 UTC)
BDD-A23155 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

283 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

programe ideologice ale unei inteligenţe (conservatoare) care vor reverbera populist asupra 

unei evidenţe cultural-politice, etnologic etc, potrivit căreia „singura clasă reală‖ de la noi 

rămâne ţăranul român a cărui realitate este suferinţa sub care suspină la presiunea 

„fantasmagoniilor clasei superiore.‖( Manolache,, 2008, p. 5). 

Dacă am voi să revedem perspectiva programelor ideologice ale subgrupurilor din 

interiorul Junimii asupra ţăranului român a cărui realitate e suferinţa pricinuită de presiunea 

modelor şi modelelor suprapuse, am putea observa cum interesul pentru ei variază, crescând 

spre baza piramidei (grupul executanţilor) . Astfel de la legitimitatea condiţionată şi putere 

delegată de sursele „autentice ale categoriei‖, în cazul grupului de conducători (P.P. Carp) la 

valorizarea lor moderată, mai curând tematică de către guvernatori (Titu Maiorescu) şi la 

supralicitarea modului de viaţă tradiţional, agricol (Mihai Eminescu). Maiorescu este singurul 

fondator al „Junimii‖ care nu este aristrocrat, fiind liderul unui grup (al guvernanţilor) faţă de 

care se află într-un raport de inferioritate socială. Nefiind proprietar de pământ, este de 

asemenea singurul care trăieşte de pe urma profesiei sale liberale, cea de profesor şi avocat. S-

ar zice că Maiorescu şterge în grup urmele identităţii sale, atât social cât şi teoretic. Burghezul 

a devenit modelul de comportament al acestui subgrup al unui club aristrocratic iar fiul 

revoluţionarului de 1848 a devenit teoreticianu contemplării dezinteresate a artei. În cultura 

română se cunosc puţine exemple ale unei astfel de ştergeri sistematice a urmelor vieţii în 

operă. (Alexandrescu, Bucureşti, 1999, p.75). Miezul programului maiorescian al „Direcţiei 

noi‖ din perioada junimistă (1867- 1973) axat pe îndepărtarea falsei culturi (a non-culturii) 

din arealul literar românesc are în vedere separaţia artei de politică, ştiinţă etc. pe 

considerentul că fiecare domeniu are propria „formă de utilitate‖, prioritate pe care vechea 

direcţie de la „Dacia literară‖ o eludase, producând o falsă cultură. Raţionamentul acestui 

decupaj maiorescian are în vedere „substanţa conţinutului‖, fiind unul logic-deductiv, cu o 

„valoare teoretică independentă de utilizare practică‖. Aceasta înseamnă că „orice politică 

distinctă de artă, este legitimă, fie ea conservatoare sau liberală‖, după cum „orice artă care nu 

se amestecă în politic‖ este la rândul ei legitimă, fie ea naţională sau „decadentă‖. După 

iniţierea în „tainele ezoterice‖, pe care le va descoperi alături de confraţii junimişti ieşeni, în 

„Loja Steaua României‖, în cadrul căreia va primi şi gradele de Companion şi Maestru, 

observăm în viitoarele demersuri maioresciene o consistenţă în poziţia sa naţionalistă din 

sfera politică. Este un demers sincer, modern, fără extremisme, sprijinind monarhia 

constituţională şi militând pentru stabilitate şi ordine într-un stat puternic, pentru formarea 

unei pături politice oneste şi incoruptibile. Mai mult, se observă o regândire a misiei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:19 UTC)
BDD-A23155 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

284 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

„deşteptării‖ poporului printr-un program ideologic de acţiune. Acest lucru este posibil pentru 

că, aşa cum bine observa Gh. Manolache, „Junimea‖ construieşte „lumi paralele‖ prin care 

programele celor trei cercuri se concurează dar nu îşi încalcă teritoriile, nu se întretaie. 

În volumul „Marginalii junimiste‖ Liviu Papuc, se încumetă în a fixa un portret al 

criticului de la „Junimea‖ din Iaşi îmbinând liniile tari ale politicului cu tuşele ateniene ale 

ideologicului. Spre regretul nostru, confratele Papuc nu ia în seamă valoarea programului 

ideologic maiorescian. Obligat să păstreze echidistanţa cuvenită între câmpurile de acţiune 

(politică, artă, ştiinţă, lingvistică estetică, filosofie etc) el va rămâne olimpian; altfel spus, pe 

deasupra evenimentelor. Optând pentru politică el va fi însă captivul câmpurilor de acţiune şi 

a diveselor evenimente generate. Din această „abatere‖ de la program Maiorescu va suferi 

pierderi irecuperabile, în sensul că vreme de un deceniu nu va mai scrie nimic durabil iar 

politicianul Maiorescu nu va supravieţui ideologului fiind înfrânt de politicianul profesionist 

Petre Carp care va trece de la discursul ideologic la reformele politice. Astfel ceea ce mai 

domină astăzi în cultura română nu este figura olimpiană pe care acesta şi-a construit-o, ci 

figura spartă, cu unele părţi neatinse, într-adevăr olimpiene. Acestea ţin însă de opera unui 

sistem ideologic şi normativ construit până la 1871, de a cărui valoare nu ne îndoim. Dându-şi 

seama că nu mai are nimic valoros de spus, Maiorescu anunţă apusul criticii normative pe 

care o exersase până atunci. Gh. Manolache vede în studiul „Poeţi şi critici‖ (1886) o 

confirmare a epuizării programului său ideologic. Ceea ce urmează ţine de obligaţia 

ideologică a criticului, aceea de a face ordine în valori, dând fiecărui Cezar al literaturii 

române - Alecsandri, Eminescu, Caragiale - ceea ce i se cuvine şi, fireşte, de cea masonică. 

Reţinem, cu titlu de curiozitate, că, în cazul celor patru paragrafe din prefaţa la volumul de 

„Poezii de Mihai Eminescu‖, Titu Maiorescu foloseşte, voit, un număr de cuvinte care 

exprimă „un mesaj cifrat‖. O probează coperta ediţiei princeps prin vinietele şi frontispiciile 

utilizate, cu îngeri, făclii, personaje mitologice, cu hexagramă şi pentagramă. Mai mult se 

consideră că Maiorescu - editorul din umbră - nu a fost străin de un anume cuprins, cifrat prin 

care poeziile, într-o cronologie aparent aleatorică: „Venere şi Madona‖, „Mortua est!‖, 

„Egipetul‖, „Noaptea‖, „Înger de pază‖, „Împărat şi proletar‖, „Rugăciunea unui dac‖, „Înger 

şi demon‖, conduc spre altceva decât spre o simplă aranjare tipografică. Se cunoaşte că opt la 

kabbalah fiind dublu cuaternar, semnifică dureri, nereuşite, doliu. În opinia mea, cele opt 

creaţii eminesciene, sunt înşiruite în această ordine cu scopul de a fi prezentate într-un cadru 

de mediere, menit a îndulci relaţia dintre poet şi confrerii. Maiorescu reuneşte aceste mari 

poeme, de care nimeni nu se îndoieşte, ca opt formule ale transcendenţei. Interesul pentru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:19 UTC)
BDD-A23155 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

285 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

soarta lor, şi publicarea lor în mare grabă nu putea fi stârnită decât de anunţarea unui Convent 

masonic, în cadrul căruia prezentarea volumului - în formula planşelor de atelier/masonic - 

constituiau teme de dezbatere interesante atât pentru iniţiaţi cât şi pentru neiniţiaţi. Să mai 

consemnăm că, în ciuda unor amatorisme „subiectul‖ rămâne încă de actualitate şi în mileniul 

trei, aşa cum se poate din speculaţiile lui Lucian Filip: Poetul va debuta în revista «Familia» – 

7 litere – la 25.02.1866, suma cifrelor 30, adică 3 sau de 5 ori 6, chiar şi anul jucîndu-se iar cu 

5 şi 7. Dacă mai luăm în coniderare şi titlul poeziei, aşa cum a fost scris atunci («De-aş 

ave…») vom găsi din nou 7 litere. Recunoaşterea sa ca poet a avut loc la «Junimea», care are 

iarăşi şi iarăşi 7 litere. Capodopera sa «Luceafărul» (10 litere adică de 2 ori 5) va apărea în 

revista «Convorbiri literare» la 7.08.1883, sumă de cifre 35, adică 8 sau de 5 ori 7. Şi mai 

evidente sînt aceste «coincidenţe» în opera eminesciană: cuvinte, titluri, toate poartă ca o 

povară apăsarea acestui algoritm.‖( Filip, Graiul Maramureşului, februarie 2000.). Luând în 

calcul şi o atare poziţie metorică, nu putem exclude presupoziţia potrivit căreia volumul ar fi 

fost şi o formulă literară de împăcare (iertare) găsită de Maiorescu pentru unul din fondatorii 

societăţii secrete „Carpaţii‖, societate masonică repudiată la acea vreme. Se pare că 

Maiorescu era la curent cu faptul că „protejatul său‖ deranjase până şi unele medii germane, 

în special prin poezia-manifest „Doina‖, considerată de apropiaţii lui Eminescu „evanghelia 

politică a românismului‖. Practic decizia susţinătorului volumului care a fost publicat de 

„Editura Librăriei Socec & Comp.‖, avea să fie surprinzătoare chiar şi pentru poetul 

Eminescu. Mai mult, demersul tipografic al lui T. Maiorescu a avut parte şi de susţinerea 

ministrului american la Bucuresti, dr. Eugene Schuyler, un cunoscut jurnalist care locuia în 

sediul Legaţiei SUA în România, pe care Eminescu l-a cunoscut prin intermediul criticului 

literar român, în celebrul local - Capşa. Asemenea decizii neaşteptate făceau parte din 

„surprizele‖ cu care Maiorescu ne obişnuise încă de pe vremea cutumelor legate de apariţiea 

oratorului la prelecţiunile poporale din Iaşi, ca să nu mai vorbim de mina atent studiată de 

fiecare dată când apărea ca orator în public. Logicianul, oratorul, memorialist de excepţie, 

membrul al Societăţii Literare Române, vicepreşedintele al acesteia şi mai târziu preşedinte al 

Secţiunii Literare, s-a remarcat şi printr-o viziune politico-diplomatică aparte şi asupra 

statului, viziune influenţată şi în urma relaţiei strânse pe care o cultiva cu mediul confreriilor. 

Chiar şi în aceste condiţii atitudinea sa reformatoare nu a fost pe placul generaţiei sale. Ca 

atare Maiorescu a trebuit să facă faţă la presiunile din afară şi din interiorul frăţietăţii. 

Edificatoare este, în acest sens, o scrisoarepe care o adresează lui Carp, în 7 mai 1870, în care 

nu-şi ascunde dezamăgirea pe care o simţea deoarece nu a fost cooptat printre cei ce vor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:19 UTC)
BDD-A23155 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

286 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

constitui, în aprilie 1870, Guvernul Manolache Costake - Maiorescu, afirmând autoironic că 

nu are calităţi de „politician eveniment‖( Maiorescu, Bucureşti, 2001, p. 363). 

Regalist şi conservator convins, după ce deţine funcţia de rector al Universităţii din 

Bucureşti, ocupă ulterior, succesiv, mai multe portofolii ministeriale, cum ar fi cel de ministru 

al Cultelor, agent diplomatic la Berlin, ministru de Justiţie şi ministru de Externe, reuşind să 

devină în final (aşa cum îşi dorise) şi prim-ministru. Lucru de care venerabilii nu erau total 

străini. În perioada în care a deţinut portofoliu de ministru al Afacerilor Străine, îi cere lui 

Alexandru Lahovary să depună diligenţele aferente menite a populariza mai intens imaginea 

României în cele mai importante publicaţii pariziene ale momentului, precum erau „Le temp‖ 

şi „Journal des Debats‖, demers prin care Titu Maiorescu reia o mai veche practică 

diplomatică românească, „primirea la Bucureşti a unui jurnalist francez, care urma să 

redacteze materialele informative despre România.‖
 

(Iordăchiţă, Piteşti, 2004, p.211). 

Maiorescu îi mai cere lui Lahovary multă discreţie, precum rezultă şi din pasajul alăturat: Prea 

stimate domnule Lahovary. Cantitatea citatului Colegul meu [...] îmi spune că Ministerul de 

Externe al D-sale putea dispune de Ziarul Temps pentru publicarea a câte unui articol pe lună 

trimis din partea noastră. Nu aţi putea, în modul cel mai discret, mijlocii ca această veche 

relaţie să fie reluată? [...]. În aşteptarea răspunsului Dv., sub formă de scrisoare [...], vă rog să 

primiţi încredinţarea prea deosebitei mele stime. T, Maiorescu(Arhivele Naţionale, 

Dosar1618/1915, ff. 1/4.) 

Cu toate că prezidează Congresul de Pace de la Bucureşti în 1913 - în urma 

războaielor balcanice, cu toate că era preşedintele Partidului Conservator, Titu Maiorescu este 

suspectat de legături cu Puterile Centrale, fapt pentru care în vara anului 1915, este supus unei 

veritabile monitorizări din partea Poliţiei de Siguranţă din cadrul Prefecturii Poliţiei Capitalei. 

Supravegherea s-a efectuat în perioada 2-18 martie 1915, notele fiind adunate de către Biroul 

de Cercetări din cadrul Prefecturii Poliţiei Bucureşti, multe de o banalitate 

stânjenitoare:Comunic: La ora 5 a eşit din casă a luat-o pe str. G-ral Lahovari, Camtoti, 

Romană şi a intrat la no.147 unde domiciliază dna. Lăzărescu pensionară şi rudă cu dsa. şi la 

ora 6.20 s-a înapoiat acasă‖ (A.N.I.C., Dosar 1618/1915, f. 17). Altele, însă, îi prezintă 

„traseul‖ un cu grad mare de interes: „Pe la ora 4 p.m. cu automobilul no.170 a venit la 

Mareşalul Van der Golz însoţit şi de Contele Von dem Buşche (este vorba de baron Von Dem 

Busske, şeful Legaţiei Germaniei la Bucureşti). Au stat cam 30 minute şi au plecat [...] aceste 

două persoane au fost urmărite de cei doi agenţi de la Siguranţa Generală. La ora 5 dl. Titu 

Maiorescu a eşit din casă pe jos şi a parcurs străzile Inocenţei, Surorilor, Arcului, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:19 UTC)
BDD-A23155 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

287 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Armenească, a eşit în bdul. Carol până la statuia Rosetti luând-o pe str.Vasile Lascăr şi s-a 

înapoiat acasă la ora 6. De la această oră n-a mai eşit nicăeri. La ora 10 s-a stins lumina‖
1
. Şi 

totuşi, „efectele programului ideologic pierdut‖ se resimt fiind identificate de noi în nostalgia 

lui Maiorescu după serile de vineri din casa lui Pogor când patrona întruniri literare până în 

noapte târziu. Redăm în acest sens o „însemnare zilnică‖, în care îi recunoaştem pe o parte 

dintre fraţii masoni care au răspuns „apelului‖ său: Altminteri, marţi 28 septemvrie/10 

octomvrie 1876, au fost la mine d-nii Angliei Demetriescu, D. Aug. Laurian şi Ştefan 

Mihăilescu cu Nica şi a fost una din cele mai animate convorbiri până la 12 jumătate noaptea 

[...] pare a fi ca un început de «Junime» bucureşteană - iar duminică - Ei au fost din nou la 

mine, cu încă St. Vîrgolici, Bodnărescu şi Verusii, care erau întâmplă tor aici de la Iaşi, şi cu 

I. Slavici. 

După convorbiri literare despre ceea ce este personal şi ce e impersonal în artă, s-a 

hotărât să ne întrunim o dată pe săptămână la mine şi anume vinere seara
2
. Faptul că 

atmosfera dezbaterilor cu iz masonic nu se stinsese în totalitate, o probează şi o parte a 

corespondenţei (1898) sale cu Duiliu Zamfirescu, scrisoare în care Titu Maiorescu face 

referiri exprese la eseurile confratelui francez Bourge: Fără îndoială, scopul scriitorului este 

de a-ţi da iluzia despre realitatea vieţii. Tocmai de aceea el nu trebuie să-ţi dea analiza 

psihologică sub forma de analiză, căci analiza unei realităţi nu este însăşi realitatea, prin 

urmare nici iluzia ei posibilă, ci o operaţie reflexivă, raţională asupra realităţii ca a unui obiect 

străin şi supus. Analiza e necesară scriitorului, dar numai ca o lucrare pregătitoare în ascunsul 

cugetului său.
3
. Este o probă la „dosarul masonic al lui Maiorescu‖ faptul că maestrul mai 

exercita încă (prin spiritul său neokantian) o influenţă copleşitoare -politic, moral şi literar- 

într-o perioadă în care francmasoneria raţionalistă era o putere la nivel european şi mondial. 

Francmasoneria îndemna pe membrii săi să supună totul cugetării raţionale, ca filtru suprem 

pentru tot ce au să admită. Idealul consta în a construi o republică universală şi democrată a 

cărei regină era raţiunea, iar consiliul suprem adunarea înţelepţilor. Aşa cum se poate observa, 

Maiorescu se află sub această cupolă a filosofiei masonice, raţionalismul lui bazându-se atât 

pe ştiinţa relaţiilor dintre reprezentări cât şi pe arta cunoaşterii mecanismelor oarbe, a legilor 

psihologiei, care întreţin relaţia în domenii fundamentale ale cunoaşterii. Maiorescu considera 

că prin folosirea lor raţională este posibilă libertatea. Împotriva tendinţelor empiriste din 

                                                
1 A.N.I.C., Fond D.P.S.G., Dosar 1618/1915, f. 31. 
2Titu Maiorescu, Însemnări zilnice, introducere, note, facsimile şi portrete de I. R. Pogoneanu, EdituraSocec & Comp, 
Bucureşti, 1940, p. 268. 
3Emanoil Bucuţa, Duiliu Zamfirescu şi Titu Maiorescu în scrisori (1884-1913), Editura Casa Şcoalelor,Bucureşti, 1944, p. 

348. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:19 UTC)
BDD-A23155 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

288 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

psihologie şi a psihologismului care absolutizau sentimentele în defavoarea raţiunii, 

Maiorescu a pledat pentru un concept al vieţii psihice evoluate, prin care înţelegea un mod 

superior al vieţii psihice. El a pledat şi pentru un concept al vieţii în care sentimentul merge 

mână în mână cu raţiunea, lăsându-se călăuzit de ea, principiu aplicat şi pe târâm literar.  

    

Aceste aspect esenţiale din aria ideologiei culturale maioresciene sunt surprinse, cu 

acurateţe de Gheorghe Manolache atunci când se referă la polemicile maioresciene. Să mai 

adăugăm şi faptul că Maiorescu avea să-şi atragă multe antipatii de pe urma polemicilor sale. 

Astfel, în „Oratori, retori şi limbuţi‖, ajunge să fie caustic vizavi de clasele politice, precizând 

că: pentru omul politic al unui stat constituţional darul de a vorbi este în orice caz o însuşire 

de mare însemnătate [...]. Îndeosebi trebuie notat efectul ce un cuvânt potrivit, rostit la 

momentul potrivit, îl produce în opinia publică [...]. Discursul nu mai are trecere decât în 

măsura competenţii şi autorităţii celui ce-l produce, îmbelşugate înfloriri literare, afirmările 

nemotivate, necum frazele înşirate fără rost nu mai pot întâmpina vechea favoare, poate nici 

vechea indulgenţă. Rămân ca un posibil model polemicile sale cu junimiştii, cum ar fi şi una 

dintre acestea purtate cu Zamfirescu: De mult era cunoscută cererea unor socialişti 

poporanişti, cari se amestecaseră în ale esteticii şi îndemnau pe scriitori să se ocupe exclusiv 

de mizeria claselor de jos şi de vinovăţia celor de sus. Dar dacă toate tendinţele şi intenţiile 

utilitare sunt dăunătoare în artă, cel puţin tendinţa învrăjbirii claselor a rămas cu desăvârşire 

stearpă în producerea de opere frumoase, consideră, cu justeţe, Titu Maiorescu în „Răspuns la 

discursul de recepţiune a d-lui Duiliu Zamfirescu rostit la Academia Română la 16 mai 1909.‖ 

fapt ce va fi confirmat, după cum subliniază Gh. Manolache, „odată cu instaurarea în anii‘48 a 

dictaturii proletariatului în România‖. Şi ce nu putea face românul în prima jumătate a 

secolului al XIX-lea? -se întreba Mircea Eliade cu referire la generaţia lui Maiorescu - Putea 

face un Stat şi l-a făcut; putea să facă reforme sociale care „să înmărmurească Europa‖; putea 

să facă o nouă limbă românească; omenii noştri voiau să întreacă Europa, ei se simţeau zorii 

unei „noi umanităţi‖, începeau o nouă istorie (Eliade, 1990, p.168.). Programul ideologic al 

lui Maiorescu, felul în care s-au produs intervenţiile lui în dialectica vieţii culturale româneşti 

din a doua jumătate a secolului al XIX-lea, motivele care i-au generat începuturile, 

expansiunea sau, după caz, declinul; ecoul sau avatarurile lor, acestea sunt datele adevărate 

ale biografiei sale. Privită în perspectiva timpului, însemnătatea criticului literar Titu 

Maiorescu apare în toată semnificaţia ei istorică. Calea croită de Maiorescu este aceea a unei 

„critice estetice‖ concentrate în expresie, normativă, prin intermediul căreia a promovat, cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:19 UTC)
BDD-A23155 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

289 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

tact şi artă, „independenţa operelor literare autentice, indiferent de natura conţinutului 

lor.‖(Drăgan,1978,pp.138-139). Aşa că „meritul lui Titu Maiorescu‖ nu trebuie căutat în vreo 

formulă estetică împrumutată sau adaptată, ci în programul său ideologic al cărui principal rol 

constă în faptul că a lovit într-o producţie submediocră, limitând-o, impunând criterile calităţii 

artistice în literatură, criteriile politice în viaţa politică românească şi în diplomaţie. şi mai cu 

seamă, că a respins falsitatea formelor de împrumut argumentându-şi poziţia radicală prin 

exemplu Constituţiei franceze, pe care o considera bună pentru francezi, discutabilă însă în 

ceea ce priveşte stadiul nostru de organizare politică. Maiorescu a demonstrat că pentru a 

„forma pe alţii şi pentru a reforma trebuie să te formezi cît mai serios întîi pe tine 

însuţi.‖(Negoiţescu,1991, p.104) Într-o frază sintetică, Tudor Vianu fixează, la rându-i, 

personalitatea prodigioasă întemeietorului junimist: „om de principii şi de aplicaţii; o întrunire 

de funcţiune şi de atribuţii destul de rară în vremea lui.‖(Vianu,1972, p.334) 

References: 

Alexandrescu, Sorin, Privind înapoi, modernitatea, Editura Univers, Bucureşti, 1999. 

Bucuţa, Emanoil, Duiliu Zamfirescu şi Titu Maiorescu în scrisori (1884-1913), Editura Casa 

Şcoalelor,Bucureşti, 1944. 

Călinescu,George, Istoria literaturii române de la origini pâna în prezent, Editura Minerva, Bucureşti, 
1982. 

Drăgan, Mihai, Lecturi posibile, Editura Junimea, Iaşi,1978.Eliade, Mircea, Profetism 

românesc..România în eternitate, Editura Roza Vânturilor, Bucureşti,1990. 
Filip, Lucian ,Mihai Eminescu despre Mihai Eminescu, în: Graiul Maramureşului, februarie 2000. 

Georgescu, Paul, Titu Maiorescu, Critice, Antologie, Editura pentru Literatură, Bucureşti,1966. 

Iordăchiţă, Costel , Familia Lahovart. Ascendenţă şi destin politic, Editura Carminis, Piteşti, 2004. 
Manolache, Gheorghe, Recuperarea unei sincope culturale, Editura Techno Media, Sibiu, 2008.  

Manolache,Gheorghe, Viaţa Românească 1906-2006, Transilvania, 2006. 

Manolescu,  Nicolae, Istoria critică a literaturii române. 5secole de literatură, Editura Paralela 45, 

Piteşti, 2008. 
Maiorescu, Titu, Discursuri parlamentare cu priviri asupra dezvoltării politice a României sub domni 

lui Carol I, vol. I (1866-1876), Editura Albatros, Bucureşti, 2001 

Maiorescu, Titu, Jurnal şi epistolar, Studiu introductiv de Liviu Rusu, Editura Minerva, 
Bucureşti,1989. 

Maiorescu, Titu, Scrieri din tinereţe (1858Ŕ1862), Editura Dacia,Cluj-Napoca, 1981 

Maiorescu, Titu, Însemnări zilnice, Editura SOCEC & Comp, Bucureşti, 1937. 
Mehedinţi, Simion, Premise şi concluzii la Terra. Amintiri şi mărturisiri, Editura „Viaţa 

Românească‖, Bucureşti,1998. 

Negoiţescu,, I. Istoria literaturii române (1800-1945), Editura Minerva, Bucureşti, 1991.  

Pogoneanu, I. R. Titu Maiorescu, Însemnări zilnice, introducere, note, facsimile, EdituraSocec & 
Comp, Bucureşti, 1940. 

Rusu, Liviu, Scrieri despre Titu Maiorescu, Editura Minerva, Bucureşti, 1979. 

Vianu, Tudor, Scriitori români, , Editura Minerva, Bucureşti, 1972. 
Arhivele Naţionale Istorice Centrale, Fond Direcţiunea Poliţiei şi Sigurantei Generale, 

Dosar1618/1915, ff. 1/4. 

A.N.I.C., Fond D.P.S.G., Dosar 1618/1915, f. 17.. 

A.N.I.C., Fond D.P.S.G., Dosar 1618/1915, f. 31. 
Biblioteca Academie Române , Fond: Titu Maiorescu, S. 109, (1) / XV. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:19 UTC)
BDD-A23155 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

