
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 8/2016 

 

268 

 

A FEW CONSIDERATIONS REGARDING THE ASTROLOGIC HERMETIC 
LITERATURE 

 

Renata Tatomir 
Assoc. Prof., PhD, Hyperion University of Bucharest 

 

 

Abstract: The aim of this paper is to emphasize some of the main Hermetic astrological 

writings, famous during the first three centuries B.C. and the first three centuries C.E. in the 

Mediterranean region. Although they often consist of scattered fragments discovered by 

chance thanks to their mentioning by the Greek and Latin scholars of the time in their works, 

the Hermetic astrological writings are usually ascribed to the Egyptian god of knowledge and 

writing, in his syncretic aspect of Thoth-Hermes-Trismegistos. However, there were also 

cases when this sort of writings were the apanage of the highest Egyptian priests, like 

Petosiris, and/or even the kings, such as Nechepso. 

 

Keywords: Hermetism, astrology, Egypt, Thoth, Trismegistos 

 

 

Introducere 

 

Astrologia – sistemul de credinţe potrivit căruia destinul individului (iar la o scară mai 

mare, soarta raselor, evoluţia şi modificările pământului, etc.) este determinat de-a lungul 

vieţii pe baza astrului care s-a aflat în ascendent în momentul naşterii, sau sub protecţia căreia 

se află o anumită persoană ori regiune – a fost probabil practicată de la o dată foarte timpurie 

în spaţiul mesopotamian, mai exact de către chaldeenii din Babylon.
1
 Sursele de care 

dispunem în momentul de faţă oglindesc această opinie. De pildă, în sec. I e.n., Pliniu cel 

Bătrân, autorul unui impozant compendiu al ştiinţelor natural-filosofice, menţionează că 

Berossos (despre care mulţi considerau că a adus astrologia în Grecia din Babylon), pretindea 

că în Chaldeea s-ar fi efectuat de 490.000 de ani observaţii astrologico-astronomice. Totuşi, 

cu un secol înainte, Cicero se arătase sceptic cu privire la data de 470.000 de ani de care 

auzise; iar Diodor, care în sec. I î.e.n. admisese că numiţii chaldeeni fuseseră colonişti din 

Egipt şi fusese impresionat de antichitatea ştiinţei şi predicţiilor lor astrale, refuza totuşi să 

accepte data de 473.000 de ani. Mai mult, odată cu istoricul grec Herodot, din sec. al V-lea 

î.e.n., Egiptul a fost considerat depozitarul înţelepciunii antice, astfel că astrologii îşi 

revendicau cunoaşterea de la „vechii egipteni‖. Cei care erau favorabili Egiptului, susţineau 

că în cei 48.863 de ani care se scurseseră între zeul Ptah şi Alexandru cel Mare, fuseseră 

observate 373 de eclipse ale Soarelui şi 832 de eclipse Lunare.
2
  

Preocupări cu privire la concepte integratoare cu grad de universalizare cu care 

astrologia opera, precum sympatheia cosmică, destin ori influenţa astrelor asupra relaţiilor şi 

problemelor oamenilor se regăsesc în vechiul Egipt şi Grecia clasică.
3
 Ipoteza fundamentală a 

astrologiei, altfel spus, credinţa într-o legătură directă şi care poate fi calculată între mişcările 

planetare şi acţiunile umane, a apărut prima dată ca o consecinţă a cuceririlor lui Alexandru, 

printr-o fuzionare a ideilor greceşti, egiptene şi babyloniene, realizate în principal de stoici.
4
 

                                                
1 Sachs 1967, 13-19. 
2 Pliniu, N.H. 7.193; Diodorus Siculus, L.H. 2.31.8; Cicero, On Divination 1.19 şi 2.46. 
3 Kákosy 1982, 163-191. 
4 Despre relaţia dintre stoici şi astrologie, cf. Long 1982, 165-192. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:58 UTC)
BDD-A23154 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

269 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Astrologii s-au considerat întotdeauna oameni ai religiei şi ca urmare şi-au 

înveşmântat învăţăturile în limbajul cultului sacru. Cu toate acestea, ca şi astăzi, şi în acele 

vremuri astrologia a fost ironizată de o parte a publicului, mai cu seamă de cei cu înclinaţii 

către abordarea realistă şi raţională a fenomenelor din natură
5
 şi de aceea autoritatea sa a fost 

într-o bună măsură diminuată şi subminată. 

Pe baza informaţiilor de care dispunem astăzi, opinia generală este că, venită din 

Chaldeea, astrologia s-a infiltrat în Egipt din momentul în care acesta a intrat sub dominaţie 

persană (525 î.e.n.). Acestor indicii li se adaugă şi precizarea lui Festugière
6
, după care, 

astrologia a pătruns în Grecia din Babilon, deopotrivă pe o cale directă, graţie lui Berossos
7
 şi 

lui Pseudo-Zoroastru, şi pe una indirectă, trecând prin Egipt, prin contribuţiile lui Nechepso, 

Petosiris şi ale lui Hermes-Thoth. 

Astrologia nu a întârziat să fie cultivată de către preoţii din valea Nilului cu o ardoare 

care a fost depăşită doar de către „chaldeenii‖ de pe malurile Eufratului. Basoreliefurile 

monumentale care decorează templele din ţara sa de adopţie demonstrează puterea pe care o 

atinsese. Cea mai exclusivistă dintre castele sacerdotale fiind extrem de orgolioasă nu a vrut 

să lase unui cler strain onoarea de a fi descoperit această ştiinţă divină. 

Thoth-Hermes era considerat autorul invenţiilor. O mulţime de cărţi sacre atribuite 

acestui zeu explicau şi învăţau care erau revoluţiile aştrilor şi raporturile lor cu calendarul 

liturgic.
8
 Ca atare, Thoth era considerat părintele acestei doctrine

9
; el emitea preziceri ţinând 

cont de poziţia stelelor referitoare la fenomenele naturii, caracterul şi viaţa oamenilor.
10

 

Este foarte probabil ca această artă divinatorie să fi fost practicată mai întâi în 

interiorul templelor egiptene, iar dacă e să-i dăm crezare lui Herodot
11

, preoţii egipteni 

obişnuiau să prezică destinul individului după ziua de naştere a acestuia. În Egipt, unele 

aspecte târzii ale astrologiei se pare că au fost dezvoltate de către clerul indigen încă înainte 

de perioada ptolemaică
12

, deşi nu cunoaştem nicio scriere şi niciun autor din această perioadă 

timpurie. Un text citează trei autori care descriu trecerea lui Zeus şi a lui Kronos prin cele 12 

semne (probabil în contextul astrologiei mundane): Erimarabos
13

, Phoredas indianul şi un 

anume Odapsos.
14

 Există doar câteva scrieri atribuite lui Zoroastru, Pythagora, etc., deşi 

majoritatea sunt probabil eponime şi compuse de autori mai tardivi. 

 

Scrieri hermetice astrologice. Despre cele douăsprezece locuri ale sferei
15

 

 

Franz Cumont
16

 este de părere că în Egipt au fost inventate câteva dintre cele mai 

importante doctrine ale astrologiei. Iar personajul divin imaginar Hermes Trismegistos şi 

discipolii săi au fost cei mai buni maeştri în transmiterea informaţiilor astrologice. Lui îi 

aparţin numele şi proprietăţile celor 36 de decani, adică ale celor trei grupe de câte zece grade 

                                                
5 Cf. Apuleius, Met. XI.15, unde Fortuna este descrisă ca caeca şi nefaria. 
6 1981, I, 102. 
7 Scriitorii greci afirmau că un preot chaldean pe nume Berossos s-a stabilit pe insula Cos şi în jurul anului 275 î.e.n. a 
introdus un fel de astrologie babiloniană în regiunea mediteraneană. Aceasta în ciuda faptului că nu a supravieţuit niciuna 
dintre scrierile lui astrologice. 
8 Clement din Alexandria VI, 4; Strab. XVII 1, 45; Diod. I 16, 1. Mărturia lui Diodor este în mod particular importantă 
deoarece se bazează pe informaţii de la Hecateu din Teos (sec. al III-lea î.e.n.). 
9 Cumont 1918, 63. 
10 Ibid., 68, n. 3. Manilius I, 30, sq. Arnobius Siccensis, Arnobii Adv. Nat. Liber II 69. http://www.thelat 
inlibrary.com/arnobius/arnobius1.shtml 
11 II, 2.  
12 Parker 1978. Parker & Neugebauer 1969.  
13 Despre al cărui nume există bănuiala că ar fi o corupţie din unirea Hermes+Anubis. Cf. Schmidt 1995. 
14 Ibid.  
15 Cumont 1918, 63-79; 85-108. 
16 Ibid., 64. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:58 UTC)
BDD-A23154 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

270 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

care alcătuiau un semn.
17

 Ceea ce s-a numit „iatromathematika‖ (racordarea medicinei la 

predicţiile astrologice) a reprezentat domeniul în care a triumfat Hermes Trismegistos. Cu 

ajutorul acesteia se puteau cunoştea perioadele / epocile critice şi oportunităţile astrale propice 

sau periculoase pentru bolnav, cele şapte plante ale planetelor şi cele douăsprezece plante ale 

zodiacului cu ajutorul cărora se puteau compune remedii salvatoare ori filtre miraculoase.
18

 

Între manuscrisele greceşti de astrologie se distinge un fragment din Hermes 

Trismegistos: „Cu privire la denumirea şi puterea celor douăsprezece locuri‖ : Ἑrmoũ toũ 

Trismegίstou perὶ tη̃j tω̃n dώdeka tόpwn ὀnomasίaj kaὶ dunάmewj.
19

 Textul cu pricina nu este 

opera originală, ci un rezumat extras către anul 500 e.n. de către Rhetorius
20

 dintr-o 

„Introducere‖ (Eἰsagwgikά) compusă cu trei secole mai deveme (către anul 200 e.n.) de către 

un astrolog celebru, Antiochos din Atena. Acesta a introdus într-un capitol un citat din 

Dorotheu din Sidon
21

 (în tόpoj b  ̓ ) în care tratatul lui Hermes Trismegistos a fost extins prin 

interpolări. În sec. I e.n., Thrasyllos, astrologul împăratului Tiberius le-a făcut cunoscut 

romanilor sistemul celor 12 locuri (case) după „cel care este numit Hermes Trismegistos‖.
22

  

În sec. al II-lea e.n., Vettius Valens a introdus în Antologiile sale extrase din Hermes 

Trismegistos, fără însă a-l cita. Intercalate fără discernământ, acestea au dus la o lipsă de 

comprehensiune, imputându-i-se autorului metoda de lucru. În general Valens oferă o 

redactare uneori prea scurtă, alteori prea dezvoltată. La o comparaţie a celor două tradiţii se 

constată că ele derivă dintr-o sursă mult mai amplă decât una sau cealaltă.
23

 

În sec. al III-lea e.n., Sextus Empiricus, în rechizitoriul pe care îl face astrologilor 

expune în linii mari aceeaşi teorie hermetică.
24

 O serie de cercetători ai fenomenului hermetic 

atribuie acestuia diferite date. Astfel, în Poimandres
25

 Reitzenstein avansează ideea că 

majoritatea scrierilor hermetice aparţin sec. al II-lea î.e.n.; W. Kroll însă le plasează în sec. al 

III-lea î.e.n.
26

, în timp ce pentru Krebs
27

 ele apar la începutul erei creştine. Apoi, J. Kroll
28

 

                                                
17 Ioannis Stobaei, Eclog. MDCCCCII, I, 29, 67-69. 
18 Diferită de astrologia ptolemaică, bazată pe naşterea unei persoane, iatromathematica egipteană are drept fundament 
momentul temporal când o persoană se simte rău sau face apel la medic. Acest tip de horoscop a fost numit „decumbiture‖, 
(lat. „decumbere‖, „a se întinde‖, „a se odihni‖, sau „a abandona, a se retrage‖). Acest lucru aminteşte de obiceiul popular 
grecesc de a aduce bolnavul la templu, unde se putea odihni şi recupera, în timp ce Zeii trimiteau preoţilor instrucţiuni cu 
privire la maniera de vindecare a pacienţilor. Aceste instrucţiuni puteau fi primite prin intermediul viselor, printr-o anumită 
asociaţie religioasă, ori prin pacientul însuşi. Iată ce scrie pe această temă Denis Labouré: „Verbul latin decumbo înseamnă a 

se întinde în pat (cu referire la galdiatorii învinşi care se întindeau aşteptându-şi moartea). Are sensul cuvântului grec 
„kataclisis‖, care înseamnă „actul de a se întinde pe tabla unui pat.‖ Acest cuvânt derivă la rându-i din alt termen care 
înseamnă „întinderea bolnavului pe paturile din temple, mai ales din templele închinate lui Esculatp.‖ Iar H. L. Cornell dă 
definiţia următoare: „Decumbiture: aceasta înseamnă „a se întinde‖, începutul unei boli, sau atunci când pacientul se duce 
pentru prima dată bolnav în pat. O hartă orară pregătită pentru un astfel de moment oferă foarte preţioase indicaţii cu privire 
la natura şi prognosticul bolii şi mai cu seamă atunci când a fost studiată cu harta naşterii.‖ Cf. Lurati, Astrological medicine, 
http://www.simonelurati.com/Astrological%20medicine.html 
19 Conservat în Codex Parisinus Graecus 2506, saec. XIII, f. 1 sq., de unde derivă Parisinus 2424, f. 5 sq. şi Parisinus 2420, 

f. 74 sq. - în Cod. Marcianus 335 (Cat. II, Venet. 7) saec. XV, f. 28 – în Parisinus 2425, saec. XV, f. 94 sq. – în Cod. 
Erlangensi, 89 ( = Cat. VII, Germ. 34), saec. XV, f. 159-174. – Un extras se găseşte în Cod. Berolinensis 177 = German., 26, 
f. 48) Apud. Cumont 1918, 64. 
20 Rhetorius din Egipt, ultimul astrolog clasic important de la care ne-au parvenit extrase. (sec. al VI-lea sau al VII-lea e.n.). 
21 Dorotheu din Sidon, (cca. 75 e.n.) care foarte probabil a trăit şi a lucrat în Alexandria, Egipt. Astrolog elenist din sec. I e.n. 
care a dictat un poem despre astrologia horoscopică, cunoscut în greacă drept Pentateuhul (cinci cărţi), iar în latină drept 
Carmen Astrologicum (Cântecul astrologiei). Pentateuhul, carte de astrologie elenistică, ne-a parvenit în special dintr-o 
traducere arabă de pe la 800 e.n. (ea însăşi o traducere a unei traduceri din medio-persană din secolul al VI-lea e.n. – azi 
pierdută) a originalului grecesc, efectuată de astrologul persan Omar Tiberiadis. 
22 CCAG VIII Parisinus 3, 101, 16: Kaθ᾽ ὃν tόpon ὁ legόmenoj Trismέgistoj Ἑ rmῃ̃j žkaston dwdekathmόrion toũ diaθέmatoj 
ºxίou klaeι̃n k.t.l. 
23 CCG V (Rom.) 2, 55-61, 156 ss, cf. Vettius Valens II, 5-14, 53 ed. Kroll. 
24 Sextus Emp., Adv. Astrol. 12 ss, p. 341. De remarcat că până în Evul mediu în Europa a circulat în traducere latină o 
scriere atribuită zeului păgân asupra acestui subiect, astfel încât este limpede că doctorii de apotelesmatică îşi treceau din 
mână în mână şi din generaţie în generaţie pretinsele revelaţii puse sub patronajul zeului Trismegistos. 
25 Reizenstein 1904, 208. 
26 Kroll, „Hermes Trismegistos‖, în PWRE-Kroll = Pauly-Wissowas Real-Encyklopädie der classischen 

Altertumswissenschaft 15, Band VIII.1, Stuttgart 1912, pp. 792-823, p. 821. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:58 UTC)
BDD-A23154 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

271 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

apreciază că acestea apar „încă din timpul lui Philon din Alexandria‖, dar unele nu pot fi 

anterioare lui Numenios (către 150 e.n.). 

La noi a ajuns doar o colecţie disparată de fragmente eterogene, care nu este expresia 

unei gândiri unice şi nici constante. Toată erudiţia teosofică sau ştiinţifică prin care clerul 

egiptean îşi transmitea tradiţia era considerată a fi revelată de Thoth-Hermes. Numele lui 

Thoth aşezat la începutul unei lucrări nu reprezintă indicaţia unui autor, ci a unei origini reale 

ori presupuse; acest fapt semnifică doar că respectiva scriere aparţinea sau pretindea că 

aparţine acestei literature sacerdotale. Traducerile în limba greacă ale cărţilor considerate 

sacre împreună cu falsificările lor nu au fost compuse de către un singur scriitor într-un singur 

moment, ci de autori diferiţi în epoci diferite. Unele texte empirice se pot regăsi în papyrii 

medicali din epoca faraonică, în timp ce anumite speculaţii teologice şi morale poartă marca 

neostoicismului sau al neopitagorismului. 

Scrierile astrologice sunt printre cele mai vechi, posibil mult anterioare perioadei 

sincretismului filosofic. Ele au fost redactate în momentul în care divinaţia astrală a început 

să-şi găsească adepţi printre grecii din Egipt. Unele dintre ele pot fi contemporane 

aprocrifelor atribuite regelui Nechepso şi confidentului său, preotul Petosoris (mijlocul sec. al 

II-lea î.e.n.). 

Între primele cărţi astrologice de o valoare deosebită care trebuie amintite aici se 

numără una care a ajuns până la noi doar în latină (într-un manuscris din sec. al XV-lea). Este 

vorba despre Liber hermetis, a cărei valoare a fost recunoscută şi interesul trezit de abia la 

sfârşitul deceniului patru al sec. al XX-lea, de către W. Gundel.
29

 Cartea este de fapt un 

florilegiu ale cărui secţiuni coboară până în sec. al II-lea î.e.n., conservând scrieri pe care 

astrologii greco-egipteni, orientalizanţi şi romani le-au folosit în numeroase ocazii, dar ale 

căror versiuni originale au fost necunoscute până la descoperirea lui Gundel.
30

 

Urmează un Brontologion, atribuit şi el lui Hermes şi care conţine o mulţime de detalii 

în mod vizibil egiptene. Mai dispunem de titlurile unor pretinse dialoguri între zeii Knufis-

Agathodaimon şi Osiris, precum şi de fragmente din învăţături atribuite lui Petosiris, marele 

preot al lui Thoth şi discipolului acestuia, faraonul Nechepso. După toate evidenţele, aceste 

texte coboară în sec. al II-lea î.e.n. 

 

Marele preot al lui Thoth, Petosiris şi faraonul Nechepso 

 

Aşa cum am precizat în debutul acestei lucrări, ca ştiinţă divinatorie, astrologia nu a 

fost proprie vechilor egipteni. Dacă se dovedeşte adevărat că la curtea Ptolemeilor oficiau 

astrologi, atunci „arta‖ lor era considerată o artă importată. De abia începând cu această 

dinastie, precum şi datorită imensului succes al cărţii atribuite eruditului tandem Petosiris-

Nechepso, majoritatea autorilor antici au considerat astrologia ca o ştiinţă egipteană. 

Preotul Petosiris şi regele Nechepso sunt socotiți autorii nu mai puţin fabuloşi ai unei 

compilaţii astrologice datată în jurul sec. al II-lea î.e.n., cărora scriitorii astrologi greci le 

atribuiau inventarea acestei arte. Atunci a fost scris ori tradus în greacă textul unei cărţi 

astrologice purtând numele acestor două personaje semilegendare, faraonul Nechepso şi 

marele preot Petosiris. Potrivit lui Manethon, Nechepso fusese al treilea rege din Dinastia a 

XXVI-a, în sec. al VII-lea î.e.n. Se pare însă că astrologia horoscopică nu exista la acea dată. 

Însă un tratat astrologic scris în greacă a circulat în Egipt sub numele false ale celor două 

personaje legendare, în sec. al II-lea sau I î.e.n.  

                                                                                                                                                   
27 Logos als Heiland 1910, 119 sq. 
28 Bousset, Die Lehren des Hermes Trismegistus, 1914, 389. 
29 Gundel 1936. 
30 Dorèsse 1999, 89. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:58 UTC)
BDD-A23154 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

272 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Principala noastră sursă pentru astrologia lui Nechepso şi Petosiris este Vettius Valens 

care îi citează în mai multe rânduri.  Din această carte au supravieţuit în literatura astrologică 

mai târzie numeroase referinţe şi citate directe, mai multe fragmente lungi fiind preluate în 

compilaţiile astrologice târzii ale lui Vettius Valens şi ale altora. Sub această formă nu numai 

că ea a constituit un element fundamental, dar s-a bucurat de o excepţională autoritate în 

domeniu. Se pare că această carte de astrologie a fost principala sursă pentru toată astrologia 

greacă ulterioară. Forma lucrării originale nu este clară: numeroasele citate din ea sunt uneori 

în forma „Petosiris spune‖ sau „Nechepso spune‖, amândoi fiind numiţi uneori „rege‖; iar 

uneori este folosită şi varianta de plural „Petosiris şi Nechepso spun‖, sau, mai vag, „egiptenii 

spun‖. Toate aceste variante indică nu atât o lucrare combinată, cât una cu secţiuni specifice 

atribuite unuia sau altuia dintre cele două personaje.  

Chiar dacă probabil acest text a fost unul pseudonimic, fragmentele citate din unul sau 

celalălat autor, ori din ambii, au fost considerate ca alcătuind o singură operă, care reprezintă 

cel mai vechi corpus greco-egiptean de tradiţii astrologice.  Referinţe ocazionale în aceste 

fragmente sugerează că cea mai mare parte a textului original a fost compus în sec. al II-lea 

î.e.n.  Acestea sunt despre sosirea de pe mare a unui rege în Cipru, despre un regat separat în 

Cyrene şi despre ostilităţile dintre Egipt şi Syria, toate împreună indicând domnia lui 

Philometor sau puţin după aceasta, ca perioada compoziţiei acestei lucrări. 

Fragmentele conţin în stare incipientă majoritatea elementelor din sistemul astrologic 

complet dezvoltat din textele târzii. În mod particular, apar: sistemul decanilor, adică cele 36 

de divinităţi, fiecare dintre ele fiind considerată a prezida peste 10 grade ale zodicului, o 

contribuţie specific egipteană la doctrina astrologică; determinarea duratei vieţii; menopauza; 

semnificaţia cometelor şi a altor fenomene cereşti. Elementul ştiinţific este prezent în 

descrierea magnitudinii orbitei Lunare şi în cunoaşterea celor şapte orbite planetare (aşa-

numitele septizonium) pe care aceasta le presupune. În rest, fenomenele astronomice şi altele 

naturale sunt interpretate strict din punctul de vedere al finalităţii astrologice. O imagine în 

ceea ce priveşte caracterul acestei scrieri poate fi desprinsă din extrasul de 20 de pagini al 

descrierii eclipsei, prezent la sfârşitul Cărţii I din lucrarea Apotelesmatica a astrologului de la 

începutul sec. al IV-lea Hephaistion din Theba.  Judecând după unele remarci din textul lui 

Vettius Valens cu privire la calcularea Lotului sau a lui Pars Fortunae (Partea Fortunei sau 

Norocului), trebuie că o bună parte din text a fost criptic, ceea ce sporeşte posibilitatea ca 

unele variaţii existente la scriitorii astrologi ulteriori să fi fost consecinţa diferitelor 

interpretări ale acestui text-sursă originară. 

Mare preot al zeului Thoth la Hermoupolis Magna (astăzi necropola patronată de zeul 

Thoth, de la Tuna El-Gebel, Ashmunein), Petosiris (sec. al IV-lea î.e.n.) purta în egipteană 

numele PA-di-Wsir (Pa-di-Wsir). El a lăsat o amprentă durabilă în scurta sa istorie, datorită 

misterioasei consultaţii private oferită lui Alexandru cel Mare, care venise să-i alunge pe perşi 

din Egipt. Monarhul i-a mulţumit preotului prin repararea distrugerilor provocate de invadator 

în templul lui Thoth. Celebrele table astrologice a căror paternitate îi este atribuită înaltului 

preot al lui Thoth au fost publicate făcându-se uz de autoritatea regelui. Dar, potrivit anumitor 

autori, tablele astrologice atribuite lui Petosiris se găseau deja în acel moment într-o lucrare 

mult mai veche, din care astăzi ne-au parvenit doar câteva extrase: Salmeschoiniaka. Timp de 

mai multe secole, aceste table au fost consultate de doamne aparţinând elitei nobiliare a 

antichităţii. O confirmare vine de la Iuvenal, care în „Satire‖, îi lua peste picior pe aceşti 

romani bogaţi care nu plecau nici măcar la o întâlnire fără a-şi consulta în prealabil „Petosiris-

ul‖ lor. 

 

„Încă şi mai de încredere sunt chaldeenii; despre fiecare cuvânt rostit de astrolog ei vor 

crede că a provenit din fântâna lui Hammon, pentru că acum, de când Oracolele Delfice au 

amuţit, omul este condamnat la întuneric în ceea ce priveşte viitorul său. Şef printre aceştia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:58 UTC)
BDD-A23154 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

273 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

era unul
31

 care adesea fusese în exil, prin a cărui prietenie şi biletul mincinos al profeţiilor, 

marele cetăţean
32

 a murit aşa după cum Otho s-a temut. Pentru că în ziua de azi niciun 

astrolog nu este credibil decât dacă a fost închis în vreun lagăr îndepărtat, având lanţuri 

zornăindu-i pe fiecare braţ; nimeni nu crede în puterile sale decât dacă el, astrologul, a fost 

condamnat şi aproape condamnat la moarte, exact când plănuia să fie deportat în vreo Cycladă 

ori să evadeze în ultimul moment de pe minuscula (insulă) Seriphos.
33

 

Excelenţa voastră Tanaquil
34

 îi consultă (i.e., pe astrologi) cu privire la îndelung 

amânata moarte a mamei sale suferinde de icter – anterior întrebând cu privire la propria ta 

moarte; ea va întreba când ar trebui să se aştepte să-şi îngroape sora, ori unchii; şi dacă iubitul 

ei îi va supravieţui --- ce răsplată mai mare i-ar putea conferi ei Zeii? Şi totuşi Tanaquil a ta 

nu se pricepe să înţeleagă sumbrele ameninţări ale lui Saturn, ori sub ce constelaţie îşi va 

manifesta Venus auspiciile, care dintre luni vor fi de piederi şi care de câştiguri; dar ai mare 

grijă dacă vreodată vei întâlni pe una care ţine strâns în mâinile ei un calendar uzat de atâta 

folosinţă ca şi cum ar fi o sferă umed-lipicioasă de chihlimbar;
35

 pe una care nu se interesează 

de nimeni, dar acum este ea însăşi chestionată; pe una care, dacă soţul său se duce pe câmp 

sau se întoarce acasă din străinătate, nu îi va ţine companie dacă numerele lui Thrasyllus din 

Mendes
36

 o cheamă înapoi. Dacă ea vrea să meargă cu trăsura până la prima piatră de hotar, 

va găsi în cartea sa (de predicţii) ora cuvenită; dacă va avea o mâncărime la colţul ochiului, ea 

nu va cere un balsam până ce nu îşi va consulta horoscopul; iar dacă este bolnavă la pat, nicio 

oră nu o va socoti într-atât de potrivită pentru a mânca precum aceea pe care i-a prescris-o 

Petosiris.‖
37

 

 

Către 1920 mormântul lui Petosiris său a fost descoperit intact, acoperit cu inscipţii, 

adunate ulterior sub titlul de „Învăţăturile lui Petosiris‖.
38

 Cărţile lui Nechepso şi Petosiris s-

au bucurat de o autoritate singulară. Drept garanţie a veridicităţii lor, ele invocau o învăţătură 

comunicată bătrânului rege al Egiptului şi colaboratorului său fabulos fie de către Hermes, fie 

de către Asclepios, intermediarul său.
39

 Potrivit tradiţiei, legendarii autori ai acestor texte şi-

au extras învăţăturile de la Hermes, după codificarea pe care acesta a făcut-o pentru Asclepios 

şi Anubis. Cu toate acestea, în timpul împăratului Teodosius, Hephaistion din Theba preciza 

că una dintre sursele adevărate ale acestei opere a fost Salmeschoiniaka, tratat din care un 

fragment substanţial se întâlneşte într-un papyrus din sec. al III-lea. Iamblichos (sec. al IV-lea 

e.n.) considera că Salmeschoiniaka provine din cărţile atribuite lui Hermes. Numele, de 

provenienţă integral egipteană, se traduce prin „Cartea nativităţilor‖ sau „Cartea Ursei Mari‖. 

Deformat prin intermediul arabilor, titlul a ajuns la noi cu sensul de almanah.
40

 Petosiris şi 

Nechepso şi-au întemeiat învăţăturile pe surse egiptene şi mult mai vechi decât acel tratat cu 

privire la cursul şi fazele lunii (Selenodromion) despre care se pretindea că ar fi fost compus 

plecând de la o carte scrisă 

                                                
31 Potrivit lui Tacitus, Hist. i. 22 numele astrologului lui Otho era Ptolemeu. 
32 I.e., împăratul Galba. 
33 Una dintre cele mai mici insule din arhipelagul Cicladelor (Serpho), un celebru loc de exil. 
34 I.e. soţia lui. Tanaquil era soţia lui Tarquinius Priscus (perita caelestium prodigiorum, v. Tit. Liv. i. 34). 
35 Doamnele romane purtau în mâini sfere de chihlimbar, fie în scop odorizant, fie pentru căldura lor. 
36 Astrologul favorit al lui Tiberius. 
37 Juvenal, Satires, 1918, Satire 6, (trad. eng., G. G. Ramsay), The Ways of Women, http://www.ccel.org/ccel 
/pearse/morefathers/files/Iuvenal_satires_06.htm . 
38 Petosiris, pe numele egiptean Ankhefenkhons, a fost mare preot al lui Thoth la Hermoupolis şi a deţinut diferite ranguri 
preoţeşti în serviciul zeilor Sakhmet, Khnum, Amun-Ra şi Hathor. Fiu al lui Sishu şi al lui Nefer-renpet, el a trăit în a doua 
jumătate a sec. al IV-lea î.e.n., în timpul dominaţiei persane. În inscripţiile mormântului său din necropola de la Tuna el-
Gebel, se mândreşte că a restaurat averile templelor pe care le slujea. Cf. Lefebvre 1924; Lichtheim 1973, Vol.3, 44ff; Caroli 
2007, 148-158. 
39 Riess 1891-1893, nr. 6,7,10; Boll 1894, 238. 
40 Ibid. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:58 UTC)
BDD-A23154 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

274 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

 

„de mâna hierogramatului Melampus pentru regele Egiptului, Nechepso‖ şi de la un 

formular „descoperit la Heliopolis, gravat în hieroglife, în sanctuarul templului, construit în 

timpul domniei lui Psammetichos.‖
41

 

 

În contrast cu aceste pretenţii, Thessalos în Pseudo-Harpocration afirmă că a găsit 

punctul slab al ştiinţei lui Nechepso căreia îi opune o revelaţie directă a lui Esculap.
42

 De aici 

nu rezultă în mod necesar că existau deja scrieri în limba greacă pentru care era numit ca autor 

Hermes însuşi, însă tradiţia reuneşte şi confundă adeseori lucrările hermetice şi pe cele ale 

cuplului Nechepso-Petosiris,
43

 care păreau să decurgă şi unele şi celelalte din acelaşi mediu şi 

să fie rodul unei inspiraţii comune. Riess
44

 vorbeşte despre existenţa unui tratat al lui 

Nechepso care expunea influenţa decanilor asupra sănătăţii, tratat la concurenţă cu cel al lui 

Hermes. 

În aceeaşi ordine de idei, Manilius, în preludiul la Astronomice,
45

 compuse pe vremea 

împăratului Tiberiu, a invocat ca princeps autorque al ştiinţei sacre pe care se pregătea să o 

abordeze, pe Mercur care a făcut cunoscut „Nominaque et cursus signorum, pondera, vires.‖ 

Graţie lui, cerul şi-a dezvăluit arcanele „spiritelor regale‖ (regales animi) şi „preoţilor sfinţi şi 

studioşi‖, adică lui Hermes-Thoth, Nechepso şi Petosiris, pe care mathematici secolului lui 

Augustus au învăţat de la alexandrini să-i privească drept maeştrii ştiinţei lor.  

Principiile fundamentale ale astrologiei hermetice, în special speculaţiile cu privire la 

decani au dus la apariţia unui considerabil număr de lucrări consacrate uzului practic, în 

general medical. Aşa se face că eruditul din sec. al II-lea e.n. Claudiu Ptolemeu încă atribuia 

celebra reputaţie medicală a clerului faraonic cunoştinţelor preoţilor egipteni despre semnele 

cereşti (zodiacul); iar Clement din Alexandria preciza că în timpul procesiunilor religioase 

egiptene cărţile lui Hermes-Thoth ce tratau anatomia, maladiile şi remediile acestora erau 

expuse şi defilau cu toată solemnitatea. Potrivit astrologiei hermetice, fiecare dintre părţile 

componente ale corpului reflectau o imagine din sferele cereşti şi era influenţată de aceasta, 

omul fiind înţeles ca un microcosmos supus macrocosmosului care îl înconjoară, ceea ce 

făcea ca ştiinţa semnelor cereşti şi a influenţelor lor să permită determinarea destinului 

bolnavului şi aflarea remediilor adecvate. De pildă, Cercul lui Petosiris era o diagramă care 

permitea să se deducă dacă bolnavul va muri sau va trăi. Începutul sec. I e.n. este probabil cea 

mai înaintată dată pentru stabilirea originii acesteia şi a textelor conexe. O descriere detaliată 

a acestor proceduri apare în Philosophoumena de Hippolytos, cca. 200 e.n.
46

 

În sec. I e.n. cărţile egiptene au influenţat doctrinele medicilor romani. Literatura 

hermetică, mai mult sau mai puţin partea sa astrologică, coboară în perioada ptolemaică, iar 

din acest fond primitiv au fost transmise de-a lungul timpului până la noi , anumite secvenţe 

mai mult sau mai puţin alterate , ca de pildă Per ὶ tω̃n dèdeka tόpon, care are o origine foarte 

veche. Este vorba aici despre o noţiune contemporană cu naşterea astrologiei, mai exact, 

aceea despre cele patru „centre‖ (kέntra), care sunt patru „puncte‖ ale cercului zodiacal: 

horoscopul (ὡroskόpoj) sau ascendentul la orient, culminarea superioară în „mijlocul cerului‖ 

(metourάnhma), apusul (occidentul) (dύtij) şi hipogeul (ὑpόgeion) sau culminarea inferioară. 

Acestea sunt punctele de intersecţie ale zodiacului cu planul orizontului şi cu planul 

meridianului. Întrucât căldura soarelui creşte proporţional cu mişcarea sa de la est la vest, au 

apărut teorii cu privire la energia variabilă a aştrilor în patru „centri‖ cereşti, ceea ce ulterior a 

                                                
41 Ibid., 90. 
42 Cf. CCAG VIII, 3, 135 sq.; Cumont 1918, I, 68. 
43 CCAG I (Florenţa), 126.4, 128, 4 sq. 
44 Op. cit., Fragm. 28. 
45 Astr. I, 30 sq. 
46 Neugebauer & Saliba 2007, 189. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:58 UTC)
BDD-A23154 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

275 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

dus la comparaţia cursului aştrilor cu viaţa omului, în sensul în care ascendentul la răsărit a 

fost asimilat cu naşterea, situarea acestuia în „mijlocul cerului‖ cu apogeul carierei şi 

dezvoltării omului, iar punctul în care Soarele se află la apus, cu momentul morţii omului. 

Aceasta a stat la originea dezvoltării acestor teorii.
47

 La o dată foarte îndepărtată, cele patru 

cadrane au fost împărţite în două părţi de o linie intermediară rezultând opt sectoare. Fiecare 

dintre aceste sectoare a constituit un loc, tÒpoj, rezultând în final opt locuri, Ñktètopoj (vezi 

sistemul de opt locuri expus de Thrasyllos după Petosiris.
48

) Chaldeenii au căutat mereu o 

corespondenţă între geografie şi astronomie. Iar astrologii greci – Ptolemeu, Paul din 

Alexandria etc. – au stabilit o corelaţie între „centrii‖ cereşti şi punctele cardinale, 

culminaţiile inferioare şi superioare, adică Nordul şi Sudul. 

Practica divizării sferei cereşti în opt părţi este foarte veche. Etruscii obişnuiau să 

împartă bolta în 16 compartimente cereşti pe care le atribuiau divinităţilor lor. Este posibil ca 

şi săptămâna romană de opt zile să fie în legătură cu aceste teorii. Probabil că misterele celor 

opt locuri, octotopos, să fi fost revelate grecilor de către Petosiris, dar sigur nu el a fost 

inventatorul lor.  

În casele cereşti (domus caeli) locuiau cele 12 semne care se mişcau zilnic. Din 

această cauză diviziunile nu coincideau niciodată, astfel încât, pentru a realiza o 

corespondenţă perfecta cele opt locuri au trebuit să se transforme în douăsprezece. Pentru a 

face posibil acest lucru s-a introdus teoria „aspectelor‖ (trigon-tetragon-hexagon) zodiacale 

care se bazează pe combinaţiile subtile şi multiple ale proprietăţilor lor. Conform acestei 

teorii, celor patru puncte
49

 li se atribuia un număr de grade egale, fiecare de câte 30þ. Se 

ajunge astfel la constituirea sistemului celor douăsprezece locuri (dwdekĀtopoj) care se 

considera că ar fi aprţinut lui Hermes Trismegistos. „Locurile‖ aveau o valoare astrologică şi 

religioasă şi erau considerate adevărate „temple‖ în care locuiau divinităţile planetare.
50

 

Ulterior, acestea au fost puse în legătură cu unul dintre evenimentele sau circumstanţele 

principale ale vieţii oamenilor, cum ar fi naşterea, cariera, căsătoria, etc. Fiecărui „loc‖ îi 

corespundea o determinare spaţială precisă şi o planetă. Această teorie s-a completat în timp 

prin adăugări şi transformări succesive în jurul unei doctrine centrale cu un fundament foarte 

vechi. Sistemul „octotopos‖ expus de Petosiris era cel al lui Trismegistos, care avea în vedere 

ciclul soarelui asociat ciclului vieţii omului cu evenimentele sale. Conform reprezentării de 

mai sus, linia de la Est la Vest care separă lumea superioară de cea inferioară – Øpšrgeion de 

Øpόgeion – era potrivit doctrinei egiptene limita dintre viaţă şi moarte . Sub numele care 

exprimă această concepţie – ὅpoi ζwη̃j kaὶ θanĀtou – era desemnat instrumental divinaţiei 

medicale cunoscut drept „cercul lui Petosiris‖.
51

 În acest fel, primul loc, sau prima casă de sub 

horoscop era poarta către dimensiunea inferioară sau infernală. 

Pentru „chaldeeni‖, preoţii babilonieni ai epocii elenistice, Soarele, ca stăpân al 

universului, avea supremaţia. El era considerat deopotrivă motorul revoluţiilor planetare şi 

generatorul vieţii. Pe de altă parte, egiptenii împărţeau suveranitatea lumii între Soare şi Lună, 

consideraţi un cuplu – rege şi regină, ochiul drept şi ochiul stâng al cerului.
52

 Fiecăruia dintre 

aceştia i se atribuiau două planete, una favorabilă, alta funestă.  

Un semnificativ material astrologic care a supravieţuit din perioada elenistică este 

atribuit „vechilor egipteni‖. Ecourile implicării divine a lui Thoth se regăsesc şi la scriitori 

                                                
47 Cf. CCAG. VIII, 3, 117, 35 sq. Aceasta este o dezvoltare a doctrinei hermetice expusă într-un pasaj inedit din Sérapion-ul 
din Alexandria. (Paris, 2425, f. 160) care a apărut în CCAG VIII, 4). 
48 CCAG VIII, 3, 100, 30 s. Antiochos (117, 21 sq.) şi Firmicus Maternus (II 14) vorbesc la fel despre opt puncte cardinale şi 
despre opt vânturi principale (care mai târziu vor fi douăsprezece). 
49 Sau „puncte‖ – echivalentul „caselor‖. Sistemul celor opt locuri combinate cu cei patru „centri‖ aparţine lui Manilius (II, 
788 sq.). 
50 Manilius II, 959. Cumont 1918, 71. 
51 Bouché-Leclercq 1979, 540. Cf. Cumont, 1918, I, 78, n.2. 
52 Cf. Nechepso şi Petosiris, CCAG. VIII, 3, 100, 22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:58 UTC)
BDD-A23154 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

276 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

latini din primele secole ale creştinismului. Astfel, potrivit astrologului Firmicus Maternus 

(sec. al IV-lea), originea acestui material este legată de legendarul înţelept Mercur (Hermes), 

iar apoi cunoaşterea a fost transmisă personajului la fel de legendar Asclepios, pentru ca în 

continuare materialul să fie elaborat de un faraon pe nume Nechepso şi un mare preot pe 

nume Petosiris. Pe baza indiciilor existente, s-a putut conchide că toate aceste evenimente au 

avut loc cândva în sec. al II-lea î.e.n.. Acesta a fost materialul-sursă din care a derivat ulterior 

astrologia elenistică târzie şi, chiar dacă în forma originală nu a supravieţuit decât prea puţin, 

autorii târzii au semnalat prin citări ori preluări o cantitate importantă din informaţiile 

originare.  

În catalogul astrologilor elenişti – o prezentare a lucrării sale The Astrological Record 

of the Early Sages – Schmidt remarcă faptul că deşi nu există niciun motiv pentru a presupune 

că tradiţia egipteană în acest domeniu antedatează cucerirea alexandrină, nu este incorectă 

denumirea acestui material „astrologie egipteană‖ scrisă în limba greacă.
53

 

Un grup de scrieri referitoare la astrologie şi la medicina astrală
54

 în mod deliberat nu 

a tratat scrierile astronomice şi medicale.
55

 La sfârşitul antichităţii, cărţile hermetice au fost 

comentate împreună cu cele ale lui Orfeu de către matematicianul Theon din Alexandria. 

Îîntrucât Thoth era considerat inventatorul scrierii şi scrisese primele cărţi, iar Hermes-

Thoth revelatorul doctrine hermetice, era normal ca acestui binom divin syncretic Greco-

egiptean (în fapt, un același personaj divin) să i se fi atribuit cele mai vechi cărţi, sau, chiar 

mai mult, potrivit unui obicei întâlnit nu numai în Egipt, să i se atribuie paternitatea tuturor 

scrierilor, această atitudine urmărind certificarea prin tradiţie a autorităţii şi prestigiului 

acelora. Dacă e să-i dăm crezare lui Clement din Alexandria (sec. al II-lea-al III-lea e.n.), 

toată literatura sacră a Egiptului cobora până la Thoth-Hermes. Astfel, în pasajul din Stromate 

în care descrie procesiunea preoţilor,
56

 aceia numiţi horoskopos
57

 trebuiau să aibă tot timpul 

pe buze doctrina despre astre din cele patru cărţi ale lui Hermes. 

Se pare că o dată cu Ptolemeii a existat o literatură hermetică de inspiraţie oriental-

egipteană, cu accente greceşti şi de limbă greacă, literatură în primul rând de ordin astrologic. 

În cazul cărţilor de astrologie, Hermes era apreciat drept unul dintre cei mai vechi autori, unul 

dintre ÿrcaῖoi.  

Adesea Hermes era aşezat pe picior de egalitate cu marele preot Petosiris și cu 

faraonul Nechepso. Printre scrierile atribuite în mod explicit lui Hermes în perioada elenistică 

timpurie se numără şi o serie de texte meteorologice, lucrări de medicină astrologică numite 

„iatromathematice‖. Unele dintre ele folosesc decanii; o lucrare se întemeiază pe şapte loturi 

de bază numite Panaretus, cărora li se adaugă o Metodă pentru Fiecare Katarche, care 

foloseşte calculul asemănător loturilor/părţilor pentru toate cazurile de alegeri. O parte din 

materialul din aşa-numita Liber Hermetis poate deriva din scrierile hermetice, în special o 

listă a decanilor, imaginile acestora şi planetele asociate cu ei, în calitate de „chipuri‖ ale lor. 

Tot lui îi mai este atribuit şi sistemul celor 12 case, derivat din sistemul celor opt case şi 

influenţat de conceptul ogdoadei egiptene. 

 

Concluzii 

 

                                                
53 Hand 1996, V. http://www.projecthindisight.com/reference/catalog.html 
54 Kroll 1914. 
55 În aceeaşi ordine de idei, vezi Mead 1906. Kroll, PWRE-Kroll „Hermes‖, 1910, 799 sq., a alcătuit o listă a celor care sunt 
cunoscute în prezent. La aceasta se adaugă catalogul manuscriselor astrologice. 
56 VI, 4, 35,3-37,3 
57 æroskÒpoj = „cel care observă ora‖, acelaşi numit şi de Chairemon (ap. Porphyr., De abstin. IV 8, 241, 1N.). ærolÒgoj = 
„cel care spune ora‖. Horoskopos poartă aici un ærolÒgion, simbol al funcţiei sale. Este posibil ca horoskopos să fi observat 
ora natală pentru a „extrage horoscopul‖, dar rolul său trebuie să fi fost în principal măsurarea timpului. Printre altele, Thoth 

figura ca inventatorul chronografiei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:58 UTC)
BDD-A23154 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

277 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Prezenta lucrare cuprinde doar câteva exemple din ampla și variata literature 

hermetică de factură astrologică. Cercetările și studiile viitoare vor completa informațiile cu 

autorii și textele hermetice de origine și/sau influență chaldeeană, greacă și romană. Pe 

măsură ce noi descoperiri arheologice și literare vor fi realizate, ele vor contribui la 

imbogățirea materialului.  

 

 

Bibliografie 

 

Arnobius Siccensis, Arnobii Adv. Nat. Liber II 69. http://www.thelat 

inlibrary.com/arnobius/arnobius1.shtml 

Boll, F., 1894, Studien über Claudius Ptolemäus, Leipzig.  

Bouché-Leclercq, A., 1899, LřAstrologie Grecque, Paris (retip. Bruxelles, Culture et 

Civilisation, 1963, 1979). 

Bousset, W., 1979, „Rezension zu: J. Kroll, Die Lehren des Hermes Trismegistos, 

Münster 1914‖, în GGa 176, 697 ff. (Wiederabgedruckt vermehrt mit Anmerkungen aus W. 

Boussets unverôffentlichtem Nachlaß, în DERS., Religionsgeschichtliche Studien…) Leiden, 

pp. 97-191. 

Caroli, Ch. A., 2007, Ptolemaios I. Soter Ŕ Herrscher zweier Kulturen.  

CCAG = Catalogus Codicum Astrologorum Graecorum, 1898, 1903-1911, apoi 1929 

şi 1898-1953, 12 vols. în 20 părţi, V-VI-VII-VIII.1-2, Cumont, ed. D. Bassi, Fr. Boll, P. 

Boudreaux, Fr. Cumont, A. Delatte, J. Heeg, W. Kroll, E. Martini, A. Olivieri, Ch.-Ém. 

Ruelle, M. A. F. Sˇangin, St. Weinstock, and C.O. Zuretti, Henri Lamertin, Bruxelles. 

Cumont, F., 1918, „Écrits Hermétiques. I. Sur les douze lieux de la sphère‖, în Revue 

de Philologie de littérature et d‘histoire anciennes 42, Paris, pp. 63-79. 

Doresse, J., 1999, Historia de Las Religiones V.6 Las Religiones En El Mundo 

Mediterraneo y En El Oriente Proximo II (Spanish Edition), Siglo XXI. 

Engelbrecht, A. (ed.), 1887, Hephaestion von Thebes und sein astrologisches 

Compendium. Ein Beitrag zur Geschichte der Griechischen Astrologie, Wien, Verlag Von 

Carl Konegen. 

Fraser, P. M., 1972, Ptolemaic Alexandria, I-III, Oxford. 

Gundel, W., 1936, Neue astrologische Texte des Hermes Trismegistos, Abhandlungen 

der Bayerischen Akademie fur Wissenschaften Philosophisch-historische Abteilung, Neue 

Folge, Heft 12, Munich. 

Hand, Robert, Introduction to The Record of the Early Sages in Greek. Project 

Hindisght, Golden Hind Press, Berkeley Springs, 1996. 

Juvenal, Satires, 1918, Satire 6, (trad. eng., G. G. Ramsay), The Ways of Women, 

http://www.ccel.org/ccel/pearse/morefathers/files/Iuvenal_satires_06.htm . 

Kakosy, L., 1982, „Decans in Late-Eyptian Religion‖, Oikumene 3, pp. 163-191.  

Krebs, E. 1910, Der Logos ald Heiland im ersten Jahrhundert. 

Kroll, „Hermes Trismegistos‖, în PWRE-Kroll = Pauly-Wissowas Real-Encyklopädie 

der classischen Altertumswissenschaft 15, Band VIII.1, Stuttgart 1912, pp. 792-823, p. 821. 

Kroll, W., 1912, „Hermes Trismegistos‖, în PWRE-Kroll = Pauly-Wissowas Real-

Encyklopädie der classischen Altertumswissenschaft 15, Band VIII.1, Stuttgart 1912, pp. 792-

823, PWRE-Kroll = Pauly-Wissowas Real-Encyklopädie der classischen 

Altertumswissenschaft. Neue Bearbeitung, begonnen von Georg Wisowa, unter mitwirking 

zahlreicher fachgenossen. Herausgegeben von Wilhelm Kroll, Stuttgart 1912. 

Kroll, J., 1914, Die Lehren des Hermes Trismegistos, Münster.  

Lefebvre, G., 1924, Le Tombeau de Petosiris.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:58 UTC)
BDD-A23154 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

278 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Lichtheim, Miriam, 1975, Ancient Egyptian Literature, 3 volumes, Berkeley, 

University of California Press, California, reed. 1980; Vol.3, 1973.  

Long., A. A., 1982, „Astrology: Arguments Pro and Contra‖, în Barnes, J. et al. (eds.), 

Science and Speculation: Studies in Hellenistic Theory and Practice, Cambridge, pp. 165-

192. 

Lurati, Simone, Dr, Astrological medicine, 

http://www.simonelurati.com/Astrological%20me dicine.html 

Marcus Manilius, Astronomicon, http://www.thelatinlibrary.com/manilius.html 

Mead, G. R. S., 1906, Thrice Great Hermes: Studies in Hellenistic Theosophy and 

Gnosis, 3 vols, London, Theosophical Publishing Society. 

Nechepsonis et Petosiridis fragmenta magica, 1891-1893 (1892), edidit Ernestus 

Riess, în Philologus, Supplementband 6, Gôttingen, pp. 323-394. 

Neugebauer, O., Saliba, G., 2007, „On Greek Numerology‖, în Centaurus. An 

International Journal of the History of Science and its Cultural Aspects vol. 31, Issue 3, pp. 

189-206. 

Parker, R. A., O. Neugebauer, 1969, Egyptian Astronomical Texts, 4 vols., Brown 

University Egyptological Studies 6, Providence. 

Parker, R. A, 1978, „Egyptian Astronomy, Astrology and Calendrical Reckoning‖, 

Topical Essays in Dictionary of Scientific Biography, ed. C. C. Gillispie, vol. 15, New York. 

Porphyry, 1979-1995, De abstinentia ab esu animalium (= De abstin.), Jean 

Bouffartigue, M. Patillon, Alain-Philippe Segonds (eds.), 3 vols., Budé, Paris. 

Reitzenstein, R., 1904, Poimandres: Studien zur Hriechisch-ägyptischen und 

frühchristlischen Literatur, B. G. Teubner, Leipzig. 

Vettii Valentis Anthologiarum Libri primum, MDCCCCVIII – edidit Guilelmus Kroll, 

Berolini apud Weidmannos. 

Sachs, A. J., 1967, „Naissance de l‘astrologie horoscopique en Babylonie‖, în 

Archeologia, 15, pp. 13-19.  

Schmidt, R., Project Hindsight, Catalogue of the Hellenistic Astrologers, 

http://www.projecthindsight.com/reference/catalog.html  

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:58 UTC)
BDD-A23154 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

