
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 8/2016 

 

247 

 

L’ESPACE HORIZONTAL DANS QUAI OUEST DE BERNARD-MARIE 
KOLTÈS 

 

Diana Nechit 
Assist. Prof., PhD, “Lucian Blaga” University of Sibiu 

 

 

Abstract: This paper wants to suggest a new way of reading the theatre of Bernard-Marie 

Koltès, in a topographic perspective. Quai Ouest is a text which configures the spatial axe of 

the cityřs horizontality. In the identification process of the textual marks in the textual space 

of the representation, I started this argument from the link created between theatre and 

topography. The city is the main motif of the theatre of Koltès and assures the cohesion 

between all the koltèsian works, but also the unity of each single text. 

 

Keywords: Bernard-Marie Koltès, theatre, space, horizontality, city 

 

 

La construction d‘ensemble de l‘œuvre d‘une pièce à l‘autre, la présence de la ville 

comme constante dramatique – elle est tantót décor, tantót personnage – ce qui lui confère un 

caractère de motif, nous ont permis une association entre théâtre et topologie. Le théâtre, 

comme la topologie, redétermine chaque lieu de manière originale. 

  Le terme de «motif» est vu dans son acceptation plastique et architecturale: 

«Le motif attribue à l‘écriture son type et à l‘espace qu‘elle instruit son atmosphère».
1
 II 

confère l‘unité d‘ensemble à l‘œuvre de Koltès et met en relation les trois types d‘espaces 

déjà énoncés. On peut constater l‘existence de trois motifs dans le théâtre de Koltès: la ville, 

la référence au nom secret et à la langue maternelle, la référence à l‘Afrique. Leur fonction en 

est une purement intensive: ils mettent en marche la composition et attribuent à l‘espace son 

atmosphère. 

  L‘espace urbain est le motif unificateur de l‘œuvre de Koltès, qui désigne un 

«lieu anthropologique» avec au moins trois caractères communs: identitaires, relationnels et 

historiques. Cet espace est dessiné par les indications spatiales, par les paroles des 

personnages ou par les fantasmes de ceux-ci. Ainsi, au niveau de la représentation, il est décor 

et milieu (Quai Ouest – la ville qui offre à chacun un ensemble de possibilités, de 

prescriptions et d‘interdits dont le contenu est à la fois spatial et social. 

Selon Marc Augé, le lieu anthropologique est tout d‘abord géométrique. On a essayé 

de définir l‘espace urbain à partir de cette constante du texte. Les indications spatiales 

repérées au niveau de la représentation nous ont permis une configuration spatiale centrée sur 

trois lignes géométriques simples: l‘horizontalité ou la ligne horizontale, la verticalité qui 

ressort de la ligne verticale et les cercles concentriques. Pour reprendre en termes de 

géométrie il s‘agit de la ligne, de l‘intersection des lignes, du cercle et du point d‘intersection. 

Marc Augé parle ainsi «d‘itinéraires, d‘axes ou de chemins qui conduisent d‘un lieu à un autre 

et ont été tracés par les hommes, d‘autre part de carrefours et de places où les hommes se 

croisent, se rencontrent et se rassemblent». En d‘autres termes on se trouve devant les formes 

élémentaires de l‘espace social. 

  L‘espace urbain se définit ainsi d‘une pièce à l‘autre selon une configuration 

spatiale propre qui nous est fournie par les indications spatiales (didascalies) aux niveaux de 

la représentation. 

 

                                                
1 Marie Paule Sébastien, Bernard-Marie Koltès et l'espace théâtral, Paris, L‘Harmattan, 2001, p. 152 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:14 UTC)
BDD-A23151 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

248 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

En ce moment, jřécris une pièce dont le point de départ est aussi un lieu. A lřouest de 

New York, à Manhattan, dans un coin du West End, là où se trouve lřancien port, il y a des 

docks; il y a en particulier un dock, désaffecté, un grand hangar vide, dans lequel jřai passé 

quelques nuits, caché. Cřest un endroit extrêmement bizarre Ŕ un abri pour les dodos, les 

pédés, les trafics et les règlements de comptes, un endroit pourtant où les flics ne vont jamais 

pour des raisons obscures. Dès que lřon y pénètre on se rend compte que lřon se trouve dans 

un coin privilégie du monde, comme un carré mystérieusement laissé à lřabandon au milieu 

dřun jardin, où les plantes se seraient développées différemment, un lieu où lřordre normal 

nřexiste pas, mais où un autre ordre, très curieux sřest créé. Ce hangar va être bientót détruit 

(...) 

Jřai eu envie de parler de ce petit endroit du monde, exceptionnel et pourtant, qui ne 

nous est pas étrangers; jřaimerais rendre compte de cette impression étrange que lřon ressent 

en traversant ce lieu immense, apparemment désert, avec, au long de la nuit, des bruits de pas 

et des voix qui résonnent, des frólements, quelquřun à cóté de nous, une main qui tout à coup 

nous agrippe.
2
 

 

Quai Ouest est ainsi le lieu de récit assigné à sa source réelle – une ville – New York – 

symbole de cet extrême contemporain et dans cette ville, un lieu hors du nom: un hangar qui 

représente le visuel précis d‘un entrepót dans les zones portuaires, une géométrie de blocs pris 

dans le miroir de la nuit sur les eaux. De nouveau le lieu concret est le point de départ du 

processus de la création; il est concret, fermé, clos sur lui-même ou sur les personnages, il est 

aussi ouvert à tous les vents, menacé de partout. Le lieu de Quai Ouest en est un fermé mais 

promis à l‘éclatement, à l‘intrusion intérieure ou extérieure. La clóture de l‘espace explique 

pourquoi parfois le mouvement des personnages par rapport à l‘espace est mouvement de 

départ, de fuite. 

Dans le paratexte de Quai Ouest Koltès affirme: 

 

Je vois un peu le plateau de théâtre comme un lieu provisoire, que les personnages ne 

cessent dřenvisager de quitter. 

Cřest comme le lieu où se poserait le problème: ceci nřest pas la vraie vie, comment 

faire pour sřéchapper dřici. Les solutions apparaissent comme dans le théâtre classique. Et 

lřenjeu du théâtre devient: quitter le plateau pour retrouver la vraie vie. Etant bien entendu 

que je ne sais pas du tout si la vraie vie existe quelque part et si, quittant finalement la scène, 

les personnages ne se retrouvent pas sur une autre scène, dans un autre théâtre, et ainsi de 

suite (...).
3
 

 

Un hangar, à lřouest nous livre ainsi un exemple éloquent de paratexte dénotant non 

seulement l‘imaginaire cinématographique de Koltès, mais aussi et surtout l‘ampleur que 

prend dans son œuvre la rencontre de «deux mondes». 

Les premières lignes (la didascalie externe au texte) trace le décor: «Dans un quartier à 

l‘abandon d‘une grande ville portuaire occidentale, séparé du centre-ville par un fleuve, un 

hangar désaffecté de l‘ancien port.»
4
 La ville, le quartier, le port, le fleuve représente un 

espace à une seule dimension: lřhorizontalité, «l‘altitude zéro» selon l‘expression de M. Paule 

Sébastien
5
. La ville a une valeur oppressive pour l‘homme, elle n‘offre pas d‘abri à des 

personnages en étant une impasse «qui nie la marche et renvoie la circulation à sa vérité de 

                                                
2 Ibid. 
3 B. M. Koltès, Un hangar, à l'ouest, Notes pour Quai Ouest, Paris, Les Editions de Minuit, 1985, p. 119-120 
4 B. M. Koltès, Quai Ouest, Paris, Les Editions de Minuit, 1985, p. 7 
5 M. P. Sébastien, Bernard-Marie Koltès et lřespace théâtral, Paris, L'Harmattan, p. 17 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:14 UTC)
BDD-A23151 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

249 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

piétinement»
6
. Le caractère oppressif de l‘espace réside aussi dans la dialectiques du fermé et 

de l‘ouvert: il y a un incessant va-et-vient entre «l‘immense façade du hangar et l‘autoroute 

déserte sur laquelle tombe une pluie de feuilles silencieuses». 

«L‘intérieur du hangar; l‘ouverture donnant sur l‘autoroute », «La jetée. Au-dessus du 

fleuve flotte une légère lumière blanche», «l‘autoroute, dans la nuit (...) Ils s‘arrêtent à la 

porte du hangar », „Le long du hangar», «Au pied du mur blanc, inondé de soleil», 

«L‘autoroute au bord de la sieste», «Dans le hangar traversé de rayons dorés», «En courant, le 

long du hangar encore légèrement ensoleillé», «L‘autoroute», «La porte du hangar, extérieur», 

«l‘intérieur du hangar, dans la lumière rouge du soleil couchant », „Dans le hangar plongé 

dans l‘obscurité», «Le long du hangar en plein soleil», «L‘autoroute, l‘après-midi».
7
 

A ces indications spatiales extérieure au texte s‘ajoutent les indications spatiales dans 

le dialogue des personnages: «Nous sommes devant un mur (...) on ne peut plus avancer», 

«...dans l‘obscurité de derrière le long des murs», «Je cherchais un endroit qui me ressemble. 

Je veux seulement qu‘on me laisse approcher du fleuve...», «...où ? Par où ? Comment ?... Par 

ici ? C‘est un mur, on ne peut plus avancer; ce n‘est même pas un mur, non, ce n‘est rien du 

tout; c‘est peut-être une rue, peut-être une maison, peut-être bien le fleuve ou bien un terrain 

vague, un grand trou dégoûtant.»
8
. 

Toute la fable de Quai Ouest se promène entre les lieux configurés et qui figurent 

l‘aller et le retour des personnages; leur circulation est comme la métaphore de leur 

indécision, du flottement de leurs vies. Le hangar représente une topique de l‘oppression 

extérieure; de l‘environnement monstrueux qui tyrannise l‘homme qui, blessé, trouve dans des 

comportements de défense, fuite, isolement ou combat la seule réponse possible. 

«Dans ces fables, dans les trajets de ses personnages, dans l‘acte même de l‘écriture, 

Koltès introduit du mouvement de façon presque obsessionnelle. Comme si tout reposait sur 

la rupture de l‘immobilité, la course ou, tant ou moins, sur une promesse de déplacement.»
9
 

L‘avancée, la marche, le mouvement en ville est illusoire puisqu‘on revient toujours 

d‘où l‘on était parti. La progression impossible oblige alors au recul, au demi-tour, sauf si, 

comme dans Quai Ouest on se trouve sur un quai où n‘ aborde aucun ferry, ce qui rend même 

le demi-tour impossible et les êtres qui habitent le quai vivent dans un espace clos, dans un 

non-lieu coupé de la ville, en dehors du temps commun des hommes. 

Dans cet espace inquiétant se développe l‘histoire de Charles, sa sœur Claire, sa mère 

Cécile, son père Rodolfe qui ne possède rien, ni argent, ni travail ni même la possibilité de 

changer de lieu, car le ferry ne passe plus. Claire veut grandir, Cécile regrette le pays d‘où elle 

vient, Rodolfe le temps où il faisait quelque chose et Charles veut devenir riche. Pour assurer 

leur existence Charles se livre avec le noir et mutique Abad à de petits trafics, Fak ne cesse de 

poursuivre Claire. Une nuit l‘espace clos du quai souffre l‘intrusion d‘un couple étrange: 

Monique et Maurice, apparemment égarés dans le brouillard et qui sont venus pour un 

suicide. 

Maurice Koch a l‘intention de se suicider pour échapper à la justice. Ils rencontrent 

Charles. Cette rencontre met en scène une forme de nécessité. Charles est la jeunesse de Koch 

et Koch le destin de Charles comme si tous les âges étaient présents en même temps sur 

scène. La rencontre entre le passé d‘un personnage et l‘avenir de l‘autre donne de la véridicité 

à une présence unique et forte comme si deux facteurs étaient nécessaires à la fonction d‘un 

unique róle et installe sur scène un type; le produit de l‘époque, l‘habitant du non-lieu: le 

loulou, Charles – Koch. 

                                                
6 Ibid., p. 18 
7 B. M. Koltès, Quai Ouest, Paris, Les Editions de Minuit, 1985, p. 14, p. 11, p. 16, p. 36, p. 38, p. 46, p. 51,  
p. 55, p. 59, p. 62, p. 71, p. 73, p. 77, p. 87, p. 90, p. 94 
8 Ibid., p. 11, p. 12, p. 17, p. 18 
9 Jean-Yves Coquelin, Point de fuite à l'horizon, Europe, nþ 823-824, Novembre-Décembre, p. 53 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:14 UTC)
BDD-A23151 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

250 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

«Il s‘arrête pour s‘orienter. Tout à coup il regarde ses pieds. Ses pieds ont disparu.» 

Koltès place cette citation de Hugo en épigraphe de sa pièce pour souligner le processus de 

néantisation dont sa dramaturgie frappe toute une part de l‘humanité «celle des quartiers 

éclates, celle qui respecte les normes» dès lors qu‘elle s‘aventure «sur les sables mouvantes» 

dès «quartiers à l‘abandon» et autres «hangars désaffectés»
10

. L‘homme commence d‘être 

aspiré par le vide et le non-être. 

Dans cette pièce la didascalie se fait plus concise, rassemblant sans doute une moins 

grande diversité d‘éléments hétérogènes en son sein que ce n‘était le cas pour la pièce 

antérieure. On retrouve de nouveau la présence du vent qui est associé cette fois aux oiseaux. 

Les deux éléments – le vent et les oiseaux – concernent la présence de Rodolfe et d‘Abad, 

respectivement père et ami de Charles, que l‘on considère souvent comme le personnage 

central de la pièce, sans doute en raison de son nombre de répliques. 

Lors de la première apparition d‘Abad, la didascalie liminaire de la scène ne spécifie 

pas sa présence: le lecteur ne la découvre en effet que dans le dialogue qui oppose Koch à 

Charles. Toutefois cette didascalie se clót sur un «envol d‘oiseaux»
11

 qui semble signer sa 

présence avant que n‘intervienne la réplique interrogative de Koch sur l‘homme «dans 

l‘ombre»
12

.  

A nouveau, la didascalie présage l‘issue de la pièce: les trois personnages en 

interaction dans cette scène sont les deux futurs cadavres et leur assassin. A l‘approche de la 

fin de la pièce, les deux autres mentions d‘un envol d‘oiseaux semblent confirmer cette 

interprétation. La première correspond au moment où le personnage d‘Abad, jusqu‘alors très 

passif, accepte le fusil-mitrailleur des mains de Koch, au terme d‘une longue tirade de celui-ci 

destinée à convaincre le personnage taciturne de l‘épauler dans son suicide, ce qu‘il avait 

refusé au début de la pièce (dans la scène du premier envol d‘oiseaux), allant jusqu‘à le sauver 

de la noyade. 

 

Sur la jetée 

Un vent très fort, une pluie de grêle, bousculent Koch et Abad qui se retiennent où ils 

peuvent. Le fusil-mitrailleur passe de main en main. Koch crie au-dessus du vacarme. 

[Tirade de Koch] 

Abad pose sa main sur le fusil-mitrailleur. 

Fin de lřaube, envol dřoiseaux, le vent se calme.
13

 

 

La soudaine accalmie de la tempête semble, grâce à l‘articulation pratique des 

événements au sein de la didascalie, être la conséquence immédiate du geste d‘Abad. Mais ce 

geste ne résulte pas d‘une décision formulée explicitement; elle semble davantage être prise 

d‘un commun accord avec les éléments naturels. Le fait de prendre possession une seconde 

fois de l‘arme prélude le final de la pièce, où Abad consent à répondre aux attentes de Koch, 

lui ótant la vie, puis assassine Charles sans motivation explicite. 

 

Abad tire sur le fleuve. Il provoque une petite tempête. 

Il pleut. 

CHARLES Ŕ Peut-être, avec une fausse fiche de paye. (Il rigole, regarde Abad.) 

FAK (ouvrant les yeux) Ŕ Il flotte. (Envol bruyant dřoiseaux, tout près dřeux.) 

Abad dirige lřarme sur Charles et tire.
14

 

                                                
10 Jean-Pierre Sarrazac, Le Pas, in Europe, nþ 823-824, Novembre-Décembre 1997, p. 37-39 
11 B. M. Koltès, Quai Ouest, Paris, Les Editions de Minuit, 1985, p. 20 
12 Ibid., p. 21 
13 Ibid., p. 86-87 
14 Ibid., p. 102 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:14 UTC)
BDD-A23151 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

251 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

 

Il faut distinguer trois moments importants dans ce final: D‘une part, le geste d‘Abad 

qui, muni du fusil, semble exercer une influence sur les éléments, si l‘on comprend 

l‘enchaînement de la didascalie au premier degré. La tempête qui encadrait l‘affrontement de 

Koch et d‘Abad autour de l‘arme se répète une seconde fois; dans ce cas-ci, cependant, la 

tempête est comme miniaturisée; à la place de l‘averse de grêle presque apocalyptique de la 

scène précédente, c‘est un remous bien moindre et une simple pluie qu‘engendrent les coups 

de feu d‘Abad. 

Ensuite, la dernière parole et le dernier regard de Charles, pleins de cynisme, qui 

caractérise le fils de Rodolfe et de Cécile, s‘adressent directement au Noir: peut-être pourrait-

on interpréter le geste d‘Abad comme une vendetta punissant les extorsions diverses 

perpétrées par Charles à l‘encontre de son prétendu ami. 

Enfin, l‘envol d‘oiseaux se dresse comme le déclencheur du second meurtre d‘Abad. 

Dans cette perspective, Abad, personnage qui n‘existe que par ses gestes, entre en parfaire 

résonance harmonique avec l‘univers, cet univers contre les lois duquel Charles a tenté de se 

prémunir tout au long de la pièce par ses manipulations. 

Chez Koltès, le sens qui se dégage du dialogue n‘est jamais fiable. Dans Quai Ouest, 

les affirmations se contredisent, s‘assument comme incertaines, inexactes ou mensongères. A 

l‘opposé, le corps, les gestes expriment une sorte de vérité naturelle qui conforte le rapport 

synesthésique qui unit le geste et l‘environnement dans les didascalies, et réciproquement. Le 

cas d‘Abad semble typique de la corporalité telle que l‘envisage le théâtre postdramatique. 

 

Alors que le théâtre postdramatique sřéloigne de la structure mentale intelligible en 

faveur dřune corporalité intensive, le corps sřabsolutise. Le résultat paradoxal en est quřil 

englobe la signification de tous les autres discours. Sřopère alors une volte intéressante: en 

ne montrant rien dřautre que ce quřil est lui-même, par lřabandon de toute signification en 

faveur dřun corps fait de geste [...] et non porteur de sens, le corps se charge dřune 

signification nouvelle, la plus lourde imaginable, une signification couvrant lřensemble de 

lřexistence sociale.
15

 

 

Abad ne parle pas et ainsi il reste mystérieux puisqu‘il échappe à la fixation que lui 

imposerait l‘expression orale ou toute caractérisation langagière. Cette pratique dans un texte 

écrit ne rencontre pas totalement le sens que voulait lui conférer Lehmann, qui désirait bien 

davantage faire référence aux théâtres de la performance corporelle libérée du texte. Pourtant, 

c‘est bien la fonction que s‘approprie délibérément le corps de ce personnage mutique, 

diffractant dans le vide du silence les actions et discours des personnages qui gravitent autour 

de lui. 

La présence d‘Abad appelle des signes divers comme la fumée, l‘envol d‘oiseaux ou la 

tempête. «Dans la mesure où l‘instantané et le rayonnement du corps deviennent décisifs, il 

devient pluriel dans sa «significabilité» jusqu‘à se transformer en une énigme insoluble.»
16

 

Un autre personnage qui ne vit que par ses gestes est Fak qui incarne très bien 

l‘indifférence ou l‘innocence de la cruauté de la ville. La ville devient dans Quoi Ouest un 

espace terrifiant qui a la puissance de détruire les hommes. Fak est un produit de la ville; ses 

gestes n‘obéissent qu‘à la mécanique de la ville: il invite Charles à rechercher d‘abord son 

profit aux dépens des liens de la vie sensible, à Abad. 

 

                                                
15 Lehmann, Hans-Thies, Le théâtre postdramatique, trad. de l'allemand par Ph.-H. Ledru, Paris, L'Arche, 2002, p. 151 
16 Lehmann, op. cit., p. 151 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:14 UTC)
BDD-A23151 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

252 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

CHARLES Ŕ Fak me dit que maintenant tu veux faire ton bizness séparé... Quand on 

travaille ensemble, on a toujours fait fifty-fifty, non ?... Donc cřest vrai, tu peux faire ton 

bizness séparé, Fak dit que tu en as le droit; Fak a toujours raison,... toi aussi, et si cřest vrai 

alors tu nřas quřà me dire adieu, tu as le droit dřaller de ton cóté et moi du mien. Mais ce 

nřest pas moi qui partirai le premier, fous-toi bien ça dans la tête. Cřest toi qui me diras 

adieu le premier, pas moi, moricaud, pas moi.
17

 

 

Ayant imposé à Charles et à Claire la marque de la ville, le bizness, il nomme lui-

même sa méchanceté: violence du réel, cruauté – Fak. Il óte à Claire toute chance d‘aimer, 

d‘être autre chose qu‘une marchandise prise par l‘un, échangée par l‘autre. 

 

FAK Ŕ Je nřéchange rien, moi; on me donne ou on ne me donne pas, je prends ou je ne 

prends pas, je donne ou je ne donne pas.
18

 

 

Fak nous montre par ses gestes que rien ne sert de lutter contre cette cruauté, de 

vouloir la réduire, de tenter l‘humanisation de la ville. De cette manière, au niveau de la fable, 

Fak est le personnage qui assure la continuité entre le microcosme du hangar et le 

macrocosme de la ville, l‘horizontalité entre l‘Afrique et l‘Occident, l‘égalité entre la haute 

société et les classes marginales. 

La ville désigne l‘ensemble des caractéristiques configurant un espace et ainsi fonde 

l‘écriture théâtrale de Koltès. Son œuvre a ainsi un caractère plastique et architectural alors 

même qu‘elle est construite sans recours aux artifices du spectacle dans la seule écriture, 

élément de linéarité. 

Les indices de la spatialité assurent la rupture avec la représentation théâtrale parce 

qu‘ils effectuent directement la transformation d‘un énoncé en un espace réel «si naturel que 

les créatures en émanent comme les oiseaux naissant du ciel, les poissons de la mer et les 

fidèles de la mosquée ou de l‘église»
19

. 

Les «lieux du monde» ne sont pas seulement des endroits comme les quais 

abandonnés dans une grande ville ou un chantier dans la forêt africaine, ce peut être 

l‘atmosphère lourde de l‘orage promis qui ébranle les cœurs et les âmes, ou l‘espace triste de 

la maison ou même encore un rythme ou une partie, fascinante, du corps humain. 

Il n‘est pas jusqu‘aux lieux qui inspirèrent Koltès qui ne soient définis par cette 

tension. Ces endroits qu‘il découvre lors de ses voyages, ces «lieux du monde» qui lui 

parurent assez signifiants pour devenir dans ses pièces des «métaphores de la vie» se 

caractérisent avant tout par leur fonctionnement paradoxal, leur existence improbable – ainsi 

de cette petite cité de Blancs «en pleine brousse», ce chantier nigérien protégé de l‘Afrique 

par «des gardiens noirs énigmatiques» où l‘on assiste à «des drames petits-bourgeois comme 

il pourrait s‘en dérouler dans le seizième arrondissement»
20

; ainsi de ce hangar «à l‘ouest de 

Manhattan» qui donnait «le sentiment de pouvoir abriter n‘importe quoi – je veux dire par là 

n‘importe quel événement impensable ailleurs»
21

.  

Comme si pour Koltès, c‘est précisément le caractère énigmatique, en partie 

incompréhensible de ce qui s‘y passe, qui faisait de ces endroits bizarres des microcosmes 

révélateurs: plus qu‘ailleurs s‘y concentre l‘obscurité du réel. Quelque marginaux qu‘ils 

soient (le hangar dans une zone à la périphérie de la ville; la cité en marge à la fois de 

l‘Afrique et du monde occidental), ces lieux ne sont donc pas là pour mettre en place les 

                                                
17 B. M. Koltès, Quai Ouest, Paris, Les Editions de Minuit, 1985, p. 44 
18 Ibid., p. 58 
19 Marie-Paule Sébastien, B. M. Koltès et lřespace théâtral, Paris, L‘Harmattam, 2001, p. 156 
20 „Des lieux privilégiés », art. cit. 
21 „Un hangar, à l‘ouest », art. cit., p. 111 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:14 UTC)
BDD-A23151 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

253 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

données d‘un problème sociologique: Koltès ne décrit jamais des «milieux» qui 

expliqueraient ces personnages. Il choisit pour eux un «terrain» qui interdit l‘indifférence, ou 

le détour, ou la fuite»
22

; une scène où jaillira le plus obscur d‘eux-mêmes. Ces «métaphores 

de la vie», loin d‘avoir la clarté assertive du symbole – car «le symbole est un signe sûr, il 

affirme une analogie partielle entre une forme et une idée, il implique une certitude»
23

 – 

autorisant «mille clefs également plausibles, c‘est-à-dire qu‘[elles] n‘en valident aucune»
24

. Et 

l‘on pourrait dire des lieux tramés de réel de Koltès ce que Barthes dit des récits de Kafka: les 

uns et les autres procèdent par l‘allusion. Allusion qui «renvoie à l‘événement romanesque 

[ou dramatique] à autre chose qu‘à lui-même mais à quoi ? L‘allusion est une force défective, 

elle défait l‘analogie aussitót qu‘elle l‘a posée»
25

. D‘où – on vient de voir – la difficulté des 

choix scénographiques: que l‘on perde le concret en figeant la métaphore en symbole ou 

qu‘au contraire on s‘égare dans un pittoresque naturaliste, dans les deux cas disparaît la 

qualité singulière de la vision de Koltès.  

Le hangar de Quai Ouest est plus redoutable pour les scénographes puisqu‘il suggère 

la caractéristique de proposer une fausse unité de lieu. La présentation quasiment 

cinématographique du bâtiment, autour duquel tourne le regard – Koltès va jusqu‘à utiliser un 

système de champ/contre-champ en montrant dans deux scènes successives la porte d‘entrée 

de l‘extérieur puis de l‘intérieur – pose de considérables problèmes de réalisation au théâtre: 

ni un décor mobile (la solution Chéreau/Peduzzi), ni un lieu unique plus abstrait (solution 

Frolby/Jeanneteau) ne permettent de faire comprendre la pièce
26

. 

Dans un entretien réalisé par Samra Bonvoisin pour «Théâtre aujourd‘hui», Daniel 

Janneteau, scénographe de Quai Ouest parle de la difficulté de saisir toutes les valences de ce 

lieu unique: 

 

Au fil de la lecture, nous avons observé longuement chaque didascalie. Nous nous 

sommes beaucoup interrogés sur la nature des différents lieux, demandé quelles modifications 

du jeu ils impliquaient. A force de «décoder» les didascalies, nous avons cherché à saisir leur 

apport émotionnel et sensible, à en extraire la substance poétique de façon à la réinvestir 

dans lřespace […] Nous disposions dřun budget assez restreint. Impossible dřimaginer un 

décor à transformations. Nous avions cependant essayé de «casser» un quai, de lřeau, les 

murs dřun supposé hangar […] Nous nous sommes orientés vers une abstraction de lřespace 

restituant en même temps le caractère concret de lřunivers de Koltès. […] Finalement, lřidée 

centrale est apparue: suggérer un univers dans lequel le sol, dans son ambiguïté et son 

ambivalence, prenait une grande importance, lřarchitecture étant constituée quasi 

exclusivement par les corps. […] Au-delà du concret, de la parole, très matérialisée, lřunivers 

mental de la pièce est traversé par lřabstraction, une forme de spiritualité. Tous ces 

personnages vivent à la fois sur un plan virtuel et en prise étonnante avec le réel. A mes yeux, 

la grande particularité de lřécriture de Koltès réside dans cette étrange articulation entre 

lřélévation dřune certaine spiritualité et le choix dřun concret difficile à vivre.
27

 

 

Seul un travelling, par exemple, semblerait susceptible de rendre compte de ces scènes 

où les personnages traversent le hangar… Mais le vrai problème posé par l‘espace de Quai 

Ouest tient à la manière particulière de Koltès de crypter ses références. En effet, ce hangar 

new-yorkais auquel il fait allusion, ce hangar qui, nous dit-il, fort «conformément à un plan de 

                                                
22 „Si un chien rencontre un chat », in Prologue, p. 122 
23 Roland Barthes, „La réponse de Kafka », Essais critiques, Seuil, 1964, p. 140 
24 Ibid., p. 140 
25 Ibid., p. 141 
26 In «Koltès, Combats avec la scène», «Traversées scéniques», in Théâtre aujourd'hui, No 5, p. 94-102 
27 Ibid., p. 94-95 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:14 UTC)
BDD-A23151 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

254 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

sécurité et de moralité […] entouré […] de grandes palissades de bois», avant d‘être rasé 

n‘était pas un simple squat, mais un lieu de drague homosexuelle – comme d‘ailleurs il le 

suggère, très allusivement, lorsqu‘il explique que l‘impulsion de la pièce lui a été donnée par 

un dialogue auquel il a assisté au petit matin dans ce hangar entre «un homme d‘âge mûr, 

inquiet, nerveux, venu là pour chercher de la came ou autre chose, et un grand type qui 

s‘amuse à le terroriser et qui, peut-être, finira par le frapper pour le bon»
28

. 

C‘est finalement dans la manière dont la construction de la pièce organise l‘énigme 

autour de ce bâtiment, dont on ne voit que rarement l‘intérieur, où les personnages ne 

pénètrent que pour des raisons obscures, c‘est dans la façon extrêmement sensuelle dont 

Koltès évoque les jeux d‘ombres et de lumières qu‘on y perçoit – le jour «se glisser dans 

chaque trou de la tóle», «comme un rapport amoureux entre la lumière et un objet qui lui 

résiste»
29

 – que le hangar apparaît chargé d‘un mystère érotique. 

Daniel Jeanneteau parle de la nécessité de saisir ce contraste des matières, de la nature 

du sol, des traces d‘un lieu qui «rejoint dans l‘esprit de Koltès, les limbes et les univers 

mythiques présents dans la Bible et chez les grecs anciens. On pense à ces endroits 

indéterminés où les vivants rencontrent les morts, où il est si difficile de les distinguer les uns 

des autres»
30

. 

Le plus important travail de la scénographie a été de trouver la matière, la nature du 

sol qui lui permette de s‘écarter du réalisme, de traiter cette idée «cosmique» qui apparaît 

dans le texte et de voir comment la transposer dans un univers scénique ambivalent. «Rendre 

l‘aspect concret en choisissant une matière  vraie, salissante, dans laquelle les acteurs 

s‘enliseraient un peu, déterminant la présence des corps, leur démarche et leurs 

déplacements… sans perdre la valeur d‘abstraction ! […] Dans ce cas précis, j‘ai donc 

cherché un matériau propre à évoquer, par sa simple matérialité, un univers propice à l‘écoute 

de ce texte […] Ici le hangar, loin de la lumière, plongé dans l‘obscurité même dans la 

journée, me faisait en effet songer à ces ports dégoutants, dont l‘eau souillée d‘hydrocarbures 

rend la survie des poissons impossible. Ces endroits effrayants par la violence de la 

destruction, comme il en existe dans les ports de New-York ou de Hong Kong, ces entrepóts 

sinistres ne sont pas faits pour l‘homme: ils sont porteurs de mort […]. Le choix de ce 

matériau m‘a donc permis de placer l‘univers de Quai Ouest sous le double signe de la 

douceur, de la tendresse, de la fragilité et de la saloperie totalement destructrice»
31

. 

Malgré l‘aspect tortueux de leur discours, leur façon décidée d‘investir les zones les 

plus obscures du monde humain révèle chez les personnages de Koltès ce «terrible désir de 

contact» que diagnostiquait Nathalie Sarraute chez les personnages de Dostoïevski – un 

auteur que Koltès avait beaucoup lu dans sa jeunesse: «C‘est un besoin continuel et presque 

maniaque de contact, d‘une impossible et apaisante étreinte, qui tire tous ces personnages 

comme un vertige, les incite à tout moment à essayer par n‘importe quel moyen de se frayer 

un chemin jusqu‘à autrui, de pénétrer en lui le plus loin possible, de lui faire perdre son 

inquiétante, son insupportable opacité, et les pousse à s‘ouvrir à dissimulations passagères, 

leurs bonds furtifs, leurs cachoteries, leurs contradictions, et ces inconséquences dans leur 

conduite, que parfois ils semblent multiplier à plaisir et faire miroiter aux yeux d‘autrui, ne 

sont chez eux que des coquetteries, des agaceries pour piquer sa curiosité et l‘obliger à se 

rapprocher […]»
32

. 

Ainsi la dynamique de l‘espace si propre à ce théâtre renvoie-t-elle à celle des 

relations humaines, le face-à-face des corps au ballet des âmes, attraction et répulsion mêlées. 

                                                
28 Un hangar, à lřouest, op. cit., p. 113 
29  Ibid., p. 113 
30 In «Koltès, Combats avec la scène», «Traversées scéniques», in Théâtre aujourd'hui, No 5, p. 95 
31 Ibid., p. 97 
32 Nathalie Sarraute, „De Dostoïevski à Kafka », LřEre du soupçon, coll. „Folio », Gallimard, 1956, p. 37-38 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:14 UTC)
BDD-A23151 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

255 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

L‘espace urbain représenté par la ville dans sa formule actuelle est un projet et un 

concept propre à la modernité. Le concept de «ville» renvoie à un espace «propre»
33

, à la 

notion de «propriété», d‘appropriation, d‘acquisition des biens, mais aussi à celle de propreté. 

 

Lřespace dans lequel nous vivons, par lequel nous sommes attirés hors de nous-mêmes 

dans lequel se déroule précisément lřérosion de notre vie, de notre temps et de notre histoire, 

cet espace qui nous ronge et nous ravine est en lui-même aussi un espace hétérogène. 

Autrement dit, nous ne vivons pas dans une sorte de vide, à lřintérieur duquel on pourrait 

situer des individus et des choses. Nous ne vivons pas à lřintérieur dřun vide qui se colorerait 

de différents chatoiements, nous vivons à lřintérieur dřun ensemble de relations qui 

définissent des emplacements irréductibles les uns aux autres et absolument non 

superposables.
34

 

 

La ville moderne représente la volonté de l‘homme moderne de s‘approprier l‘espace 

et l‘exigence d‘une purification de celui-ci. Le personnage koltésien a du mal à s‘approprier le 

concept de ville, il la fuit et préfère plutót le terrain vague comme alternative. Le personnage 

koltésien se trouve en marge de la ville, dans un espace de l‘indétermination, dans une zone 

de transit entre la ville et la nature, une zone hétéroclite ou l‘espace urbain se mélange avec le 

terrain vague pour tout transformer dans une «jungle (sous) urbaine».  

Ce sont des espaces doublement limités: il s‘agit d‘abord d‘une limite qui se déplace 

en même temps avec l‘urbain, qui s‘y introduit pour mieux le fragmenter. L‘autre limite est 

établie par la société qui refuse cet espace qu‘elle ne peut pas percevoir dans les termes d‘un 

quotidien sécurisant. Dans la mesure où les actions humaines ont lieu dans des espaces 

structurés, autorisés, policés, la ville où circulent les personnages de Koltès ne peut pas 

contenir lřaction vue comme construction, comme création.  

La ville devient chez le personnage koltésien une hétérotopie
35

 «un lieu réel, effectif» 

qui se caractérise par plusieurs topies de l‘enfermement: la prison, les bordels, les murs de 

maison, la maison et la chambre ou de crise, de déviation: la sexualité, la folie, la mort. Dans 

son article «Des espaces autres», Michel Foucault surprend aussi les espaces de passage: les 

véhicules (le métro dans Roberto Zucco), mais aussi des espaces de stationnement provisoire 

(les cafés, les parcs) qu‘on retrouve dans tout le théâtre de Koltès; mais aussi les espaces 

d‘abri, d‘asile: la chambre, le lit, la maison. 

 

Il y a également, et ceci probablement dans toute culture, dans toute civilisation, des 

lieux réels, des lieux effectifs, des lieux qui ont dessinés dans lřinstitution même de la société, 

et qui sont des sortes de contre-emplacements réels, tous les autres emplacements réels que 

lřon peut trouver à lřintérieur de la culture sont à la fois représentés, contestés et inversés, 

des sortes de lieux qui sont hors de tous les lieux, bien que pourtant ils soient effectivement 

localisables. Ces lieux, parce quřils sont absolument autres que tous les emplacements quřils 

reflètent et dont ils parlent, je les appellerai, par opposition aux utopies, les hétérotopies.
36

 

 

A ces espaces de la ville moderne Koltès offre à ses personnages une alternative – un 

espace «autre» – une utopie (irréelle) ou une hétérotopie de l‘altérité – «l‘Afrique». Celle-ci 

se définit par son caractère inaccessible qui ne se réduit pas seulement aux aspects 

                                                
33 Michel de Certeau, Lřinvention du quotidien. 1. Arts de faire, Gallimard, Paris, 1980 
34 Michel Foucault, Dits et écrits, 1984, ‖Des espaces autres‖ (conférence au Cercle d‘études architecturales, 14 mars 1967), 
Architecture, Mouvement, Continuité, no 5, octobre 1984, pp. 46-49 
35 Mihali Ciprian, Altfel de spații Ŕ studii de heterotopologie, Editura Paideia, București, 2001 
36 Michel Foucault, Dits et écrits, 1984, ‖Des espaces autres‖ (conférence au Cercle d‘études architecturales, 14 mars 1967), 

Architecture, Mouvement, Continuité, no 5, octobre 1984, pp. 46-49 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:14 UTC)
BDD-A23151 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

256 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

géographiques (isolement, l‘existence d‘une chaîne de montagnes, un océan, une forêt, etc.) 

mais implique surtout des empêchements sociaux, mentaux et culturels. 

L‘Afrique – véritable motif du théâtre koltésien – est une création des voyageurs, du 

colonialisme, etc. Chaque image différente de l‘Afrique est «conforme à la réalité», une 

réalité propre à celui qui la «raconte», la «rencontre» ou l‘«analyse». Bernard-Marie Koltès 

éprouve un réel intérêt pour le monde noir. C‘est une passion qu‘il nourrit au quotidien, du 

fait de ses nombreux voyages. On peut, par ailleurs, noter une «présence noire» quasi-

permanente dans son théâtre. Il fait également cette poignante déclaration à propos de 

l‘Afrique: 

 

Jřavais besoin dřaller en Afrique pour écrire tout (…) Pour moi lřAfrique cřest une 

découverte essentielle! Essentielle pour TOUT. Parce que cřest un continent perdu. 

Absolument condamné. (…) Cřest comme un bateau qui chavire et qui est très rempli de gens 

et qui est perdu ! Il nřy a aucun espoir. Cřest pour ça que je dis quřil est essentiel de voyager 

très jeune. Ça vous restitue un peu dans le monde. (…) Quand je pense quřil y a des mómes 

qui passent TOUTE leur journée à faire lřaller jusquřau puits et le retour du puits (…) on se 

dit: mais comment on peut encore sřintéresser à des problèmes sentimentaux (…). Ils passent 

leur journée à ça et ils meurent à la fin en ayant passé leur vie à chercher de lřeau. Je vous 

jure que ça nous remet à notre place. Je ne dis pas quřon est obligé dřy penser tout le temps, 

parce quřon deviendrait fou (…) Pour moi lřAfrique cřest un truc décisif pour TOUT, pour 

tout, pour tout. Je nřécrirai pas sřil nřy avait pas ça. Sřil nřy avait pas cette espèce de 

souvenir derrière la tête, quřon est dřincroyables privilégiés, quřon nřest pas intéressants, 

quřon nřest rien.
37

 

 

Le motif de la ville est le décor, le cadre de toute la pièce; la ville est présente sous sa 

dimension horizontale, plate comme si on se trouvait devant un univers rigide et implacable, 

impersonnel et froid, une vaste étendue dépourvue d‘âme. Les adjectifs qui désignent le 

mieux la ville dans Quai Ouest sont «cruelle» et «indifférente». Le motif de l‘Afrique est 

caché sous la forme de la «misère noire» qui se trouve dans toutes les pièces de Koltès. 

La «misère noire» connaît plusieurs visages: elle est la misère des Noirs, la misère des 

êtres déracinés, celle des femmes ou des pauvres du monde entier. Il y a un glissement de 

l‘espace de la ville conçu dans la dimension de l‘horizontalité, vers un espace centrifuge, en 

expansion, comme si la «misère noire» en envahissant la scène elle repousserait la ville dans 

les coulisses. 

Un autre motif du théâtre de Koltès est celui de la langue maternelle qui est bien lié à 

la «misère noire». Il apparaît sous la forme du monologue en langue étrangère ou celle de la 

référence au nom secret. Dans Quai Ouest on se trouve devant les deux formes. Yan Ciret 

parle «du mythe de l‘origine des langues»
38

. 

Cécile, la mère, vieille Indienne Quechua meurt dans sa langue natale. Avant d‘y 

parvenir, elle aura remonté de l‘anglais de sa migration, puis elle passera agonisante à 

l‘espagnol de la Conquête, avant de mourir dans «sa» langue d‘origine. C‘est-à-dire que la fin 

nous fait repasser, comme un éternel retour, dans le mystère de notre première parole native: 

«Quiero regresar a las Lomas Altas, no, no quiero regresar allá, el aire allá esta podrido y 

huele a mierda, allá lo perdido todos mis colores y mis fuerzas y mi virilidad, allá me gastaron 

la vida y a cambio me dieron una bolsa de guijarros que debo arrastar noche y dia por el mar, 

por los puertos, hasta que me caiga de cansancio […] Cheqnisqua kachun llapalla n tu tta, 

                                                
37 Propos recueillis par Jean-Luc  
38 Yan Ciret, ‖Un romancier des origines‖, in Magazine littéraire, no 395, Février 2001, pp. 38-40 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:14 UTC)
BDD-A23151 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

257 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

chay warmikunapa tutan… Kamaq, cheqnispa, warmita rurarqua, pantasqua […] 

satichikunanpaq»
39

. 

Quant à la référence au nom secret elle intervient sous la forme de l‘entêtement de 

Cécile à appeler Charles, Carlos. Carlos est le nom que seule prononce la mère, métonymie du 

nom secret de la tradition juive. Et Charles le refuse parce que le nom secret ne se révèle pas. 

Il répond à Cécile: «Ne m‘appelle pas Carlos et fais- moi de l‘ombre»
40

. 

Le nom secret appartient à un autre temps, à un autre âge-perdu à jamais dans la jungle 

de la ville – territoire du bizness. 

L‘axe du temps, qui introduit dans l‘espace un ordre relatif s‘efface pour laisser place 

à des espaces contenus dans celui de la ville mais indépendants les uns des autres. Le temps 

de la ville ne connaît ni origine ni fin. C‘est un temps désorienté, comme les rues de la ville 

qui, de toute façon, débouchent indéfiniment sur d‘autres rues. Il n‘y a pas de terme à une 

ville. Elle est un espace clos sur elle-même sans que soient nécessaires des remparts ni des 

portes. Et, si elle s‘ouvre, c‘est d‘une manière indéfinie, indifférente aux directions possibles 

du lointain. Si l‘on sort de la ville, on est dans l‘indétermination spatio-temporelle, dans des 

zones qui pourraient être du rêve, de l‘imaginaire ou du mythe. 

 

Bibliographie : 

 

***, «Koltès, Combats avec la scène», «Traversées scéniques», in Théâtre 

aujourd'hui, N
o
 5 ; 

Barthes, Roland, „La réponse de Kafka », Essais critiques, Seuil, 1964 ; 

Ciprian, Mihali, Altfel de spații Ŕ studii de heterotopologie, Editura Paideia, București, 

2001 ; 

Coquelin, Jean-Yves, Point de fuite à l'horizon, Europe, nþ 823-824, Novembre-

Décembre ; 

de Certeau, Michel, Lřinvention du quotidien. 1. Arts de faire, Gallimard, Paris, 1980 ; 

Foucault, Michel, Dits et écrits, 1984, ‖Des espaces autres‖ (conférence au Cercle 

d‘études architecturales, 14 mars 1967), Architecture, Mouvement, Continuité, n
o
 5, octobre 

1984 ; 

Koltès, B. M., Quai Ouest, Paris, Les Editions de Minuit, 1985 ; 

Koltès, B. M., Un hangar, à l'ouest, Notes pour Quai Ouest, Paris, Les Editions de 

Minuit, 1985 ; 

Lehmann, Hans-Thies, Le théâtre postdramatique, trad. de l'allemand par Ph.-H. 

Ledru, Paris, L'Arche, 2002 ; 

Sarraute, Nathalie, „De Dostoïevski à Kafka », LřEre du soupçon, coll. „Folio », 

Gallimard, 1956 ; 

Sarrazac, Jean-Pierre, Le Pas, in Europe, nþ 823-824, Novembre-Décembre 1997 ; 

Sébastien, Marie Paule, Bernard-Marie Koltès et l'espace théâtral, Paris, 

L‘Harmattan, 2001. 

 

 

 

                                                
39 B. M. Koltès, Quai Ouest, Paris, Les Editions de Minuit, 1985, p. 99 
40 B. M. Koltès, Quai Ouest, Paris, Les Editions de Minuit, 1985, p. 38 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:14 UTC)
BDD-A23151 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

