
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 8/2016 

 

213 

 

DAS MOTIV DES WAHNSINNS IN DER EXPRESSIONISTISCHEN 
LITERATUR: CARL EINSTEINS BEBUQUIN ODER DIE DILETTANTEN DES 

WUNDERS (1912) – EIN „STÜCK LITERARISCHEN WAHNSINNS“ 
 

Simona Olaru-Poşiar 
Assist., PhD, „Victor Babeş” University of Medicine and Pharmacy, Timişoara 

 

 

Abstract: An example of the motif of madness in German expressionism is vividly depicted in 

Carl Einsteinřs surreal, fantastical novel Bebuquin oder Die Dilettanten des Wunders 

(Bebuquin or the Miracle Dilettantes). It is as the title states Ŗa piece of literary madnessŗ or 

better said a vivid example of rendering the motif of madness within a literary work in the 

Expressionist tradition. The work of Carl Einstein is a protest against all beliefs within the 

Wilhelminian society and is a carrier of symbols meant to trigger within the reader the 

turmoil that the writer and the society he lived in felt. 

 

Keywords: Wilhelminian society, motif of madness, Expressionism, identity crisis, protest 

 

 

Neben den Bürgern und Künstlern, Vätern und Sôhnen, Kranken, Tieren und 

Gefangenen betrachtet Thomas Anz auch die Irren als Schlüsselfiguren der 

expressionistischen Literatur (Anz 2002: VII). 

Die Figur des Irren ermôglicht es den expressionistischen Schriftstellern, ihren Protest 

und Hass gegen die wilhelminische Gesellschaft dadurch auszudrücken, dass der Irre als 

„extremster Kontrast zur Normalität des verhassten Bürgers― (Anz 2002: 83) aufgefasst wird. 

Zusammen mit Kranken, Verbrechern, Môrdern, Selbstmôrdern, Gefangenen, Dirnen, 

Bettlern und Krüppeln gehôrt der Irre zu den Randfiguren der Gesellschaft, zu den sozialen 

Außenseitern, denen die Expressionisten Sympathie entgegenbrachten. Ihre Sympathie mit 

den sozialen Randgruppen ist ein Indiz für ihre Identitätskrise, von welcher ausgehend sie 

sich mit den Außenseitern identifizieren. 

Auch der Wahnsinn erscheint daher „als negatives Gegenbild zu bürgerlichen 

Tugenden wie Selbstdisziplin, Arbeitsfreude, Ordnung, soziale Anpassungsfähigkeit, 

Pflichtbewusstsein, Affektkontrolle― (Anz 2002: 83). Dieses kritische Potenzial wohnte dem 

Motiv des Wahnsinns schon in der Romantik inne, jedoch gelingt es den Expressionisten 

dieses weit radikaler auszubauen. Das Wahnsinnsmotiv und der Irre stellen daher für die 

expressionistischen Schriftsteller eine provokante Môglichkeit dar, ihre Gegenpositionen zu 

den herrschenden Normen und Werten der wilhelminischen patriarchalischen Gesellschaft zu 

artikulieren. Daher kommen den literarisch gestalteten Verrückten, den Irrenanstalten, die in 

den Texten auftreten sowie den beschriebenen Wahnsinnszuständen vor allem metaphorische 

Funktionen zu. Mittels der Probleme der Irren veranschaulichen die Expressionisten die 

Schwierigkeiten ihrer eigenen Existenz. 

Wie Anz feststellt, wird die existentielle Metaphorik des Wahnsinns vom 

Expressionismus in recht unterschiedlichen, zum Teil gegensätzlichen Bedeutungsvarianten 

Kultur- und gesellschaftskritisch ausgelotet (siehe Anz 2002: 84-85). Der Wahnsinn kann als 

rauschhafte Glückserfahrung erscheinen, die in der alltäglichen Lebenswelt nicht mehr 

môglich ist. Auch die Irrenanstalt erscheint dann als Zielpunkt der Flucht aus einer 

unerträglichen Realität. Der Wahnsinn kann aber auch im Gegensatz dazu das Leiden eines 

Menschen veranschaulichen, dessen Deformation und Beschädigtsein auf eine kranke und 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)
BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

214 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

krank machende Gesellschaft zurückzuführen ist. In Paul Zechs Gedicht Der Idiot z. B. wird 

der Protagonist zu einer Metapher des Leidens an einer enthumanisierten Welt. 

Anz hebt hervor, dass der Wahnsinn für den Expressionismus nicht nur ein Thema 

war, sondern von ihm auch formal simuliert wurde, um die Normen der bürgerlichen Kunst zu 

hinterfragen. Zum Beleg dieser These zitiert er eine Passage aus dem 1916 erschienen 

Lehrbuch der Psychiatrie von Eugen Bleuler, in welcher dieser Grundsymptome der 

Schizophrenie skizziert: 

 

Die normalen Ideenverbindungen büßen an Festigkeit ein; beliebige andere kônnen an 

ihre Stelle treten. So kônnen aufeinanderfolgende Glieder der Beziehung zueinander ganz 

entbehren, so dass das Denken unzusammenhängend wird (zit. nach Anz 2002: 86). 

 

Anz stellt die Ähnlichkeit der von Bleuler beschriebenen Schizophrenie-Symptome, 

nämlich der Zusammenhangslosigkeit und der Inkohärenz des Denkes mit den 

expressionistischen Stilmerkmalen heraus, indem er behauptet, die Expressionisten 

versuchten den Wahnsinn mit Hilfe bestimmter Stilmerkmale wie dem Reihungsstil, der 

Parataxe oder der regellosen Sprache nachzuahmen, die sich über die Regeln der Syntax, der 

Rechtschreibung, der Zeichensetzung und Wortbildung hinwegsetzte. Damit war auch der 

Wandel von ästhetischen Wertvorstellungen verbunden. So bot der Wahnsinn den 

Expressionisten nicht nur die Môglichkeit einer Opposition zur Normalität des Bürgers, 

sondern gleichzeitig auch zu den Normen bürgerlicher, d. h. vor allem klassisch-realistischer 

Kunst. 

Anz verweist auch auf einen bezeichnenden Nebeneffekt des mit der künstlerischen 

Darstellung des Wahnsinns verbundenen Wandels ästhetischer Wertvorstellungen. Das 

Interesse der Autoren an der Psychiatrie und Psychoanalyse bewirkte umgekehrt auch das 

Anwachsen des Interesses der Psychiatrie am Zusammenhang von Kunst und Pathologie. Dies 

führte dazu, dass die literarischen und bildnerischen Äußerungsformen der Geisteskranken 

deutlich aufgewertet wurden (Anz 2002: 88). 

Der Wahnsinn kam auch der Vorliebe der Expressionisten für das Groteske entgegen. 

Die Vorliebe der Expressionisten für den Wahnsinn und dabei vor allem in seinem negativen 

Aspekt des Leidens an der Welt ist auf autobiographische Erfahrungsgrundlagen der Autoren 

zurückzuführen. In Georg Heyms Tagebüchern finden sich oft Bemerkungen wie, dass er 

nahe daran sei, wahnsinnig zu werden (zit. nach Anz 2002: 88). Jakob van Hoddis zeigte 1912 

erste Anzeichen von Schizophrenie und kam kurz vor Ausbruch des Ersten Weltkrieges in 

eine Heilanstalt. Georg Trakl litt unter schweren Depressionen, wurde demzufolge alkohol- 

und drogenabhängig. Ein Jahr vor seinem Selbstmord, angesichts der Gräuel bei der Schlacht 

von Grodek, schreibt er in einem Brief an Ludwig von Ficker von seiner Angst, wahnsinnig 

zu werden und von dem Gefühl, dass ihm die Welt entzweibricht (zit. nach Anz 2002: 89). 

In seinem philosophisch geprägten Essay Der Wahnsinn. Grenze der Vernunft 

(1996) hält der Literaturwissenschaflter Wolfgang Lange fest: 

 

In Wahrheit ist der Wahnsinn überall, er siedelt nicht einfach jenseits der Vernunft und 

ihren Aktivitäten, stellt mehr als bloß eine krankhafte Abweichung von den geregelten 

Verfahren dar, die der Philosophie als Garanten geistiger Gesundheit gelten. […] Der 

Wahnsinn wohnt dem Denken selbst inne, ist ihm nicht äußerlich, sondern seiner Logik 

inhärent. Nicht nur, dass er als eine Art Hintergrundrauschen stets dort noch zu vernehmen ist, 

wo die Vernunft ihre Urteile fällt; als Inbegriff all dessen, was nicht auf den Begriff zu 

bringen ist, stellt der Wahnsinn zugleich so etwas dar wie einen Wieder- oder Doppelgänger 

der Vernunft, ist mithin das, was diese in ihrem Innersten zusammenhält, was sie anstachelt 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)
BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

215 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

und umtreibt, und auf was sie, wie ihre Kritiker munkeln, am Ende immer wieder 

hinausläuft.
1
 

 

Um seine These, dass der Wahnsinn die Grenze der Vernunft markiere, zu beweisen, 

zitiert Lange die Aussagen zweier Philosophen zum Wahnsinn, Ludwig Wittgensteins und 

Immanuel Kants. In einem im Nachlass Wittgensteins gefundenen Satz heißt es: „Wenn wir 

im Leben vom Tod umgeben sind, so auch in der Gesundheit des Verstands vom Wahnsinn.― 

Auch Kant erkannte bereits in seiner Anthropologie, dass der Wahnsinn eine eigene, freilich 

hôchst private Logik besitze und sich insbesondere in Gestalt der Manie gewisser Methoden 

zu bedienen wisse. Kant fügte jedoch hinzu, dass die Methode des Wahnsinns eine sei, die 

den objektiven, mit Erfahrungsgesetzen zusammenstimmenden, zuwider laufe. 

Genau diese Gedankengänge wie auch die Unmôglichkeit, der Tatsache zu entrinnen, 

dass der Wahnsinn der Vernunft innewohnt, verarbeitet Einsteins phantastisch-surrealer 

Roman Bebuquin oder Die Dilettanten des Wunders und bringt sie in folgender Aussage 

auf den Punkt: „Immer ist der Wahnsinn das einzig vermutbare Resultat― (Einstein 1988: 48). 

Der Roman ist 1912 erstmals in der expressionistischen Zeitschrift „Die Aktion―, 

erschienen. Lange sieht diesen Roman als ein Experiment in Sachen Wahnsinn, das dem 

gesunden Menschenverstand keinerlei Konzessionen einräumt. Vernunft schlägt in 

Unvernunft um, die Unvernunft entpuppt sich nicht selten als hôhere Vernunft. 

Im Roman spiegeln sich die Bildungsprozesse und Bildungskrisen des wenig über 

zwanzig Jahre alten Studenten Einstein wieder, der zwischen 1904-1908 an der Berliner 

Universität Kunstgeschichte und Philosophie studierte, ohne aber das Studium durch ein 

Examen abzuschließen (siehe Kleinschmidt 1988: 73). So lässt sich die Figur des Philosophen 

und Künstlers Giorgio Bebuquin mit Einstein selbst identifizieren, aber auch zugleich mit 

seinem Alter ego, Nebukadnezar Bôhm (Kleinschmidt 1988: 74). 

Der Titel des Romans steht mit dem jüdischen Traditionshintergrund Einsteins in 

Verbindung, dessen Vater Leiter des israelitischen Religionsseminars in Karlsruhe war und 

nimmt zu diesem negativ Bezug, wie das Erich Kleinschmidt in seiner Deutung herausstellt. 

Kleinschmidt geht in seiner Interpretation des Namens Bebuquin von dem hebräischen Wort 

buqa aus, das „Krug―, „Flasche― bedeutet und von der entsprechenden Talmudstelle, an der 

dieses Wort vorkommt, wo es heißt, dass man einem Rabbi keine leeren Kannen anhängen 

sollte, oder genauer, ihn nicht als Vermittler falscher Lehren verleumden sollte. Aus dieser 

geradezu idiomatisch gewordenen Stelle entwickelt sich die Bedeutung von buqa zur 

Bedeutung „Absurdität―. Das Absurde und das Alogische ist aber gleichzeitig auch die 

entscheidende Dimension sowohl der Einsteinschen Poetik wie auch des Romans selber 

(Kleinschmidt 1988: 73, Fußnote 16). 

So ist der Roman in erster Linie als „Revolte gegen alle konventionelle Logik― 

(Kleinschmidt 1988: 73) zu verstehen. Das Aufbegehren Einsteins gegen die Welt seiner 

Eltern, gegen die Welt der bürgerlichen Ordnung, die typisch für die expressionistische 

Schriftstellergeneration ist, spiegelt sich in der tabuzerstôrenden Atmosphäre des Romans, 

dessen Handlung in der Welt der Bohème spielt. Die Bezirke von Bar und Zirkus, von 

Künstler- und Hurentum, von Rausch und Sexualität, von Massenwahn, Wahnsinn und Tod 

stehen der bürgerlichen Ordnungswelt krass gegenüber. 

Einstein opponiert in seinem epochenmachenden Text jedoch nicht bloß gegen die 

bürgerliche ihm verhasste Lebenswelt, sondern auch gegen jedwelche bis dahin gültige 

erzählerische Konvention. So wird im Roman keine Wirklichkeit mehr abgebildet. Vielmehr 

schafft sich der Text seine eigene Welt in einer Abfolge von Denkstationen und proklamiert 

dadurch die absolute Autonomie der Kunst, die kein Spiegel der Welt mehr ist, sondern 

                                                
1 http://www.derblauereiter.de/journal/journal/ausgaben/1-10/grenzpunkt-mensch/leseprobe/ [05.01.2014]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)
BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

216 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

individuelle und originelle Schôpfung. Man kann auch von keiner traditionellen, in sich 

konsistenten Handlung mehr sprechen. Diese wird durch Reflexionen und Kommentare 

ersetzt, so dass man im Falle des Einsteinschen Textes von einer „erkenntnistheoretischen 

Reflexionsprosa― (siehe Vietta/Kemper 1997: 151 und Oehm 1993: 190-192) sprechen kann. 

Statt einer einheitlichen Handlung werden dem Leser narrative Bild-Sequenzen geboten, die 

derart aufeinanderfolgen, dass jede einzelne als jeweils geschlossener Komplex aufgenommen 

werden kann. Gemäß der Einsteinschen an der kubistischen Ästhetik geschulten Poetik soll 

der Text auf den Leser wie ein gemaltes Bild als eine in sich geschlossene Einheit wirken. So 

wird die Entkausalisierung der Handlung mit dem Prinzip des Nebeneinander ergänzt. Auch 

die Figuren entsprechen nicht mehr jenen des traditionellen Romans. Die Hauptfigur 

Bebuquin ist vôllig passiv, sie existiert nur im Denken, ihr Alter ego Nebukadnezar Bôhm ist 

ein Toter, der sich nach seinem Tod noch in der Welt herumtreibt. All diese „Vergehen― 

gegen die Regeln des traditionellen Romans veranlassen Lange im Falle des Bebuquin von 

einem „Stück literarischen Wahnsinns― zu sprechen, mit welchem Einstein zu einem 

„Generalangriff an die wissenschaftliche Vernunft―
2
 ansetzt. 

Dieser „Wahnsinn― äußerst sich jedoch nicht nur in dem formsprengenden 

Romanexperiment, sondern auch in den Figurenreden, die vor Irr- und Aberwitz sprühen. Der 

Wahnsinn wird mit Originalität gleichsetzt: „Beinahe wurden Sie originell, da Sie beinahe 

wahnsinnig wurden― (Einstein 1988: 6). 

Es heißt im Roman auch: 

 

Zu wenig Leute haben den Mut, vollkommenen Blôdsinn zu sagen. Häufig 

wiederholter Blôdsinn wird integrierendes Moment unseres Denkens; bei einer gewissen 

Stufe der Intelligenz interessiert man sich für das Korrekte, Vernünftige gar nicht mehr. 

Die Vernunft macht zu viel Großes, Erhabenes zum Grotesken, Unmôglichen. An der 

Vernunft ruinierten wir Gott die umfassende Idiosynkrasie (Einstein 1988: 18). 

 

Die Abkehr von der Logik und von der Vernunft wird dadurch motiviert, dass diese 

der Phantasie widersprechen. Gesetze, Axiome und Schlussfolgerungen entsprechen nicht 

mehr der Fülle und der inneren Vielfalt des menschlichen Denkens. Bebuquin erkennt, dass 

sich das Denken in Widersprüchen vollzieht: 

 

Herr, ich weiß, am Ende eines Dinges steht nicht sein Superlativ, sondern sein 

Gegensatz, und die Erkenntnisse gehen zum Wahnsinn (Einstein 1988: 44). 

 

Da die Dinge in ihrem Gegensatz kulminieren, liegt auch dem Denken keine ordnende 

Logik mehr zugrunde und es endet im Wahnsinn. So setzt Einstein mit Hilfe des Wahnsinns 

die Logik des konventionellen Denkens außer Kraft. 

Seine Figuren sind, wie der Untertitel des Romans verrät, auf der Suche nach einem 

Wunder, das den Ausbruch aus den beengenden Konventionen des bürgerlichen, rational-

logischen Denkens verwirklichen soll. Das Motiv der unruhigen Suche ist im Roman von 

zentraler Bedeutung. Das Ausbrechen aus den offiziell gültigen Denkformen und 

Konventionen wird jedoch von der rationalen Welt mit Verrücktheit gleichsetzt. Wer sich den 

gesellschaftlichen Normen nicht unterwirft, wird ins Irrenhaus gesperrt: 

 

Wenn ein sympathischer Zeitgenosse sich mit Außerordentlichem abgibt, sperren sie 

ihn ins Irrenhaus. Meine Herren, der Mann interessiert sich nur nicht für Ihre rationale Welt. 

                                                
2 Idem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)
BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

217 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Warum wollen Sie denn nicht einsehen, wenigstens dass Ihre Vernunft langweilig ist? 

(Einstein 1988: 18). 

 

Wie Giorgio Bebuquin sind auch die anderen Romanfiguren Dilettanten, d. h. 

Amateure oder Laien auf der Suche nach einem Wunder. Ihre Suche ist unfachmännisch, 

stümperhaft und oberflächlich ausgeführt, denn sie unternehmen gar nichts, um das Wunder 

zu verwirklichen, sie warten nur darauf. Die Hauptfigur analysiert selbstkritisch ihre 

Passivität: 

 

[…] welch schlechter Romanstoff bin ich, da ich nie etwas tun werde, mich in mir 

drehe; ich môchte gern über Handeln etwas Geistreiches sagen, wenn ich nur wüsste, was es 

ist. Sicher ist mir, dass ich noch nie gehandelt oder erlebt habe (Einstein 1988: 8). 

 

Im vierten Kapitel, nachdem Bebuquin mehrere Wochen grübelnd in seinem Zimmer 

verbracht hat, versucht er ein Wunder zu vollbringen: 

 

Seit Wochen starrte Bebuquin in einen Winkel seiner Stube, und er wollte den Winkel 

seiner Stube aus sich heraus beleben. Es graute ihm, auf die unverständlichen, niemals 

endenden Tatsachen angewiesen zu sein, die ihn verneinten. Aber sein erschôpfter Wille 

konnte nicht ein Stäubchen erzeugen, er konnte mit geschlossenen Augen nichts sehen. „Es 

muss môglich sein genau wie man früher an einen Gott glauben konnte, der die Welt aus 

nichts erschuf …― (Einstein 1988: 11). 

 

Johann Siemon zählt einige literarische Vorbilder für diese Textpassage auf.
3
 Er 

erwähnt das biblische „Gott schuf aus dem Nichts―, die Stelle aus Goethes Faust, wo sich 

dieser um die Übersetzung des Johannes Evangelium bemüht und sich für „Im Anfang war 

die Tat―, statt „Im Anfang war das Wort― entscheidet, eine Passage aus Goethes Wilhelm 

Meisters Wanderjahre, in der Wilhelm seinem toten Jugendfreund Atem einblasen will, aber 

auch Büchners Lenz, der ein totes Kind zu beleben versucht: 

 

[...] er warf sich nieder; er betete mit allem Jammer der Verzweiflung, dass Gott ein 

Zeichen an ihm tue und das Kind beleben môge, wie er schwach und unglücklich sei; dann 

sank er ganz in sich zusammen und wühlte all seinen Willen auf einen Punkt. So saß er lange 

starr. Dann erhob er sich und fasste die Hände des Kindes und sprach laut und fest: „Steh auf 

und wandle!― (Büchner 1968: 77-78).
4
 

 

Trotz der offensichtlichen Verwandtschaft der Einsteinschen Textpassage zu diesen 

Motiven gäbe es, so Siemon, auch einen grundlegenden Unterschied. Während sich alle 

vorherigen Schôpfungsversuche auf Gottes Allmacht berufen, sei diese bei Einstein längst 

nicht mehr gegeben. Bebuquin fühlt sich berufen, an Gottes Stelle das Wunder zu vollbringen, 

um die menschliche Autonomie zu bekräftigen. Der Mensch hat alles selbst zu leisten. 

Bebuquin bewegt sich ständig im Kreis, bespiegelt sich selbst, sucht vergeblich das 

Wunder mittels Rausch und Traum zu erreichen. Schließlich erhofft er sich von der 

Krankheit, vom Wahnsinn und vom Tod eine Verwandlung: 

 

Er sehnte sich nach dem Wahnsinn, doch seinen letzten ungezügelten Rest Mensch 

ängstigte es sehr (Einstein 1988: 7). 

                                                
3 http://archive.is/5bTaS [07.01.2014]. 
4 Siehe auch S.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)
BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

218 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

 

O Krankheit, komme, nur du kannst mir Grenzen geben, Gott lass mich einen 

ungeheuren Schmerz empfinden, damit der Geist paralysiert werde, oder vielleicht, o 

Hoffnung, schafft die Krankheit einen neuen Kôrper; fähig zu den sonderlichen Dingen, deren 

ich bedarf (Einstein 1988: 43-44). 

 

Wie Thomas Krämer (1991: 124) betont, ist das Entscheidende an dieser Krankheit, 

dass sie „komme[n]― muss, d. h. keinerlei Aktivität erfordert. Die Aufgabe, die eigene 

Existenz zu gestalten, wird an die Krankheit bzw. an Gott delegiert. Der Krankheit wird die 

Aufgabe des Schaffens, der aktiven Gestaltung zugeschoben und Bebuquin lässt sich in die 

passiv-infantile Rolle dessen zurückfallen, der die Befriedigung seiner Bedürfnisse erwartet. 

Im sechzehnten Kapitel des Romans besucht Bebuquin einen Zirkus, da er gehôrt hat, 

dass irgendwelche neue Sektierer und verschiedene Messiasse versuchen, Einfluss auf die 

Menschen zu nehmen. Im Zirkus erlebt er, wie durch eine spiegelnde Säule, welche während 

eines Radlertricks in die Arena fährt, eine Massenpsychose im Publikum ausgelôst wird. 

Diese Säule, in welcher sich die Menschen verzerrt spiegeln, führt, unterstützt von einer 

Flôtenbläserin, die das Publikum hypnotisierend neben der Säule einhergeht, die 

Massenpsychose herbei. 

 

Die Bürger sahen sich darin, [in der spiegelnden Säule] bald strahlend übergroß, bald 

verzerrt; diese Spiegel zwangen, immer wieder hineinzuschauen. Mäuler schluckten die 

Arena, und die Finsternis aufgerissener Gurgeln verdunkelte sie. Die Blicke versuchten, die 

hohe Spiegelsäule zu durchbrechen. Ein Weib stürzte aufgewôlbten Rocks hinunter unter dem 

Druck neugierigen Staunens. Eine Galerie brach durch. Inmitten die Spitzen der 

unermüdlichen Finger der Bläserin und die Spiegel, die einen Tanz mit ihrem Schatten und 

dem der Zuschauer begannen. Diese waren sich entwendet, entblitzt, eine Dame starb, so sehr 

verlor sie sich an der Gestalt der Spiegel, die mit dem Schatten der andern sprechend tanzten. 

Die Säule trat in die Schatten geschwungenen Sprunges. 

Die Menschen verwandelten sich in sonderliche Zeichen in den Spiegeln; das 

Publikum wurde leise irrsinnig und richtete in drehendem Schwindel seine Bewegungen nach 

denen der Spiegel; um die Spiegel sausten farbige Reflektoren (Einstein 1988: 44-45). 

 

Die Massenhysterie nimmt immer groteskere Züge an: Ein junger Mann fährt zur 

Decke ins Freie hinaus, das Publikum rast bis zum nächsten Tag, als mehrere 

Eisenbahnwaggons die Toten und die Irren abtransportieren. 

Einstein potenziert den Massenwahn noch durch die Verlängerung der Hysterie in der 

Stadt um ein halbes Jahr. Er zeigt auf, welche Gefahren in der Ausschaltung der Vernunft und 

der Regression in archaische Verhaltensmuster verborgen liegen. So ist die Darstellung des 

Massenwahns als Warnung vor den entsetzlichen Môglichkeiten, die im Menschen ruhen, zu 

verstehen. Johann Siemon weist in seiner Arbeit zu Carl Einsteins Bebuquin darauf hin, dass 

die krankhafte Entgleisung des Verhaltens, zu dem die Allgemeinheit verführt und 

angestachelt wird, einen heutigen Leser erschreckend an Gräueltaten des Zweiten Weltkrieges 

erinnert, auch wenn man weiß, dass das Buch lange vor dem ersten Weltkrieg entstanden ist.
5
 

 

In der Stadt war ein halb Jahr Fasching. Bürger leisteten Bedeutendes an Absurdität. 

Ein grotesker Krampf überkam die meisten. Ein bescheidner Spaß war‘s, sich gegenseitig die 

Hirnschale einzuschlagen. Die Raserei wurde dermaßen schmerzlich, dass man begann zu 

tôten. 

                                                
5 Idem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)
BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

219 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Man begann mit einem Alten, der als Pierrot angezogen an einem Wegweiser bei den 

Füßen aufgehängt wurde. 

Ein Mädchen, das noch einen Rest Vernunft besaß, schrie „hier stirbt der Allmensch― 

und bat, sie gleichfalls zu hängen; denn sie sei Môrder und Gehängter schon ohnehin, dank 

ihrer ethischen Sensibilität. 

Sie wurde unter nicht unbedeutenden Greueln beinlings gehängt. Jedoch verübelte 

man ihr, dass sie keine Unterwäsche trug. Verschiedene Messiasse traten mit Erfolg auf, 

Messiasse der Reinheit, der Wollust, des Pflanzenessens, des Tanzes, hypnotisierende 

Messiasse und einige andere. Hatte man genug Anhänger, so wurde die Sache langweilig. 

Überlebte Messiasse verwandte man als Redakteurs, zumal ihnen Sensation geläufig war. Die 

neue Weltanschauung kristallisierte sich zur Ziege, die ein Bein gebrochen hat (Einstein 1988: 

45-46). 

 

Die anarchische Gesellschaft, die von den verschiedenen Messiassen durch die 

Verführung der Massen heraufbeschworen wurde, ist aber keineswegs die neu geordnete 

Welt, die sich Bebuquin erhofft. Denn wie Siemon hervorhebt, geht es dem Protagonisten des 

Romans nicht um eine Ausschaltung der Vernunftkategorien, sondern um eine Überwindung 

derselben.
6
 So steht die Beschreibung des Massenwahns, zu dem es durch Ausschaltung der 

Vernunft kommt, im Gegensatz zu der neuen Welt, die Bebuquin erschaffen will. 

Schließlich bleibt dem an der Welt und am eigenen Menschsein leidenden Bebuquin, 

wie Büchners Lenz, nur mehr das Ende in Wahnsinn und Tod. Auch Anz schlussfolgert, dass 

der Wahnsinn, dem der Protagonist am Ende anheim falle, nur eine Konsequenz der 

wiederholt propagierten Verwandlung zu einem neuen Menschen sei, der das logische 

Denken in Kausalzusammenhängen und das Streben nach Gleichgewicht, Einheit und 

Symmetrie überwunden habe, zugunsten einer alogischen Phantastik und Originalität, die das 

schlechthin Andere suche, das sich im Wunder verkôrpere (Anz 2002: 85). 

Im neunzehnten und letzten Kapitel des Romans wird auf einer halben Seite 

beschrieben, wie Bebuquin in seinem Zimmer innerhalb dreier Nächte, zwischen Wahnsinn 

und Paralyse hin- und hergerissen, stirbt. 

Sein letztes Wort „Aus― bestätigt, dass der Tod seine in ihn gesetzte Hoffnung nicht 

erfüllt und keine Verwandlung in ein neues Leben bringt. So scheitert Bebuquin letztendlich 

in seinem Versuch, das absolute und autonome Werk zu schaffen. Wie Siemon betont, ist er 

aber der einzige unter den Romanfiguren, die ihre ganze Persônlichkeit in ihrem Streben 

riskieren.
7
 

Ähnlich wie sein Protagonist Bebuquin ist auch der Autor daran gescheitert, mittels 

Negierung der Vernunft zu einer vôllig neuen und originellen Welt vorzustoßen. 

 

Bibliographie: 

 

Anz, Thomas (2002): Literatur des Expressionismus, Stuttgart; Weimar: Metzler. 

Büchner, Georg (
3
1968): Lenz. In: Werke und Briefe, Fritz Bergemann, München: 

Deutscher Taschenbuchverlag GmbH, S. 65-84. 

Einstein, Carl (1988): Bebuquin, editat de Erich Kleinschmidt, Stuttgart: Reclam. 

Kleinschmidt, Erich (1988) (ed.): Nachwort, an Carl Einsteins Bebuquin, Stuttgart: 

Reclam, S. 69-86. 

                                                
6 Idem. 
7 Idem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)
BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

220 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Krämer, Thomas (1991): Carl Einsteins „Bebuquin”. Romantheorie und 

Textkonstitution, disertaţie susţinută la Universitatea din Heidelberg, Würzburg: 

Kônigshausen & Neumann. 

Lange, Wolfgang (1996): „Wahnsinn. Die Grenze der Vernunft―. In: Der blaue 

Reiter. Journal für Philosophie, nr. 4 /1996 S. 30-35. 

Oehm, Heidemarie (1993): Subjektivität und Gattungsform im Expressionismus, 

München: Wilhelm Fink Verlag. 

Vietta, Silvio/Kemper, Hans-Georg (1997), Expressionismus, München: Wilhelm 

Fink. 

 

 

Wichtige Internetadressen: 

 

http://archive.is/5bTaS [07.01.2014]. 

http://www.derblauereiter.de/journal/journal/ausgaben/1-10/grenzpunkt-

mensch/leseprobe/ [05.01.2014]. 

 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)
BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

