JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 8/2016

DAS MOTIV DES WAHNSINNS IN DER EXPRESSIONISTISCHEN
LITERATUR: CARL EINSTEINS BEBUQUIN ODER DIE DILETTANTEN DES
WUNDERS (1912) - EIN ,,STUCK LITERARISCHEN WAHNSINNS*

Simona Olaru-Posiar
Assist., PhD, ,Victor Babes” University of Medicine and Pharmacy, Timisoara

Abstract: An example of the motif of madness in German expressionism is vividly depicted in
Carl Einstein’s surreal, fantastical novel Bebuquin oder Die Dilettanten des Wunders
(Bebuquin or the Miracle Dilettantes). It is as the title states “a piece of literary madness” or
better said a vivid example of rendering the motif of madness within a literary work in the
Expressionist tradition. The work of Carl Einstein is a protest against all beliefs within the
Wilhelminian society and is a carrier of symbols meant to trigger within the reader the
turmoil that the writer and the society he lived in felt.

Keywords: Wilhelminian society, motif of madness, Expressionism, identity crisis, protest

Neben den Biirgern und Kiinstlern, Vitern und Sohnen, Kranken, Tieren und
Gefangenen betrachtet Thomas Anz auch die Irren als Schlisselfiguren der
expressionistischen Literatur (Anz 2002: VII).

Die Figur des Irren erméglicht es den expressionistischen Schriftstellern, ihren Protest
und Hass gegen die wilhelminische Gesellschaft dadurch auszudriicken, dass der Irre als
,extremster Kontrast zur Normalitdt des verhassten Biirgers® (Anz 2002: 83) aufgefasst wird.
Zusammen mit Kranken, Verbrechern, Mordern, Selbstmordern, Gefangenen, Dirnen,
Bettlern und Kriippeln gehort der Irre zu den Randfiguren der Gesellschaft, zu den sozialen
AuBenseitern, denen die Expressionisten Sympathic entgegenbrachten. Thre Sympathie mit
den sozialen Randgruppen ist ein Indiz flir ihre Identititskrise, von welcher ausgehend sie
sich mit den Aullenseitern identifizieren.

Auch der Wahnsinn erscheint daher ,als negatives Gegenbild zu biirgerlichen
Tugenden wie Selbstdisziplin, Arbeitsfreude, Ordnung, soziale Anpassungsfihigkeit,
Pflichtbewusstsein, Affektkontrolle* (Anz 2002: 83). Dieses kritische Potenzial wohnte dem
Motiv des Wahnsinns schon in der Romantik inne, jedoch gelingt es den Expressionisten
dieses weit radikaler auszubauen. Das Wahnsinnsmotiv und der Irre stellen daher fiir die
expressionistischen Schriftsteller eine provokante Mdoglichkeit dar, ihre Gegenpositionen zu
den herrschenden Normen und Werten der wilhelminischen patriarchalischen Gesellschaft zu
artikulieren. Daher kommen den literarisch gestalteten Verriickten, den Irrenanstalten, die in
den Texten auftreten sowie den beschriebenen Wahnsinnszustdnden vor allem metaphorische
Funktionen zu. Mittels der Probleme der Irren veranschaulichen die Expressionisten die
Schwierigkeiten ihrer eigenen Existenz.

Wie Anz feststellt, wird die existentielle Metaphorik des Wahnsinns vom
Expressionismus in recht unterschiedlichen, zum Teil gegensitzlichen Bedeutungsvarianten
Kultur- und gesellschaftskritisch ausgelotet (sieche Anz 2002: 84-85). Der Wahnsinn kann als
rauschhafte Gliickserfahrung erscheinen, die in der alltiglichen Lebenswelt nicht mehr
moglich ist. Auch die Irrenanstalt erscheint dann als Zielpunkt der Flucht aus einer
unertriglichen Realitdt. Der Wahnsinn kann aber auch im Gegensatz dazu das Leiden eines
Menschen veranschaulichen, dessen Deformation und Beschddigtsein auf eine kranke und

213

BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016

krank machende Gesellschaft zuriickzufiihren ist. In Paul Zechs Gedicht Der Idiot z. B. wird
der Protagonist zu einer Metapher des Leidens an einer enthumanisierten Welt.

Anz hebt hervor, dass der Wahnsinn fiir den Expressionismus nicht nur ein Thema
war, sondern von ihm auch formal simuliert wurde, um die Normen der biirgerlichen Kunst zu
hinterfragen. Zum Beleg dieser These zitiert er eine Passage aus dem 1916 erschienen
Lehrbuch der Psychiatrie von Eugen Bleuler, in welcher dieser Grundsymptome der
Schizophrenie skizziert:

Die normalen Ideenverbindungen biilen an Festigkeit ein; beliebige andere konnen an
ihre Stelle treten. So kénnen aufeinanderfolgende Glieder der Beziehung zueinander ganz
entbehren, so dass das Denken unzusammenhéingend wird (zit. nach Anz 2002: 86).

Anz stellt die Ahnlichkeit der von Bleuler beschriebenen Schizophrenie-Symptome,
nimlich der Zusammenhangslosigkeit und der Inkohdrenz des Denkes mit den
expressionistischen  Stilmerkmalen heraus, indem er behauptet, die Expressionisten
versuchten den Wahnsinn mit Hilfe bestimmter Stilmerkmale wie dem Reihungsstil, der
Parataxe oder der regellosen Sprache nachzuahmen, die sich iiber die Regeln der Syntax, der
Rechtschreibung, der Zeichensetzung und Wortbildung hinwegsetzte. Damit war auch der
Wandel von éasthetischen Wertvorstellungen verbunden. So bot der Wahnsinn den
Expressionisten nicht nur die Moglichkeit einer Opposition zur Normalitdt des Biirgers,
sondern gleichzeitig auch zu den Normen biirgerlicher, d. h. vor allem klassisch-realistischer
Kunst.

Anz verweist auch auf einen bezeichnenden Nebeneffekt des mit der kiinstlerischen
Darstellung des Wahnsinns verbundenen Wandels dsthetischer Wertvorstellungen. Das
Interesse der Autoren an der Psychiatrie und Psychoanalyse bewirkte umgekehrt auch das
Anwachsen des Interesses der Psychiatrie am Zusammenhang von Kunst und Pathologie. Dies
fiihrte dazu, dass die literarischen und bildnerischen AuBerungsformen der Geisteskranken
deutlich aufgewertet wurden (Anz 2002: 88).

Der Wahnsinn kam auch der Vorliebe der Expressionisten fiir das Groteske entgegen.
Die Vorliebe der Expressionisten fiir den Wahnsinn und dabei vor allem in seinem negativen
Aspekt des Leidens an der Welt ist auf autobiographische Erfahrungsgrundlagen der Autoren
zuriickzufiihren. In Georg Heyms Tagebiichern finden sich oft Bemerkungen wie, dass er
nahe daran sei, wahnsinnig zu werden (zit. nach Anz 2002: 88). Jakob van Hoddis zeigte 1912
erste Anzeichen von Schizophrenie und kam kurz vor Ausbruch des Ersten Weltkrieges in
eine Heilanstalt. Georg Trakl litt unter schweren Depressionen, wurde demzufolge alkohol-
und drogenabhéngig. Ein Jahr vor seinem Selbstmord, angesichts der Griuel bei der Schlacht
von Grodek, schreibt er in einem Brief an Ludwig von Ficker von seiner Angst, wahnsinnig
zu werden und von dem Gefiihl, dass ihm die Welt entzweibricht (zit. nach Anz 2002: 89).

In seinem philosophisch gepriagten Essay Der Wahnsinn. Grenze der Vernunft
(1996) hélt der Literaturwissenschaflter Wolfgang Lange fest:

In Wabhrheit ist der Wahnsinn iiberall, er siedelt nicht einfach jenseits der Vernunft und
thren Aktivitdten, stellt mehr als bloB eine krankhafte Abweichung von den geregelten
Verfahren dar, die der Philosophie als Garanten geistiger Gesundheit gelten. [...] Der
Wahnsinn wohnt dem Denken selbst inne, ist ihm nicht &uBerlich, sondern seiner Logik
inhédrent. Nicht nur, dass er als eine Art Hintergrundrauschen stets dort noch zu vernehmen ist,
wo die Vernunft ihre Urteile fdllt; als Inbegrift all dessen, was nicht auf den Begriff zu
bringen ist, stellt der Wahnsinn zugleich so etwas dar wie einen Wieder- oder Doppelgianger
der Vernunft, ist mithin das, was diese in ithrem Innersten zusammenhéilt, was sie anstachelt

214

BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016

und umtreibt, und auf was sie, wie ihre Kritiker munkeln, am Ende immer wieder
hinausliuft.

Um seine These, dass der Wahnsinn die Grenze der Vernunft markiere, zu beweisen,
zitiert Lange die Aussagen zweier Philosophen zum Wahnsinn, Ludwig Wittgensteins und
Immanuel Kants. In einem im Nachlass Wittgensteins gefundenen Satz heif3t es: ,,Wenn wir
im Leben vom Tod umgeben sind, so auch in der Gesundheit des Verstands vom Wahnsinn.*
Auch Kant erkannte bereits in seiner Anthropologie, dass der Wahnsinn eine eigene, freilich
hochst private Logik besitze und sich insbesondere in Gestalt der Manie gewisser Methoden
zu bedienen wisse. Kant fligte jedoch hinzu, dass die Methode des Wahnsinns eine sei, die
den objektiven, mit Erfahrungsgesetzen zusammenstimmenden, zuwider laufe.

Genau diese Gedankengdnge wie auch die Unmoglichkeit, der Tatsache zu entrinnen,
dass der Wahnsinn der Vernunft innewohnt, verarbeitet Einsteins phantastisch-surrealer
Roman Bebuquin oder Die Dilettanten des Wunders und bringt sie in folgender Aussage
auf den Punkt: , Immer ist der Wahnsinn das einzig vermutbare Resultat* (Einstein 1988: 48).

Der Roman ist 1912 erstmals in der expressionistischen Zeitschrift ,,Die Aktion®,
erschienen. Lange sieht diesen Roman als ein Experiment in Sachen Wahnsinn, das dem
gesunden Menschenverstand keinerlei Konzessionen einrdumt. Vernunft schligt in
Unvernunft um, die Unvernunft entpuppt sich nicht selten als hohere Vernunft.

Im Roman spiegeln sich die Bildungsprozesse und Bildungskrisen des wenig iiber
zwanzig Jahre alten Studenten Einstein wieder, der zwischen 1904-1908 an der Berliner
Universitdit Kunstgeschichte und Philosophie studierte, ohne aber das Studium durch ein
Examen abzuschlieBen (siehe Kleinschmidt 1988: 73). So ldsst sich die Figur des Philosophen
und Kiinstlers Giorgio Bebuquin mit Einstein selbst identifizieren, aber auch zugleich mit
seinem Alter ego, Nebukadnezar Bohm (Kleinschmidt 1988: 74).

Der Titel des Romans steht mit dem jiidischen Traditionshintergrund Einsteins in
Verbindung, dessen Vater Leiter des israelitischen Religionsseminars in Karlsruhe war und
nimmt zu diesem negativ Bezug, wie das Erich Kleinschmidt in seiner Deutung herausstellt.
Kleinschmidt geht in seiner Interpretation des Namens Bebuquin von dem hebrdischen Wort
buga aus, das ,,Krug*, ,,Flasche® bedeutet und von der entsprechenden Talmudstelle, an der
dieses Wort vorkommt, wo es heifit, dass man einem Rabbi keine leeren Kannen anhidngen
sollte, oder genauer, ihn nicht als Vermittler falscher Lehren verleumden sollte. Aus dieser
geradezu idiomatisch gewordenen Stelle entwickelt sich die Bedeutung von buga zur
Bedeutung ,,Absurditidt”. Das Absurde und das Alogische ist aber gleichzeitig auch die
entscheidende Dimension sowohl der Einsteinschen Poetik wie auch des Romans selber
(Kleinschmidt 1988: 73, Fullnote 16).

So ist der Roman in erster Linie als ,,Revolte gegen alle konventionelle Logik®
(Kleinschmidt 1988: 73) zu verstehen. Das Aufbegehren Einsteins gegen die Welt seiner
Eltern, gegen die Welt der biirgerlichen Ordnung, die typisch fiir die expressionistische
Schriftstellergeneration ist, spiegelt sich in der tabuzerstorenden Atmosphére des Romans,
dessen Handlung in der Welt der Bohéme spielt. Die Bezirke von Bar und Zirkus, von
Kiinstler- und Hurentum, von Rausch und Sexualitdt, von Massenwahn, Wahnsinn und Tod
stehen der biirgerlichen Ordnungswelt krass gegeniiber.

Einstein opponiert in seinem epochenmachenden Text jedoch nicht blo gegen die
biirgerliche ithm verhasste Lebenswelt, sondern auch gegen jedwelche bis dahin giiltige
erzahlerische Konvention. So wird im Roman keine Wirklichkeit mehr abgebildet. Vielmehr
schafft sich der Text seine eigene Welt in einer Abfolge von Denkstationen und proklamiert
dadurch die absolute Autonomie der Kunst, die kein Spiegel der Welt mehr ist, sondern

! http://www.derblauereiter.de/journal/journal/ausgaben/1-10/grenzpunkt-mensch/leseprobe/ [05.01.2014].
215

BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016

individuelle und originelle Schépfung. Man kann auch von keiner traditionellen, in sich
konsistenten Handlung mehr sprechen. Diese wird durch Reflexionen und Kommentare
ersetzt, so dass man im Falle des Einsteinschen Textes von einer ,,erkenntnistheoretischen
Reflexionsprosa“ (siche Vietta/Kemper 1997: 151 und Oehm 1993: 190-192) sprechen kann.
Statt einer einheitlichen Handlung werden dem Leser narrative Bild-Sequenzen geboten, die
derart aufeinanderfolgen, dass jede einzelne als jeweils geschlossener Komplex aufgenommen
werden kann. Gemif der Einsteinschen an der kubistischen Asthetik geschulten Poetik soll
der Text auf den Leser wie ein gemaltes Bild als eine in sich geschlossene Einheit wirken. So
wird die Entkausalisierung der Handlung mit dem Prinzip des Nebeneinander ergidnzt. Auch
die Figuren entsprechen nicht mehr jenen des traditionellen Romans. Die Hauptfigur
Bebuquin ist vollig passiv, sie existiert nur im Denken, ihr Alter ego Nebukadnezar Bohm ist
ein Toter, der sich nach seinem Tod noch in der Welt herumtreibt. All diese ,,Vergehen*
gegen die Regeln des traditionellen Romans veranlassen Lange im Falle des Bebuquin von
einem ,,Stiick literarischen Wahnsinns* zu sprechen, mit welchem Einstein zu einem
»Generalangriff an die wissenschaftliche Vernunft*? ansetzt.

Dieser ,,Wahnsinn“ duBlerst sich jedoch nicht nur in dem formsprengenden
Romanexperiment, sondern auch in den Figurenreden, die vor Irr- und Aberwitz sprithen. Der
Wahnsinn wird mit Originalitdt gleichsetzt: ,,Beinahe wurden Sie originell, da Sie beinahe
wahnsinnig wurden® (Einstein 1988: 6).

Es heiB3t im Roman auch:

Zu wenig Leute haben den Mut, vollkommenen Blodsinn zu sagen. Haufig
wiederholter Blodsinn wird integrierendes Moment unseres Denkens; bei einer gewissen
Stufe der Intelligenz interessiert man sich flir das Korrekte, Verniinftige gar nicht mehr.

Die Vernunft macht zu viel GroB3es, Erhabenes zum Grotesken, Unmoglichen. An der
Vernunft ruinierten wir Gott die umfassende Idiosynkrasie (Einstein 1988: 18).

Die Abkehr von der Logik und von der Vernunft wird dadurch motiviert, dass diese
der Phantasie widersprechen. Gesetze, Axiome und Schlussfolgerungen entsprechen nicht
mehr der Fiille und der inneren Vielfalt des menschlichen Denkens. Bebuquin erkennt, dass
sich das Denken in Widerspriichen vollzieht:

Herr, ich weill, am Ende eines Dinges steht nicht sein Superlativ, sondern sein
Gegensatz, und die Erkenntnisse gehen zum Wahnsinn (Einstein 1988: 44).

Da die Dinge in ihrem Gegensatz kulminieren, liegt auch dem Denken keine ordnende
Logik mehr zugrunde und es endet im Wahnsinn. So setzt Einstein mit Hilfe des Wahnsinns
die Logik des konventionellen Denkens auller Kraft.

Seine Figuren sind, wie der Untertitel des Romans verrit, auf der Suche nach einem
Wunder, das den Ausbruch aus den beengenden Konventionen des biirgerlichen, rational-
logischen Denkens verwirklichen soll. Das Motiv der unruhigen Suche ist im Roman von
zentraler Bedeutung. Das Ausbrechen aus den offiziell giiltigen Denkformen und
Konventionen wird jedoch von der rationalen Welt mit Verriicktheit gleichsetzt. Wer sich den
gesellschaftlichen Normen nicht unterwirft, wird ins Irrenhaus gesperrt:

Wenn ein sympathischer Zeitgenosse sich mit AuBlerordentlichem abgibt, sperren sie
ihn ins Irrenhaus. Meine Herren, der Mann interessiert sich nur nicht fiir Ihre rationale Welt.

2 Idem.

216

BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016

Warum wollen Sie denn nicht einsehen, wenigstens dass lhre Vernunft langweilig ist?
(Einstein 1988: 18).

Wie Giorgio Bebuquin sind auch die anderen Romanfiguren Dilettanten, d. h.
Amateure oder Laien auf der Suche nach einem Wunder. Ihre Suche ist unfachménnisch,
stimperhaft und oberflachlich ausgefiihrt, denn sie unternehmen gar nichts, um das Wunder
zu verwirklichen, sie warten nur darauf. Die Hauptfigur analysiert selbstkritisch ihre
Passivitét:

[...] welch schlechter Romanstoff bin ich, da ich nie etwas tun werde, mich in mir
drehe; ich mochte gern iiber Handeln etwas Geistreiches sagen, wenn ich nur wiisste, was es
ist. Sicher ist mir, dass ich noch nie gehandelt oder erlebt habe (Einstein 1988: 8).

Im vierten Kapitel, nachdem Bebuquin mehrere Wochen griibelnd in seinem Zimmer
verbracht hat, versucht er ein Wunder zu vollbringen:

Seit Wochen starrte Bebuquin in einen Winkel seiner Stube, und er wollte den Winkel
seiner Stube aus sich heraus beleben. Es graute ihm, auf die unverstdndlichen, niemals
endenden Tatsachen angewiesen zu sein, die ihn verneinten. Aber sein erschopfter Wille
konnte nicht ein Stdubchen erzeugen, er konnte mit geschlossenen Augen nichts sehen. ,,Es
muss moglich sein genau wie man frither an einen Gott glauben konnte, der die Welt aus
nichts erschuf ...« (Einstein 1988: 11).

Johann Siemon zéhlt einige literarische Vorbilder fiir diese Textpassage auf.® Er
erwahnt das biblische ,,Gott schuf aus dem Nichts®, die Stelle aus Goethes Faust, wo sich
dieser um die Ubersetzung des Johannes Evangelium bemiiht und sich fiir ,Jm Anfang war
die Tat®, statt ,Jm Anfang war das Wort* entscheidet, cine Passage aus Goethes Wilhelm
Meisters Wanderjahre, in der Wilhelm seinem toten Jugendfreund Atem einblasen will, aber
auch Biichners Lenz, der ein totes Kind zu beleben versucht:

[...] er warf sich nieder; er betete mit allem Jammer der Verzweiflung, dass Gott ein
Zeichen an ihm tue und das Kind beleben moge, wie er schwach und ungliicklich sei; dann
sank er ganz in sich zusammen und wiihlte all seinen Willen auf einen Punkt. So sal3 er lange

starr. Dann erhob er sich und fasste die Hdnde des Kindes und sprach laut und fest: ,,Steh auf
und wandle!“ (Biichner 1968: 77-78).%

Trotz der offensichtlichen Verwandtschaft der Einsteinschen Textpassage zu diesen
Motiven géibe es, so Siemon, auch einen grundlegenden Unterschied. Wahrend sich alle
vorherigen Schopfungsversuche auf Gottes Allmacht berufen, sei diese bei Einstein ldngst
nicht mehr gegeben. Bebuquin fiihlt sich berufen, an Gottes Stelle das Wunder zu vollbringen,
um die menschliche Autonomie zu bekréftigen. Der Mensch hat alles selbst zu leisten.

Bebuquin bewegt sich stindig im Kreis, bespiegelt sich selbst, sucht vergeblich das
Wunder mittels Rausch und Traum zu erreichen. Schlielich erhofft er sich von der
Krankheit, vom Wahnsinn und vom Tod eine Verwandlung:

Er sehnte sich nach dem Wahnsinn, doch seinen letzten ungeziigelten Rest Mensch
angstigte es sehr (Einstein 1988: 7).

3 http://archive.is/5bTaS [07.01.2014].
* Siehe auch S.

217

BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016

O Krankheit, komme, nur du kannst mir Grenzen geben, Gott lass mich einen
ungeheuren Schmerz empfinden, damit der Geist paralysiert werde, oder vielleicht, o

Hoffnung, schafft die Krankheit einen neuen Korper; fihig zu den sonderlichen Dingen, deren
ich bedarf (Einstein 1988: 43-44).

Wie Thomas Kramer (1991: 124) betont, ist das Entscheidende an dieser Krankheit,
dass sie ,.komme[n]*“ muss, d. h. keinerlei Aktivitit erfordert. Die Aufgabe, die eigene
Existenz zu gestalten, wird an die Krankheit bzw. an Gott delegiert. Der Krankheit wird die
Aufgabe des Schaffens, der aktiven Gestaltung zugeschoben und Bebuquin ldsst sich in die
passiv-infantile Rolle dessen zuriickfallen, der die Befriedigung seiner Bediirfnisse erwartet.

Im sechzehnten Kapitel des Romans besucht Bebuquin einen Zirkus, da er gehort hat,
dass irgendwelche neue Sektierer und verschiedene Messiasse versuchen, Einfluss auf die
Menschen zu nehmen. Im Zirkus erlebt er, wie durch eine spiegelnde Saule, welche wéihrend
eines Radlertricks in die Arena fahrt, eine Massenpsychose im Publikum ausgelost wird.
Diese Séule, in welcher sich die Menschen verzerrt spiegeln, fiihrt, unterstiitzt von einer
Flotenbldserin, die das Publikum hypnotisierend neben der Sidule einhergeht, die
Massenpsychose herbei.

Die Biirger sahen sich darin, [in der spiegelnden Séule] bald strahlend iibergrof3, bald
verzerrt; diese Spiegel zwangen, immer wieder hineinzuschauen. Mauler schluckten die
Arena, und die Finsternis aufgerissener Gurgeln verdunkelte sie. Die Blicke versuchten, die
hohe Spiegelsdule zu durchbrechen. Ein Weib stiirzte aufgewdlbten Rocks hinunter unter dem
Druck neugierigen Staunens. Eine Galerie brach durch. Inmitten die Spitzen der
unermiidlichen Finger der Bliserin und die Spiegel, die einen Tanz mit ihrem Schatten und
dem der Zuschauer begannen. Diese waren sich entwendet, entblitzt, eine Dame starb, so sehr
verlor sie sich an der Gestalt der Spiegel, die mit dem Schatten der andern sprechend tanzten.
Die Séule trat in die Schatten geschwungenen Sprunges.

Die Menschen verwandelten sich in sonderliche Zeichen in den Spiegeln; das
Publikum wurde leise irrsinnig und richtete in drehendem Schwindel seine Bewegungen nach
denen der Spiegel; um die Spiegel sausten farbige Reflektoren (Einstein 1988: 44-45).

Die Massenhysterie nimmt immer groteskere Ziige an: Ein junger Mann fahrt zur
Decke ins Freie hinaus, das Publikum rast bis zum néchsten Tag, als mehrere
Eisenbahnwaggons die Toten und die Irren abtransportieren.

Einstein potenziert den Massenwahn noch durch die Verldngerung der Hysterie in der
Stadt um ein halbes Jahr. Er zeigt auf, welche Gefahren in der Ausschaltung der Vernunft und
der Regression in archaische Verhaltensmuster verborgen liegen. So ist die Darstellung des
Massenwahns als Warnung vor den entsetzlichen Moglichkeiten, die im Menschen ruhen, zu
verstehen. Johann Siemon weist in seiner Arbeit zu Carl Einsteins Bebuquin darauf hin, dass
die krankhafte Entgleisung des Verhaltens, zu dem die Allgemeinheit verfiihrt und
angestachelt wird, einen heutigen Leser erschreckend an Griueltaten des Zweiten Weltkrieges
erinnert, auch wenn man weiB, dass das Buch lange vor dem ersten Weltkrieg entstanden ist.”

In der Stadt war ein halb Jahr Fasching. Biirger leisteten Bedeutendes an Absurditit.
Ein grotesker Krampf iiberkam die meisten. Ein bescheidner Spall war’s, sich gegenseitig die
Hirnschale einzuschlagen. Die Raserei wurde dermafen schmerzlich, dass man begann zu
toten.

® Idem.

218

BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016

Man begann mit einem Alten, der als Pierrot angezogen an einem Wegweiser bei den
FiiBen aufgehingt wurde.

Ein Midchen, das noch einen Rest Vernunft besal3, schrie ,.hier stirbt der Allmensch*
und bat, sie gleichfalls zu hdngen; denn sie sei Morder und Gehéngter schon ohnehin, dank
ihrer ethischen Sensibilitét.

Sie wurde unter nicht unbedeutenden Greueln beinlings gehidngt. Jedoch veriibelte
man ihr, dass sie keine Unterwésche trug. Verschiedene Messiasse traten mit Erfolg auf,
Messiasse der Reinheit, der Wollust, des Pflanzenessens, des Tanzes, hypnotisierende
Messiasse und einige andere. Hatte man genug Anhdnger, so wurde die Sache langweilig.
Uberlebte Messiasse verwandte man als Redakteurs, zumal ihnen Sensation geliufig war. Die
neue Weltanschauung kristallisierte sich zur Ziege, die ein Bein gebrochen hat (Einstein 1988:
45-46).

Die anarchische Gesellschaft, die von den verschiedenen Messiassen durch die
Verflihrung der Massen heraufbeschworen wurde, ist aber keineswegs die neu geordnete
Welt, die sich Bebuquin erhofft. Denn wie Siemon hervorhebt, geht es dem Protagonisten des
Romans nicht um eine Ausschaltung der Vernunftkategorien, sondern um eine Uberwindung
derselben.® So steht die Beschreibung des Massenwahns, zu dem es durch Ausschaltung der
Vernunft kommt, im Gegensatz zu der neuen Welt, die Bebuquin erschaffen will.

SchlieBlich bleibt dem an der Welt und am eigenen Menschsein leidenden Bebuquin,
wie Biichners Lenz, nur mehr das Ende in Wahnsinn und Tod. Auch Anz schlussfolgert, dass
der Wahnsinn, dem der Protagonist am Ende anheim falle, nur eine Konsequenz der
wiederholt propagierten Verwandlung zu einem neuen Menschen sei, der das logische
Denken in Kausalzusammenhidngen und das Streben nach Gleichgewicht, Einheit und
Symmetrie iiberwunden habe, zugunsten einer alogischen Phantastik und Originalitét, die das
schlechthin Andere suche, das sich im Wunder verkorpere (Anz 2002: 85).

Im neunzehnten und letzten Kapitel des Romans wird auf einer halben Seite
beschrieben, wie Bebuquin in seinem Zimmer innerhalb dreier Nachte, zwischen Wahnsinn
und Paralyse hin- und hergerissen, stirbt.

Sein letztes Wort ,,Aus* bestédtigt, dass der Tod seine in ihn gesetzte Hoffnung nicht
erfiillt und keine Verwandlung in ein neues Leben bringt. So scheitert Bebuquin letztendlich
in seinem Versuch, das absolute und autonome Werk zu schaffen. Wie Siemon betont, ist er
aber der einzige unter den Romanfiguren, die ihre ganze Personlichkeit in ihrem Streben
riskieren.”’

Ahnlich wie sein Protagonist Bebuquin ist auch der Autor daran gescheitert, mittels
Negierung der Vernunft zu einer vollig neuen und originellen Welt vorzustof3en.

Bibliographie:

Anz, Thomas (2002): Literatur des Expressionismus, Stuttgart; Weimar: Metzler.

Biichner, Georg (*1968): Lenz. In: Werke und Briefe, Fritz Bergemann, Miinchen:
Deutscher Taschenbuchverlag GmbH, S. 65-84.

Einstein, Carl (1988): Bebuquin, editat de Erich Kleinschmidt, Stuttgart: Reclam.

Kleinschmidt, Erich (1988) (ed.): Nachwort, an Carl Einsteins Bebuquin, Stuttgart:
Reclam, S. 69-86.

& 1dem.
" 1dem.

219

BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016

Kridmer, Thomas (1991): Carl Einsteins ,,Bebuquin”. Romantheorie und
Textkonstitution, disertatie sustinuta la Universitatea din Heidelberg, Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann.

Lange, Wolfgang (1996): ,,Wahnsinn. Die Grenze der Vernunfi“. In: Der blaue
Reiter. Journal fiir Philosophie, nr. 4 /1996 S. 30-35.

Oehm, Heidemarie (1993): Subjektivitit und Gattungsform im Expressionismus,
Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Vietta, Silvio/Kemper, Hans-Georg (1997), Expressionismus, Miinchen: Wilhelm
Fink.

Wichtige Internetadressen:
http://archive.is/5bTaS [07.01.2014].

http://www.derblauereiter.de/journal/journal/ausgaben/1-10/grenzpunkt-
mensch/leseprobe/ [05.01.2014].

220

BDD-A23146 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:38:55 UTC)


http://www.tcpdf.org

