
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 8/2016 

 

176 

 

“FÎRTATE” AND “NEFÎRTATE” IN LUCIAN BLAGA’S ARCA LUI NOE1 
 

Lucian Vasile Bâgiu, Senior Lecturer, PhD, Lund University and Paraschiva 
Negru, MA Student, “1 Decembrie 1918” University of Alba-Iulia 

 

 

Abstract: ŖArca lui Noeŗ (ŖNoahřs Arkŗ, 1944) is based on a folk tale influenced by 

Bogomilism. Brother and Unbrother stand for the antinomic duality of the absolute principle. 

Fellow and Unfellow are indestructibly united. Unbrother cannot be mastered and Brother 

would be an ontic sterility if his fellow absent. However the Bogomilic vision becomes 

complicated in Blagařs meaning. The greybeard Brother, the Patriarch is Ŗthe forefather of 

all ancestorsŗ who comes Ŗfrom here and from further awayŗ, that is the archetype monad. 

Yet, if Unbrother is the shadow of Brother, one has to conclude that he dates from the same 

beginnings, also Ŗthe forefather of all ancestorsŗ. Therefore, who and where might be their 

father? If not Ŗin existenceŗ anymore, then the mankind might have been left at the mercy of 

an amicable but eternal facing of the two brothers. The prototype of humanity looks like a 

waste, a spiritual mutant so the will of the Patriarch arises with a drastic determination. If the 

mankind created in the likeness of Brother bears more resemblance to Unbrother, then the 

Patriarch himself is about to find his own needlessness. Thus a new series of ontology is to be 

created in order to provide another chance to the ontic itself. Through a coincidentia 

oppositorum we can assert that in ŖManole, the Craftsmanŗ life is a receptacle for creation 

whereas in ŖNoahřs Arkŗ the creation is the sole receptacle for life. One could argue a 

Sophianic expectation (adapted by the philosopher Lucian Blaga from Spengler and 

Frobenius, the transcendent descending, revealing itself in a embodiment of the universe): the 

Ark itself rises as the supreme receptacle of Life, assigned by the absolute.      

 

Keywords: Bogomilism, antinomy, life, creation, ark 

 

 

Dacă în Avram Iancu umanul era mitizat, în Arca lui Noe miticul este umanizat, 

această coincidență a opozițiilor la finele dramaturgiei blagiene relevând poate cel mai frapant 

preocupările febrile ale filosofului în a-și revela absolutul, fie prin proiectarea contingenței în 

transcendență, fie prin constatarea absolutului în descendență. Arca lui Noe reprezintă un efort 

suprem în acest sens, întrucât ambele perspective se regăsesc îngemănate și potențate ca 

arhetip, timpul acțiunii „în preistorie‖, acel timp mitic al începuturilor esențiale și eterne, 

obligându-ne la o reconsiderare a onticului și a ontologicului ca expresii spirituale ale 

paradigmei fondului absolut. Asistăm la o imposibilitate funciară de abordare estetică a unui 

produs literar în care „tema, personajele, timpul acțiunii sunt mitice‖, în care „«puterile» cu 

identitate schimbătoare din Meșterul Manole sau din Cruciada copiilor apar aici distincte și 

figurate antropomorfic‖
2
. 

„Eresurile bogumilice, fertile în felul lor, au căzut  oarecum la întâmplare și pe 

pământul locuit de români, au căzut ca niște semințe de păpădie cu soarta poruncită de vânt 

(…). Bogumilismul, credință hotărât dualistă, susținea că în lume se bat două principii, al 

Binelui și al Răului, isbânda finală a unuia sau a celuilalt atârnând în bună parte de hotărârea 

omului de a da concursul său luminii sau întunericului (…). Bogumilismul este la noi eres 

visat, iar nu eres organizat. Ideile bogumilice au pătruns la noi în folclor. O seamă de motive 

                                                
1
 Fragment revizuit din volumul Lucian Bâgiu, Lucian Blaga și teatrul. Eseu despre absolutul estetic, Iași, TipoMoldova, 

2014, ISBN: 978-606-676-496-4 
2 George Gană, Teatrul lui Lucian Blaga, studiu introductiv la Lucian Blaga, Opere, 3, Teatru, București, Ed. Minerva, 1986, 

p. LV. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:00 UTC)
BDD-A23141 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

177 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

bogumilice și-au găsit la noi răsunetul în legende cosmogonice, cari circulă în popor până 

astăzi‖
3
. Aceasta constituie perspectiva prin care se pot decodifica corect intențiile autorului 

în construirea ultimei sale drame publicate. Faptul că punctul de plecare îl constituie o 

legendă cosmogonică populară o recunoaște Blaga însuși: „Constrâns să trăiesc un timp a 

cărui încheiere nu se întrezărea, într-un cătun ascuns din fundul unei văi, cu munți ce 

închideau zarea jur împrejur, izbuteam să lărgesc indefinit orizontul cel puțin cu închipuirea. 

Și mă împresurau cu semnificații proprii unui cosmos legendar. (…) Subiectul mi-l oferea o 

veche legendă populară, care trebuia să fie bogat amplificată spre a putea forma canavaua 

unei piese. Legenda, ca un arbore, trebuia să-și mai alcătuiască o coroană mare și deasă, care 

să miroasă a frunză verde. Legenda populară, sumară, descărnată, vorbea despre biblicul Noe, 

cel chemat să-și clădească o arcă în vederea potopului. Spre deosebire de cele cuprinse în 

scriptură, legenda împletește viața și intențiile lui Noe cu o acțiune pusă la cale din partea 

Diavolului, cu gând de a zădărnici forța salvatoare … Legenda se preta din cale afară la 

alcătuirea unui «mister teatral» (…). Legenda se transformă în mit, ce se localiza, uneori cu 

trăsături de crud realism, aici, în acest cătun. Presimțeam că subiectul meu cosmic într-un fel, 

avea să absoarbă în sine toată atmosfera acestei așezări omenești, care era aceea a unui sat 

românesc cu viața mai veche decât istoria omenească și în atâtea privinți și mai presus de 

orice «istorie». Și personajele, întrezărite și rotunjite după necesități ale creației poetice, intrau 

ca de la sine în drama închipuită, pe motivul legendar al lui Noe. Legenda, cu lupta tăioasă 

dintre bine și rău, era desigur de obârșie bogumilică‖
4
. Așadar, Lucian Blaga apelează la o 

legendă folclorică și, implicit, la credința bogumilică, o adaptare creștină a unei străvechi 

filosofii și spiritualități a culturii și civilizației, un izvor cert fiind dualismul persan. Dar 

deopotrivă folclorul și bogumilismul recuperat din acesta nu sunt decât datele de suprafață ale 

esenței preocupării dramaturgului în Arca lui Noe,  dramă care reconfigurează un mit 

cosmogonic, până la a se identifica cu un „mit originar‖
5
, eres arhetipal care, pentru Blaga, se 

constituie în mitul originar, dimensiunea spirituală matrice pentru întreaga configurație a 

onticului și ontologicului. Și pentru aceasta Blaga apelează la evenimentul preistoric al 

potopului, diluviu biblic doar în aparență, căci povestea se regăsește obsedant în toate 

culturile preistorice. Meritul biblic este acela de a fi asigurat legendei perenitatea, întrucât 

„ceea ce trebuie să spunem, răspicat, este că miracolul istoric al creștinismului se datorește în 

primul rând capacității sale de salvare a numeroaselor tradiții, credințe și ritualuri străvechi; 

de salvare,  iar nu de simplă asimilare‖
6
. Creștinismul în Arca lui Noe, la fel ca oriunde 

altundeva în creația blagiană, constituie doar o etapă târzie și problematică a unei „presupuse 

mentalități ancestral autohtone‖
7
, „geniul nostru etnic‖

8
 neputând fi revelat de ortodoxism în 

exclusivitate. Și de aici apelul la mitologia originară, care, în raport cu creștinismul, va lua 

conotațiile unui eres. Eres, dar care exprimă spiritualul autentic. De ce potopul? Pentru că 

datorită lui ființăm noi, civilizația de astăzi: „Apele simbolizează suma universală a 

virtualităților; ele sunt Fons et origo,  rezervorul tuturor posibilităților de existență; ele preced 

orice formă și susțin orice creație … Contactul cu apa comportă totdeauna o regenerare, 

pentru că scufundarea fertilizează și multiplică potențialul vieții‖
9
. Potopul a presupus o nouă 

cosmogonie, distrugere și creație, regresiune și regenerare, jertfă și faptă. În Arca lui Noe 

potopul constituie și prilej de revelare a înfrățirii lui Fârtate și Nefârtate, dualitatea antinomică 

                                                
3 Lucian Blaga, Fârtate și Nefârtate în vol. Isvoade, ediție îngrijită de Dorli Blaga și Petre Nicolau, prefață de George Gană, 
București, Ed. Minerva, 1972, p. 207-208. 
4 Idem, Arca lui Noe, fragment de jurnal în „Gazeta literară‖, 6 iunie 1967, apud Eugen Todoran, Lucian Blaga. Mitul 
dramatic, Timișoara, Ed. Facla, 1985, p. 51-52. 
5 Eugen Todoran, op.cit., p.50. 
6 Mircea Eliade, Comentarii la Legenda Meșterului Manole în vol. Drumul spre centru, București, Ed. Univers, 1991, p. 476. 
7 Doina Modola, Lucian Blaga și teatrul. Insurgentul. Memorii. Publicistică. Eseuuri, București, Ed. Anima, 1999, p. 110. 
8 Lucian Blaga, Apriorism românesc în vol. Spațiul mioritic, București, Ed. Humanitas, 1994, p. 218.  
9 Mircea Eliade, Images et symboles, Paris, Gallimard, 1952, p. 199-200, apud Eugen Todoran, op. cit., p. 55. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:00 UTC)
BDD-A23141 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

178 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

a principiului absolut. Însă o atentă analiză a textului blagian rezervă multe alte surprize și un 

paradox implicit: dacă Fârtate și Nefârtate sunt frați, cine este tatăl lor?  

Lumea antediluviană configurată de Blaga anunță prin ea însăși iminența unei 

apocalipse: „Crește spurcata, buruiana lui Nefârtate, ca un codru pe tot întinsul! Umbli și te-

mpleticești în ea, pretutindeni. Și-a făcut răutatea și nemernicia casă până unde ajunge ochiul 

și mai departe‖ se lamentează Moșul, recunoscându-l pe Diavol drept frate prin numirea 

acestuia ca Nefârtate. Starea de fapt a comunității are unele ecouri din dramele blagiene 

anterioare: „-n sat femeile nu mai nasc deloc‖ este o postură mai gravă a impasului din 

Meșterul Manole, unde „copiii nu mai cresc și țâța femeilor nu mai dă lapte‖. Femeile nu mai 

nasc întrucât și le-a adjudecat pe toate Nefârtate, care, fiind sterp, va condamna întreaga 

comunitate la extincție sigură. Și aici întâlnim o primă sugestie paradoxală a similarității 

dintre faptele celor doi frați: lumea oricum s-ar fi îndreptat către extincție, datorită lui 

Nefârtate, iar potopul Moșului nu va face decât să grăbească această neantizare, oferind însă 

și promisiunea unei ulterioare fecundități. Prin urmare, ceea ce urmărește unul, desăvârșește 

celălalt, în înțelegere tacită sau în concurență acerbă, în care nu va exista învins sau învingător 

din simplul motiv că unul fără celălalt nu poate exista: „În cele mai multe legende ale noastre 

se spune că «la început», adică mai înainte de a fi lumea cu toate ale ei, ființau doi frați: 

Dumnezeu și Dracul, «Fârtate» și «Nefârtate». În afară de aceștia nu mai era nimic, sau cel 

mult biblicul noian de apă (oceanul cosmic din viziunile sumero-babilionene). În legendele 

noastre, cari potrivesc în tipar dualist conținutul Genezei, Fârtate și Nefârtate reprezintă 

principii diametral opuse: Binele și Răul, dar Fârtate și Nefârtate sunt socotiți ca «frați», ca 

ființe din aceeași tulpină. Dualismul bogumilic și-a pus pecetea pe aceste principii, întrucât 

numele de Fârtate și Nefârtate cuprind afirmația și negația, ridicate la rang de puteri cosmice. 

Totuși în legendele noastre Fârtate și Nefârtate nu luptă unul cu celălalt categoric, dramatic și 

fără concesii. Posibilitățile dramei cosmice sunt date o dată cu cele două nume, implicând 

tendințe, semnificații, caractere. Mitul ia cel mai adesea înfățișare de snoavă. Fârtate și 

Nefârtate sunt puși în situația de a «colabora»; ei își pun probleme și croiesc împreună 

proiecte: datorită firii lor ei ajung însă mereu să se «lucreze» unul pe celălalt. Cele două 

principii personificate în Fârtate și Nefârtate s-apucă împreună de același lucru, dar ei se 

căznesc necontenit să se scoată din joc unul pe celălalt. Nefârtate încearcă să păcălească pe 

Fârtate la fiecare pas, dar isprăvile sale n-au ascuțiș și sunt adesea întoarse spre bine de 

Fârtate. Lucrurile și situațiile de la origine sunt văzute ca de un țăran mucalit‖
10

. Practic aceste 

afirmații ale eseistului Lucian Blaga oferă datele esențiale ale dramei Arca lui Noe, în a cărei 

scenă VII de la finele Actului al treilea îi regăsim pe Nefârtate și Moș într-o discuție amicală, 

în care evaluează situația și stabilesc, de comun acord, planuri post-diluviene: 

‖Nefârtate  

Poftim ia loc Fârtate – Moșule, ‗ei fi oboist de drum! 

Moșul 

(ia loc pe laviță) 

Oboseala ca oboseala, dar durerea la-ncheieturi. Mă ține de-o vreme reumatismul, răul 

surd, mai rău ca niciodată! 

Nefârtate  

Nu-i de mirat, Moșule, de vreme ce se pregătește de-o ploaie cum n-a mai fost! În ajun 

de potop trebuie să-ndure cumplit cei cu reumatisme-n glezne! 

Moșul  

Ai dat cu ochii și de asta? 

Nefârtate  

                                                
10 Lucian Blaga, Fârtate și Nefârtate în vol. cit., p. 208-209. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:00 UTC)
BDD-A23141 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

179 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Cât timp este femeie în lume, mai descoperi, cu hâr, cu mâr, câte ceva… Nu ți se pare, 

Fârtate – Moșule, că ființele despărțite în două, în bărbat și femeie, au ieșit dintr-un gând 

greșit chiar de la-nceput? Pentru lumea nouă, la a cărei zidere purcezi, ar fi poate cu cale să 

îndrepți neajunsul și să pui la încercare și alte izvoare! 

Moșul  

(dă din cap cu resemnare) 

Îți sunt mulțumitor pentru sfat, Nefârtate. De n-oi uita, m-oi mai gândi! 

Nefârtate  

M-abat pe a arca lui Noe. Dacă ai ceva, vreo vorbă sau veste de trimis, bucuros le-o 

trec. 

Moșul  

Mulțumesc – n-am nimic de trimis …‖ 

Ca „ființe din aceeași tulpină‖ Moșul și Nefârtate sunt confundați de Noe, în 

necunoștință de cauză, pe criteriul eternității imuabile a amândurora: „aș zice – parcă-parcă ai 

aduce puțin cu Nefârtate. Nici zilele lui, zice-se, nu le-a numărat nimeni, sau vorbind în 

icoane, și sacul zilelor sale e un sac fără fund‖. Dealtfel Moșul are o identitate incertă, ezitând 

în mod programat a se   autodefini drept principiul Binelui absolut, din moment ce lumea 

alcătuită odată de el a sfârșit într-un eșec ontologic, într-o gravă abatere de la proiectul divin. 

Astfel afirmă evaziv că vine: „de-aci și de mai departe‖ – adică de acum și de mai târziu, din 

lume și din poveste. Formal, valențele sacrale ale Moșului sunt aceleași cu ale Orbului și ale 

lui Isus-Pământul, ecou târziu al începuturilor dramaturgiei blagiene: „eu știu tot și aud tot. Eu 

aud și cu frunzele codrului, câte se mișcă spre miazănoapte și miazăzi, și am mii de urechi, pe 

care le lipesc pe pământ și aud. Eu aud și cu urechile măgarului, care ascultă din ușă, și vezi 

cât sunt de mari! Mie nimic nu mi-e ascuns!‖. Este aceeași divinitate imanentă, aceeași 

viziune panteistă asupra contingenței infuzate de ordinea sacrală, reconfigurare a viziunii lui 

Thomas d‘Aquino și Giordano Bruno. Doar că prezența nemijlocită a transcendenței în 

contingent nu pare a avea vreun efect curativ în stoparea derapajului ontologiei. Prototipul 

umanității pare a fi un rebut, un mutant spiritual în raport cu datele originare, drept care voința 

Moșului va interveni cu o decizie drastică, dictată, în fond, de necesități oarecum egocentriste: 

dacă umanitatea creată după chipul și asemănarea Sa seamănă mai mult cu Nefârtate, Moșul 

însuși se află în iminența constatării propriei futilități, drept care se cere crearea unei a doua 

serii de ontologie, pentru a oferi o nouă șansă onticului. Această interpretare poate fi susținută 

prin chiar sfârșitul dramei, în care Ion, unul dintre fiii lui Noe, surprinde imaginea cerului pe 

pământ : „Uneori … când plouă – și se face pe uliți câte-o băltoacă – și pe urmă se deschide 

iar cerul senin – îmi place atunci să mă aplec peste băltoacă. În fund se vede cerul și e așa de 

grozav de adânc! Adânc, adânc – că mi se strânge inima! Acu – dac-aș cădea!‖. Că sămânța 

noii ontologii, reprezentată de Noe și ai săi, are reale șanse de a fi proiectată în absolut poate 

fi dedus din întrebarea, e drept, retorică, a aceluiași Ion: „din prăpastia de sus, în care nu 

cădem – c-o vedem numai așa – în băltoacă! Mamă, ieșind de aici, unde ne mutăm?‖. Se vor 

muta în arcă, vehicul care îi va purta „pe drumul care astăzi este încă al văzduhului. Iar arca 

va pluti, tot mai sus, tot mai sus. Până deasupra tuturor munților. Și-n ceasul cumplit, când 

sub noi va fi pierit în adâncuri toată suflarea, noi în arcă vom zămisli prunc nou‖.  

În ceea ce privește contemplarea cerului în băltoacă, este o reiterare a unei metafore 

blagiene de la începuturile dramaturgiei sale, din Tulburarea apelor, unde Popa se întindea 

„în umbra unei fântâni/ Apele-n adânc sunt liniștite/ și de acolo mă privește/ verde, limpede, 

adânc – Ochiul lumii‖. Acest „ochi al lumii‖, precizam cu acea ocazie, se regăsește și în lirica 

blagiană, Cap plecat și Iezerul fiind doar două ilustrări în acest sens. Dealtfel Arca lui Noe 

reia multe dintre metaforele și motivele pieselor anterioare, asigurând astfel un univers 

tematic și ideologic specific, o constantă a viziunii autorului asupra subiectului dramatic. 

Dincolo de configurarea unui tărâm în pragul colapsului ontologic, a viziunii panteiste asupra 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:00 UTC)
BDD-A23141 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

180 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

sacrului și a metaforei revelatorii a „ochiului lumii‖, un alt exemplu concludent îl oferă arca 

însăși.  

Arca lui Noe este în sine o profesiune de credință și un simbol al creației. Mai mult 

decât atât, este asemuită cu zămislirea unei vieți umane: „Și-ți încuviințez răstimp de la crai 

nou până la crai nou, de nouă ori. De atâta răgaz are nevoie și pruncul spre a se clădi în 

pântecele femeii. Fii cu luare aminte, că arca ta aceasta va fi: zămislirea nouă în pântecele 

lumii‖. Nu ne este greu a face o paralelă cu zămislirea bisericii lui Manole prin încadrarea în 

datele sale, fizice și spirituale, a vieții umane, jertfa Mirei. Așadar, revine obsedanta parabolă 

a nașterii creației ca zămislire supremă a vieții, în acest caz, al lui Noe, fiind mult mai evident 

că fapta, Creația va constitui unica șansă de mântuire a vieții în perspectiva potopului. Printr-o 

coincidentia oppositorum vom putea susține că dacă în Meșterul Manole viața constituia 

receptacul pentru creație, în Arca lui Noe creația constituie unicul receptacul pentru viață. Iar 

coincidențele între cele două drame blagiene continuă: creația și-l arogă pe Noe în totalitate: 

„eu de când m-am legat să clădesc arca, m-am despărțit de toate ale mele‖. O replică aproape 

identică se întâlnea la Manole: „Înfăptuirea bisericii cere tot‖. În momentul în care arca îi este 

devastată, Noe exclamă: „Am pierdut totul!‖ și își pregătește ștreangul pentru a-și lua viața. 

Ne reamintim că Manole a înțeles la finele dramei să-și sacrifice și viața pentru a avea acces 

în absolut. Inconștient, Noe repetă același gest suprem, moment în care trăiește revelația prin 

relevarea toacei Tăriei, instrument șamanic prin profesarea căruia își va desăvârși creația și 

menirea. Anterior Noe își identificase, în același context, creația cu vatra: „Am pierdut 

vatra!‖. Unul dintre zidarii bisericii în Meșterul Manole realizează aceeași identificare: „dorul 

de ea e în noi ca un dor de casă‖, cu acel prilej observând că nu putem disocia vatra și creația 

în cazul creatorilor umani întrucât ei ființează ca entități în măsura în care creează casa ființei. 

Până la un anumit punct putem susține că Ana manifestă o profundă neîncredere în 

autenticitatea creației lui Noe și apără în fața acestuia firescul vieții, asemănător cu pledoaria 

Mirei în fața lui Manole: „Grămadă netrebnică de bârne. Lemn ieftin vrea Moșul (…). Săriți 

oameni buni, să se curme odată nebunia asta! Săriți, să se facă sfârșitul visului rău!‖. Dar Ana 

este indusă în eroare de Nefârtate, iar la finele dramei acceptă, revelator, minunea creației lui 

Noe.  

O altă coincidență a dramaturgiei blagiene o constituie atitudinea ludică. În momentul 

în care schițează planul arcei, Noe se explică disimulând: „Mă joc‖, „ca unul care croiește un 

vis nerod‖. Am relevat importanța ludicului în cazul copiilor daci din Zamolxe  și al zidiri 

Mirei în Meșterul Manole. Ludicul rămâne adeseori unica posibilitate de a emite adevăruri 

supreme sau de a înfăptui absolutul. Pentru a detensiona nefirescul, supranaturalul 

întâmplărilor Firii, Blaga apelează la proiectarea esențelor conceptuale și factologice  în 

dimensiunea evazivă a ludicului și a infantilului. În Arca lui Noe nu numai că asistăm la 

planul unei alcătuiri de basm, dar chiar cel care va înfăptui alcătuirea este în mod repetat 

considerat copil: „soțul meu să rămână tot copil, mai copil decât copiii noștri …‖, „Tu ai 

rămas copil, Noe, tu esti mai copil decât copiii tăi!‖, „a căzut Noe în doaga copiilor!‖, „Dai în 

mintea copiilor‖, „tu ca un prunc ce ești‖. Aceste acuzații nu îl sperie sau descurajează pe 

Noe, care le acceptă senin, cu conștiința că „dintre toți, Moșul pe mine m-a ales‖. L-a ales pe 

cel mai copil dintre oameni pentru că acesta avea ontologia cea mai primitivă, pură, necoruptă 

de relele sălășluite între semeni. Cu acest cod genetic nealterat, primar, păstrat în date 

originare, Noe poate servi drept părinte al unei noi etape a umanului, el va împământeni o 

lege nouă, cum intuiește corect al patrulea jude: „Asta înseamnă că Noe mai umblă și cu alte 

gânduri – ascunse și acelea ca multe ale sale! Să răstoarne poate că rânduielile statornicite de 

totdeauna, să intre într-o zi pe neașteptate și cu puterea în ele, cum a intrat cu secura în 

stejeriș!‖. Însă toate faptele lui Noe sunt justificate de consacrarea sa de către un principiu 

superior, absolutul: „inima ta bate în cer, nu pe pământ‖ îi decretează Moșul de la prima 

întrevedere. Și astfel revenim la daimonia arhiprezentă în creația blagiană, amplu argumentată 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:00 UTC)
BDD-A23141 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

181 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

în capitolul referitor la Meșterul Manole. Noe face parte din acea largă familie a personajelor 

blagiene trăite și predestinate de ontic: „ne-a ales! Pe mine. Și pe tine și pe cei doi ai noștri‖ 

se extaziază Noe în fața Anei, credință de la care nu va renunța pe tot parcursul dramei: „Eu 

stau sub poruncă mai mare‖; „N-am încotro. Poruncă mai înaltă. Eu trebuie să mă supun.‖; 

„Eu am lucrat din poruncă mai înaltă. Ceea ce s-a întâmplat a fost forță majoră!‖. Fatalitatea 

demonică exprimată de Noe, „adevărul acesta este. Eu am fost vârât fără de voie și fără 

putință de împotrivire într-o înlănțuire de fapte mai tari decât noi toți. Sunt rob și mă ostenesc 

sub silnicie cerească!‖ este foarte asemănătoare cu cea mărturisită de Avram Iancu sau de 

Meșterul Manole, care se considerau „unelte‖ ale unei puteri mai mari, cum dealtfel sunt toți 

eroii dramatici blagieni. Ocazional și în Arca lui Noe își află loc tentația liberului arbitru, 

paradoxal numită chiar de Moșul: „Cu omul începe altă poveste. El e făcut după chipul și 

asemănarea cuiva și e pus întru slobozenie. Iar slobozenia încurcă multe socoteli, și mi le 

încurcă mai ales pe ale mele – că astăzi nu mai știu nici eu, dacă ea e un bine sau nu! 

Luânndu-mă după tot ce-au făcut făpturile astea de Duminică din ea … ei, dar precum îți 

spuneam: asta-i cu totul altă poveste!‖. Liberul arbitru încurcă planurile divine întrucât 

slobozenia îi oferă omului șansa de a alege, iar a alege te transformă în potențială victimă a 

daimoniei antinomice. În Arca lui Noe poate mai mult ca în oricare altă dramă blagiană 

Satanicul este clar exprimat prin antropomorfizare, Nefârtate fiind, la fel ca Moșul, un om, 

sugerându-se astfel „tulpina comună‖ a amândurora. „Eu sunt umbra Moșului‖ e afirmația cea 

mai gravă a lui Nefârtate, umbra, cu un rol esențial în  Meșterul Manole și Avram Iancu, fiind, 

în concepția populară, ipostazierea ființei invizibile din individ, este sufletul sinelui, 

imaterialitate funciară, dar de nestăpânit. Așadar, nu doar că Fârtate și Nefârtate rămân 

indisolubil legați, Nefârtate nici nu poate fi stăpânit, iar Fârtate ar fi o sterilitate ontică fără 

fratele său. Viziunea bogumilică se complică enorm în accepțiunea blagiană. Moșul e 

„strămoșul tuturor strămoșilor‖ care vine „de-aici și de mai departe‖, adică monada arhetipală. 

Dar Nefârtate fiind umbra sa, se presupune că și acesta datează de la aceleași bune începuturi, 

fiind la rândul său „strămoșul tuturor strămoșilor‖. Diferența esențială între cei doi frați 

arhetipali ar fi recunoașterea Moșului de către Noe ca pe unul de-al lor, iar a lui Nefârtate, nu: 

„Mai întâi nu l-am ghicit, căci nu se deosebea cu nimic de noi. Un moș oarecare, cu opinci 

roase și peticite, cu cioareci de lână și cu pieptar înflorit bătrânește, cam prăfuit și nici măcar 

așa de curat cum suntem noi, când ne primenim de duminică. Cine ar fi bănuit că Moșul era 

El?‖. În ceea ce îl privește pe Nefârtate, la prima apariție a acestuia, Ana îl sancționează 

prompt: „nu pari de prin părțile noastre!‖. Nu este de prin părțile vetrei, dar se poartă „ca și 

cum aș fi acasă pe lângă orice vatră!‖, adică are potențele de a realiza intruziunea în ordinea 

umanului oriunde și oricând, asemenea experiențelor din toate celelalte drame blagiene, 

inclusiv și mai ales pantomima. Figura umană de întrupare a acestei daimonii străine firii este 

în acest caz Simion, cine altul decât fratele lui Noe. Acesta profanează mormântul mamei, 

lumile congenere: „Într-o seară, mai ieri, alaltăieri, unul din cei doi frați se duse în progadie, 

și supărat că bătrâna nu i-a făcut parte mai mare decât fratelui, începe să bată cu biciu mare și 

lung mormântul mume-sii și-l biciui toată noaptea, până când se auzi ca un geamăt surd din 

pământ!‖. Profanări similare se mai petrecuseră în Tulburarea apelor și Meșterul Manole. Tot 

Simion este acela care va conduce alaiul uman ce va distruge arca lui Noe în finalul dramei. 

Dar nici Simion și nici stăpânul său, Nefârtate, nu vor zădărnici planurile Moșului și ale lui 

Noe: arca se va reface printr-o minune, iar omenirea va beneficia de o nouă șansă de 

regenerare post-diluviană.  

O altă caracteristică a dramaturgiei blagiene o constituie momentul și locul de 

răscruce, al încercărilor supreme. Arca lui Noe nu constituie o excepție. Mai întâi, moara lui 

Noe are anumite valențe aparte: „La moară se macină, după cum‘i fi băgat de seamă, nu 

numai grâu și porumb, aci se macină și toate zvonurile, care umblă de la o curte la alta, și 

toate veștile, care își dau întâlnire prin părțile locului‖, e spațiul în care bântuie vânturi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:00 UTC)
BDD-A23141 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

182 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

antagonice, „unul de amiazi și altul mai domol, de seară‖. Moara lui Noe este un spațiu 

magic, înrudit cu cetatea de hotar din Cruciada copiilor, cu Țara moților din Avram Iancu, 

este acel „pământ de cumpănă‖
11

. Dacă Moșul identifică „tărâmul de cumpănă‖, Nefârtate va 

exprima răscrucea timpului: „Acu se apropie iar o răspântie cu primejdii. Căci drumurile 

noastre se întretaie și se ciocnesc, din când în când. La încrucișare, se va vedea care pe care!‖. 

Așadar asistăm la un moment de răscruce al onticului dual și antinomic, moment în urma 

căruia evident că reconfigurarea nu poate fi schimbată în datele esențiale: Fârtate și Nefârtate 

nu se vor înfrunta ireconciliabil, ci, mai degrabă, vor colabora complementar pentru a institui 

„un nou început‖. „Vremurile ajung la cotitură, mersul lumii la răspântie‖: se creează o nouă 

lume, dar din discuția resemnată a celor două puteri absolute nu reiese sigur că noua 

configurație va fi îmbunătățită. Ba dimpotrivă, căci nici nu ar avea cum: Fârtate și Nefârtate 

și-ar nega astfel identitatea specifică, în lipsa contrarului complementar. 

Se cuvine să semnalăm și incidența unei stări metafizice incerte care se exprima în 

Avram Iancu prin sintagma „aievea ori numai nălucă?‖. Acolo incertitudinea funciară 

conducea identitatea spirituală a eroului înspre destrămare și-l proiecta în tragic. Aici rolul său 

este altul, acela de a asigura o permanentă pendulare între caracterul de eres al întâmplării, de 

fantasmă populară neortodoxă, și acela de arhetip ontologic și ontic originar. Nesiguranța este 

legată în primul rând de identitatea fizică a Moșului.  

‖Ana  

… Era o arătare! 

Noe  

Ce arătare, Ana? Era aievea! Aievea ca pământul care ne ține‖.  

Interesant că Noe, pentru a argumenta credibil pogorârea divinului în contingență, îl 

compară și identifică pe Moș cu pământul, dimensiune mult mai comună și familiară omului 

arhaic decât cerul. Speculațiile ne pot conduce către relația dintre uranic și htonic în 

dramaturgia blagiană, către perspectiva sofianică a invaziei solare în receptacolul 

contingenței. Dar, dincolo de acestea, se ivește conștiința intuitivă a lui Noe că cel care-l ține 

pe el și pe semeni este pământul, și de aici putem argumenta că Noe are o legătură funciară cu 

pământul, pe care simte că nu are cum să îl abandoneze, este determinat să supraviețuiască 

oricărei dezrădăcinări de htonic, inclusiv potopului, pentru a se reîntoarce veșnic la vatră. Este 

o situație similară cu cea a Vochiței din Înviere, străbătută de un fior în pragul casei înainte de 

a se înstrăina: ambii, Vochița și Noe, sunt oameni primordiali, ai vetrei originare, la care se 

vor întoarce indiferent de mersul vremurilor și al zodiilor obscure, și ei exprimă această 

predestinare esențială la modul inconștient, dar suficient: Vochița e încercată de un fior în 

pragul înstrăinării de satul natal, iar Noe absolutizează pământul care „îl ține‖, reperul suprem 

cu care îl poate compara pe Dumnezeu, în pragul diluviului universal: „Și-au ieșit lucrurile 

din matcă, Simioane! Muierile trăiesc cu acela, vacile alăptează șerpi, se dărâmă vetrele, se-

nveninează fântânile, fiii biciuiesc mormintele mumelor!‖. Apocalipsa este generalizată la 

toate nivelurile: al vieții, întrucât născătoarele de viață se țin cu un principiu sterp, iar de la 

uger se alăptează același principiu al extincției; al spiritualității, întrucât se destramă spațiile 

originare, vetrele; al cunoașterii, se spurcă fântânile; al soteriologicului și eschatologicului, se 

profanează mormintele.  

Neîncrederea în caracterul de adevăr sau de fantasmă al persoanei fizice a Moșului 

este întreținută în dramă de Ana: „Ascultă cuvânt de la mine – bărbate, ceea ce ţi se păru 

aievea, a fost o arătare!‖; „Dealtfel nici pe Moșul – eu nu l-am zărit, decât când da să plece și 

dintr-o parte. Mi se părea mai mult ca o arătare decât aievea – ‖. Această atitudine are rădăcini 

mai adânci în cultura spirituală a omenirii și se explică prin incapacitatea omului comun, a 

omului în general, de a-și recunoaște principiul sacral când acesta i se înfățișează ca entitate 

                                                
11 Idem, Apriorism românesc în vol.cit., p. 218.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:00 UTC)
BDD-A23141 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

183 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

mântuitoare. Dacă ar fi să ne referim doar la universul biblic, Mesia nu a fost recunoscut ca 

atare de ai săi, și chiar după Înviere, când li s-a arătat discipolilor pe drumul spre Emau, 

aceștia nu l-au recunoscut inițial. Lucian Blaga nu a făcut decât să reformuleze o problemă 

eternă: cum își poate recunoaște omenirea Mântuitorul? În afara omului de geniu, stăpânit de 

daimonie, în ce măsură pot avea restul semenilor acces la absolut? Ana cunoaște un traseu al 

revelației, al inițierii, al încredințării și al mântuirii. La judecata sătească a lui Noe, atitudinea 

ei e deja nuanțată semnificativ:  

„Încât astăzi știu cel puțin că Moșul e viu ca și noi. El trăiește undeva! De m-ai întreba 

însă unde – n-aș putea să vă mulțumesc… 

Întâiul jude  

Dumneata crezi cu alte cuvinte că moșul nu era o simplă arătare! 

Ana  

Ce arătare! E viu preacinstiților, arză-l viața pe dinăuntru!‖ 

Divinitatea e vie, activă, potentă, dar neidentificabilă; cu toate acestea, Ana, crede, 

oarecum, în existența Moșului. Moșul poate fi Marele Anonim: „Și dacă n-are nume?‖, sau 

poate doar unul din cei doi fii ai săi, întrucât „cele două principii personificate în Fârtate și 

Nefârtate, fiind, în ciuda oricărei adversități dintre ele, existențe în cele din urmă totuși 

«fraterne», oferă deosebit de fertile sugestii imaginației, care ar încerca să tâlcuiască 

«Începuturile». Orice gânditor, de oareșicare inițiativă ideatică, ar putea să întrebe dacă cei 

doi «frați» n-au avut sau n-au și un  «părinte». Un atare Părinte, din care s-ar naște atât Fârtate 

cel bun, cât și Nefârtate cel rău, ar trebui să aibă, firește, și în substanța sa un amestec de bine 

și rău. Fraza cu care încep de obicei legendele sau snoavele noastre cosmogonice: «La început 

au fost doi frați, Dumnezeu și Dracul», își descoperă la cea dintâi privire contradicția 

interioară. Căci, dacă cei  «doi» au fost «frați», aceasta înseamnă că mai înainte de a fi ei, a 

fost părintele lor. Situația are evident și unele implicații, pe care o snoavă nu-i oobligată să le 

pună în lumină, dar care suscită interesul oricărui gânditor. Părintele născând din sine Binele 

(personificat în Fârtate) și Răul (personificat în Nefârtate) nu putea să fie însuși decât o 

substanță cu două atribute diametral opuse. Părintele a trebuit să fie, prin natura sa, atât divin 

cât și demonic‖
12

. Ideea eseistului Blaga nu se regăsește soluționată în opera sa dramatică, 

Arca lui Noe neoferind nici o sugestie despre identitatea Părintelui ai cărui ochi unul plânge, 

altul râde… Cu o singură, vagă, excepție, legată de toaca Tăriei. După ce Moșul îi oferă lui 

Noe instrumentul șamanic, îi precizează: „Am și eu acasă o toacă la fel și numai câteodată 

trebuie s-o iau de după grinda albastră, la câte-o sărbătoare mare a lumii‖. Așadar Moșul are o 

casă, o vatră natală celestă, la care putem presupune că se întoarce după periplul pe pământ. 

Cu toate acestea, nu pomenește nimic de părinți. Să fi murit? Părintele primordial să fi încetat 

să mai existe? Și atunci omenirea să fi rămas la cheremul cofruntării între cei doi frați, care se 

înfruntă amiabil, dar etern? Lucian Blaga oferă, ca întotdeauna, drame deschise interpretării 

contradictorii și inepuizabile.  

Toaca Tăriei în sine constituie un instrument magic ce vrea să recupereze armonia 

originară prin apelul la fatalitate, apolinic și oniric : „Sunetul și bătaia de toacă îndrumă totul 

spre o rânduială și spre ajungerea țelului dat. Nu este lucru neînsuflețit și nici făptură fără 

grai, care s-ar putea să înfrunte vraja (…) La auzul ei, toate lucrurile, care au ieșit într-un fel 

sau altul din matca sau din locul ce li s-a hărăzit, din țâțânile sau din drumul, ce li s-au menit, 

intră din nou, smerite și prea ascultătoare, în orânduirea lor de veci (…) Toaca e cale rostită în 

pași și menire prefăcută în cântec. Ea nu îngăduie împotrivire și nici răzmeriță deșartă. Iată, 

Noe, îți dau în primire toaca Tăriei, de care ascultă zodia și fiara. Sub puterea ei totul reintră 

în rostul, ce i s-a hotărât și totul se-mblânzește îngânând cântecul. Cântecul ce dă măsură 

ființei. Cântecul ce dă îndreptare mișcării din loc în loc.‖ Ne amintim de lirica blagiană, „Dar 

                                                
12 Idem, Fârtate și Nefârtate în vol. cit., p. 210. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:00 UTC)
BDD-A23141 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

184 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

cel ce-ascultă dobândește viu contur / în armoniile treptat depline‖, plenitudinea ființării în 

Unde un cântec este.  

Interpretarea semnificației acestui instrument este destul de variată: „Scândura și 

ciocănelele de paltin sunt un instrument magic, la sunetul căruia lucrurile reintră în ordinea 

lumii, participă la «cântecul ce dă măsură ființei», metaforă a logosului pe care filosoful 

Blaga îl înțelegea ca principiu al ordinii cosmice. Lumea e dominată aici de propria ei 

coerență și armonie, nu de «puteri» necunoscute și înfricoșătoare. Acest clasicism al viziunii 

explică modul în care sunt înfățișate aceste puteri (antropomorfizate, distincte, identificate ca 

principii morale) și accentul pus pe imaginea lumii, pe concretul reprezentării ei‖
13

; „Toaca 

este obiectul magic care ține rânduiala lui Dumnezeu, este simbolul așezării liturgice a 

universului, după concepția creștină‖
14

. Cea mai corectă ne pare a fi argumentația lui Titus 

Bărbulescu: „El i-a dat lui Noe o «Toacă a Tăriilor», la sunetul căreia toate ființele și 

«zodiile» - puterile elementare ale cosmosului – trebuie să se supună la voința cerului. Este, 

deci, o rechemare și o repunere în ordine a acestei forțe originare, ce acționează asupra 

cosmosului, pe care filosofia lui Blaga o numea Cenzura Transcendentă și pe care teatrul său 

o desemnează într-o manieră imaginară și frapantă, sub numele de «Toaca Tăriei». În plus 

sunetul devine muzică. Intervenția forțelor cerești are o finalitate artistică în opera sa de 

artă‖
15

. Nu este prima situație în dramaturgia blagiană unde „sunetul devine muzică‖. Același 

fenomen se petrecea în cântecul cântărețului dac Madura în Zamolxe sau în timpul 

contemplației lui Avram Iancu prin fluierul său. „Cenzura transcendentă‖ este sensul esențial 

al muzicii ivite din harfa lui Madura, inițiat care înțelegea a le transmite semenilor necesitatea 

perpetuării tainei, întreținerea vie a misterului, principiul zero al cunoașterii luciferice. Fără 

doar și poate că Toaca Tăriei, mânuită de posesorul ei ontic, Moșul, sau de cel ontologic, Noe, 

exprimă Cenzura Transcedentă, reîncadrarea zodiilor în matcă, fatalitatea.  

De reținut însă că toaca nu va impune o restricție silită asupra zodiilor, trăindu-le strict 

împotriva voinței lor. Odată cu aflarea unui sfârșit „slobozeniei‖ ontologicului, toaca asigură 

și o plenitudine a ființării, o ataraxie sufletească, spirituală, soteriologică. Acest aspect, 

proiectarea în absolut prin intervenția Cenzurii Transcedente, poate fi dedus, în primul rând, 

prin accentul pus asupra cântecului. Valențele acestuia sunt mai mult decât orfice, întrucât la 

Blaga și în lirismul modern orfismul dobândește noi semnificații relevate în lucrarea de față. 

Cântecul reprezintă etapa finală, supremă, de rafinament spiritual la care poate aspira ființa. 

Însuși poetul Blaga își imagina în momentele de extază: „Locuiesc într-un cântec de pasăre‖ 

se confesează în Locaș. Proiectându-te în cântec, îți asiguri supra-viețuirea într-o dimensiune 

ascendentă contingenței și vremelniciei. Cântecul te înalță către absolut, către Tăria Moșului, 

într-un ilimitat cutreier. 

Noe are indirect conștiința accesului la tărie prin călătoria imaginară în arcă: „arca se 

va ridica. Atunci vom ști că am purces pe drumul care astăzi este încă al văzduhului. Iar arca 

va pluti, tot mai sus, tot mai sus. Până deasupra tuturor munților‖. Această ascensiune „tot 

mai sus‖ este pluridimensională ca semnificație. Este în primul rând ontologică: „Și-n ceasul 

cumplit, când sub noi va fi pierit în adâncuri toată suflarea, noi în arcă vom zămisli prunc nou. 

Căci s-a dat poruncă omului să se-nmulțească precum nisipul mării‖. Cum deja am 

argumentat, se va ivi o ontologie mult purificată, apropiată de tinerețea primitivă a 

originalului. Prin regresie la primordial se va naște o ascendență ontologică, într-o 

coincidentia oppositorum. În al doilea rând, se poate presupune că ascensiunea ontologică va 

fi dublată de una spirituală, noul om va ființa într-o nouă dimensiune, sau cel puțin se va 

impregna cu aceasta înainte de a reveni la htonic. Este vorba de spiritualitatea uranicului „am 

                                                
13 George Gană, op.cit., p. LVII. 
14 Eugen Todoran, op. cit., p. 58. 
15 Titus Bărbulescu, Lucian Blaga. Teme și tipare fundamentale, București, Ed. Saeculum I.O., 1997, p. 75-76.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:00 UTC)
BDD-A23141 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

185 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

purces pe drumul care astăzi este încă al văzduhului‖. Am relevat importanța lexemului 

„încă‖ și în Avram Iancu, unde eroul se exprima similar: „Legendele sunt morminte. Eu nu 

sunt încă la capătul drumului‖. „Încă‖ nu e momentul suprem nici pentru Avram Iancu, nici 

pentru Noe, dar ambii știu că vor fi proiectați inerent în absolut, unul prin moarte, destrămarea 

sinelui, celălalt prin zămislirea de viață, împlinirea sinelui prin proiectarea vieții „dincolo‖ de 

orizont: „Suntem aleși să trecem viața dincolo de curmătură și să dobândim starea bunei 

străluciri împreună cu El! Un veleat ia sfârșit, altul începe. Suntem aleși tu și eu, și cei doi ai 

noștri, să fim începutul unui nou neam omenesc! Ca Adam și Eva!‖. 

Arca în sine se înfiripă ca receptacul suprem al vieții, fiind consacrată de absolut, 

putând argumenta și aici o perspectivă sofianică. Creație străină locului și timpului acelei 

ontologii, nu poate fi recunoscută și acceptată de oamenii rătăciți de la zodia bună, spre 

diferență de pasărea maiastră din Avram Iancu, străjuită de Muma Pădurii, omul ancestral, 

inițait. Juzii în Arca lui Noe nu pot pătrunde înțelesul creației lui Noe: „un singur lucru n-am 

putut să-l ducem până la capăt și rămâne ascuns! Ce crede bărbatul dumitale, la ce și-n ce 

împrejurări i-ar putea fi de folos arca aceea de sub munte, la care clădește cu zor, de parcă ar 

fi ținut din urmă cu biciul?! Apă mare nu se găsește prin împrejurimi cât ține zarea. Noi avem 

aici-un râuleț în care se-ncurcă și se opresc bușteni! Ce să începi aici cu arca? Râulețul, oricât 

de sălbatic, i-ar trece pe sub talpă! Iar până să dai de mare, trebuie să mergi și s-o ții pe jos, 

spre răsărit, un an și mai bine. Nimenea dintre cei vii ai noștri n-a ajuns până acolo‖. Și nici 

nu va ajunge viu. Este evident că o atare vârstă a omenirii, neinițiată în taină și neconsacrată 

de absolut, va fi supusă extincției.  

Intențiile lui Lucian Blaga în scrierea dramei Arca lui Noe ne par a ține de aceleași 

preocupări de a-și releva „presupusa mentalitate ancestral autohtonă‖
16

, cu precizarea că acum 

deplasează conștiința ancestrală în arhetipal: „În folclorul nostru se schițează însă o atare 

concepție. Poporul închipuia eresuri care înseamnă o abatere de la doctrina bisericească. 

Spiritul de gândire liberă ce răbufnea într-o asemenea abatere se rostea nu ca «învățătură», ci 

ca o închipuire, ca un joc exegetic în duh de legendă. Puțin a lipsit însă, doar un strop de cuget 

îndrăzneț și liber, pentru ca din atari motive îngăimate țărănește să se ivească o «învățătură» 

despre Ființa de natură atât divină cât și demonică, despre Prundul din care au crescut cei doi 

frați, Fârtate și Nefârtate. Puțin a lipsit să se ivească o doctrină despre Fârtate și Nefârtate, 

care împreună au făcut lumea și toate cele ce ființează. Lumea și toate vietățile sunt un 

produs, în parte de colaborare, în parte de concurență între cei doi (…)  O metaforă originală 

de răspicate nuanțe bogumilice ar fi putut să ia ființă în gândirea noastră cândva, într-un secol 

îndepărtat…‖
17

. Lucian Blaga dă curs în Arca lui Noe unei așteptări funciare, exprimată 

anterior cu un deceniu în Avram Iancu: „Stau la pază că poate s-a-ntâmpla ceva, vreo poveste, 

cum n-a mai fost pe-aici de când Necuratul spunea lui Dumnezeu – fârtate!‖. Și cu acest 

prilej, lămurește și caracterul de eres, înclină definitiv balanța dihotomiei „aievea vs. nălucă‖: 

„Și totuși, Ana, eu am răzbit! Împotriva tuturor neregulilor! Și înfruntând toate potrivniciile! 

Da, am răzbit! Arca mea n-a fost nălucă! Arca mea ați văzut-o toți! Puternică, să iei cu ea 

pieptiș – potopul!‖. 

Bibliografie 

Bărbulescu, Titus, Lucian Blaga. Teme și tipare fundamentale, București, Ed. 

Saeculum I.O., 1997 

Blaga, Lucian, Apriorism românesc în vol. Spațiul mioritic, București, Ed. Humanitas, 

1994 

Blaga, Lucian, Fârtate și Nefârtate în vol. Isvoade, ediție îngrijită de Dorli Blaga și 

Petre Nicolau, prefață de George Gană, București, Ed. Minerva, 1972 

                                                
16 Doina Modola, op.cit, p. 110.  
17 Lucian Blaga, Fârtate și Nefârtate în vol. cit., p. 210-211.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:00 UTC)
BDD-A23141 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

186 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Eliade, Mircea, Comentarii la Legenda Meșterului Manole în vol. Drumul spre centru, 

București, Ed. Univers, 1991 

Gană, George, Teatrul lui Lucian Blaga, studiu introductiv la Lucian Blaga, Opere, 3, 

Teatru, București, Ed. Minerva, 1986 

Modola, Doina, Lucian Blaga și teatrul. Insurgentul. Memorii. Publicistică. Eseuuri, 

București, Ed. Anima 

Todoran, Eugen, Lucian Blaga. Mitul dramatic, Timișoara, Ed. Facla, 1985 

 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:00 UTC)
BDD-A23141 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

