
 

227 

 

ALTE PERSONAJE PREZENTE ÎN TEXTELE CEREMONIALE DIN 

OBICEIUL COLINDATULUI ÎN VALEA ALMĂJULUI, JUDEŢUL 

CARAŞ-SEVERIN * 
 

 

Maria VÂTCĂ 

(Universitatea de Vest din Timișoara) 

vatcamaria@yahoo.com 

 

Other Characters Present in the Ceremonial Texts of the Carolling Customs in Almăj Valley, 

Caraş-Severin County 
 

The aim of this study is to examine a few characters that are found in the ceremonial texts (carols, Christmas carols) 

which belong to the carolling customs from Almăj Valley, Caraş-Severin County, practised during the winter 

holidays. We will not refer to the biblical characters encountered in the lyrical creation, which are specific to the 

custom we have mentioned, but to a few characters belonging either to the ecclesiastical space, like Saint Basil (the 

Great) – also known in this area under the name of Holy New Year –, or to the Romanian tradition: old Claus (Santa 

Claus), the host / the hosts (“the squires”, the vigorous, Nicholas, George – prototype of host-son). Due to the fact 

that these lyrical creations are part of the oral culture, and, therefore, they have been transmitted from generation to 

generation verbally, the names of the characters are various (for example, Micolaie, Ghiorgh(i)e, Taica Crăciun, 

Sfântu Anu-nou). Also noteworthy is the fact that, through their involvement both in the specific practices of this 

period and in the action presented in ceremonial texts, they undergo a series of adaptations to the local area (for 

example, they eat together during holidays and on feasts); at the same time, they appear alongside some of the 

biblical figures, although they obviously belong to different historical periods or are related to certain well-known 

legends. All the above-mentioned aspects are worth discussing, especially given the fact that the involvement of the 

characters in the action of the texts or in the specified manifestations does not have a predominantly Christian 

connotation, but rather a secular traditional one. 

 
Keywords: traditional culture; symbol; carolling; Almăj Valley; custom; carol 

 

În cadrul vieţii tradiţionale, toate obiceiurile îndeplinesc funcţii multiple: socială, 

economică, ceremonială, artistică, dar şi sacră (Boldureanu 2008: 49). Dintre acestea, prima – 

cea mai importantă – este aceea de stabilire a unor „relaţii între om şi o forţă supranaturală, 

nedefinită, sau aceea de influenţare a relaţiilor interumane”, având „un impact direct asupra vieţii 

omeneşti” (Papană 2006: 4). O altă funcţie importantă este cea cultural-estetică (privind latura 

spectaculară a obiceiurilor tradiţionale), precum şi cea de comunicare în timp (de transmitere a 

unui mesaj generaţiilor următoare prin intermediul obiceiului).  

 După cum au constatat cercetătorii în domeniu, în sincretismul obiceiurilor de iarnă pot fi 

reperate o serie de elemente de factură precreştină sau creştină, al căror sens iniţial, odată cu 

trecerea timpului, s-a estompat într-o anumită măsură, conservându-se, la ora actuală, doar la 

nivel de manifestare de tip tradiţional. 

Fenomenul colindatului, acel „complex ceremonial” din cadrul obiceiurilor de iarnă, face 

parte din genul ritual al folclorului, gen ce cuprinde poezia obiceiurilor (componenta literară) şi 

îndeplineşte mai multe funcţii: o funcţie augurală (de prevestire, urări de sănătate), o funcţie 

apotropaică (de alungare a răului) şi o funcţie propiţiatorie (de îmblânzire, protecţie din partea 

soartei) (Boldureanu 2008: 76-77). 

Deoarece obiceiul colindatului în sine prezintă un caracter de urare, textele implicate în 

acest obicei, colindele propriu-zise, sunt caracterizate „printr-o mare varietate tematică şi 

imagistică, determinată de caracterul individualizat al urării” (Pop, Ruxăndoiu 1978: 156). Ele 

„mobilizează forţa magică a cuvântului”, repetarea lor an de an, de sărbătoarea Crăciunului, 

având rolul de a redefini lumea (Hedeşan 2005: 50). Menţionăm însă că aceste texte ceremoniale 

nu apar doar în cadrul obiceiurilor de iarnă (Ghinoiu 2004: 150). 

Colinda, a cărei apariţie a avut la bază un „nucleu arhetipal”, dezvăluie o serie de 

„elemente relictuale aparţinând unei mentalităţi arhaice. În evoluţia ei diacronică, această 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:21 UTC)
BDD-A23091 © 2015 Editura Universității de Vest



 

228 

 

mentalitate s-a prelungit şi s-a cristalizat prin stratificări succesive într-o mentalitate de tip 

folcloric, din care colinda, ca datină, a preluat elemente ale spiritualităţii romane şi, ulterior, ale 

creştinismului originar de expresie latină” (Trifan 2008: 7). 

Naraţiunea colindului este, deseori, situată la graniţa dintre real şi fantastic, personajele 

sau temele fiind plasate într-un timp nedeterminat. Excepţie fac colindele cu tematică creştină, 

unde esenţial este mesajul, care prezintă nu dogma în sine, ci principiul moralizator, „cel de 

influenţare în bine a vieţii comunitare” (Papană 2004: 43). 

În lucrarea de faţă ne vom opri la câteva personaje prezente în textele ceremoniale 

(colinde, cântece de stea) integrate în obiceiul colindatului din Valea Almăjului, judeţul Caraş-

Severin, practicat în perioada sărbătorilor de iarnă. Nu ne vom referi la personajele biblice 

întâlnite în creaţiile specifice obiceiului amintit, ci la câteva dintre cele care aparţin fie spaţiului 

bisericesc, cum ar fi Sfântul Vasile (cel Mare) – cunoscut în zonă şi sub numele de Sfântul Anul 

Nou –, fie celui tradiţional românesc: bătrânul Crăciun (Moş Crăciun), gazda / gazdele („boierii”, 

voinicul, Nicolae, Gheorghe – prototip al gazdei-fecior). 

Demn de semnalat este faptul că, până prin 1948, în Valea Almăjului exista o practică 

solidă (în special sub aspect religios) a obiceiului colindatului, estompată mult până în 1990 şi 

după aceea. Există localităţi care au păstrat obiceiul, restricţiile manifestându-se doar în ce 

priveşte textele ceremoniale, dar şi acelea se colindau pe ascuns la cei ce le solicitau, cu 

precădere la cei bătrâni, care cunoşteau vechile practici. 

SFÂNTUL VASILE. Cunoscut şi sub numele de Vasile cel Mare, a fost arhiepiscopul 

Cesareii Capadociei (Bălan Mihailovici 2003: 603), scriitor şi organizator al monahismului, 

considerat unul dintre cei mai importanţi părinţi ai Bisericii (Branişte, Branişte 2001: 516). 

Alături de Grigorie de Nazianz şi Ioan Gură de Aur, cei trei sunt cunoscuţi sub numele de Sfinţii 

Trei Ierarhi (în Valea Almăjului – „Trăieraşii”), prăznuiţi în data de 30 ianuarie. 

În credinţa populară apare şi sub numele de Sânvăsii – o divinitate folclorică extrem de 

complexă. Tot în spaţiul tradiţional se spune că în noaptea Sfântului Vasile (1 ianuarie) se 

deschide cerul (Aga 2005: 406), moment când sunt întreprinse o serie de practici magice. 

Principalele datini din această seară se leagă strâns de obiceiurile agrare de primăvară – în Valea 

Almăjului, de exemplu, calendarul de ceapă –, dar există şi alte manifestări de ghicire a 

viitorului, a ursitei (Evseev 2007: 539) – ridicatul „taierilor”; acesta constă în ascunderea sub 

mai multe farfurii (minimum trei) a unor obiecte precum: oglindă, pieptene, creion, mămăligă, 

cărbune, dulceaţă, boabe de fasole, zahăr, bani etc. În funcţie de ce se nimerea a fi sub farfuria 

ridicată de fiecare copil, se defineau trăsăturile celui / celei ursit(e), simbol al viitoarei perechi: 

oglinda – frumuseţe, pieptenele – dichiseală sau dinţi mari, creionul – om cu carte, mămăligă – 

om flămând toată viaţa, cărbunele – brunet etc. 

În colindele din Almăj, acest personaj apare sub numele de „Sfântu Anu Nou”, după cum 

se constată şi într-un text cules din Bozovici, unde, alături de el, sunt înşiruite şi alte personaje 

biblice: „Lîngă Sfîntu Anu-nou, / Şędźe Sfîntu Ion. / Cîntaţ, dom-marĭ, cîntaţ, / Şi la Ţîgań daţ.” 

(Petrovici 1935: 41)
1
 (colind din Bozovici); „Işi, aişia, Doamnĭe-aişi, (bis) (a) / Iest'o masă 

marĭe-ncinsă, / [...] / Şăgia bătrînul Crăşiunu. (bis) / După bătrînul Crăşiunu (bis) / Şăgia Sfîntul 

Anu Nou. (bis) / După Sfîntul Anu Nou (bis) / Şăgia Sfîntul Sînciĭonu.” (Ursu 1958: 169). 

Acest colind e cunoscut şi în altă variantă: „Şagĭe bătrînul Crăşiunî. (bis) / Lîngă bătrînul 

Crăşiunî. (bis) / (B) Şagĭe Sfîntul Anul Nouî. (bis) / Lîngă Sfîntul Anul Nouî (bis) / (A) Şagĭe 

Sfîntu Sîmcionî. (bis)” (Ursu 1958: 170); „Lângă bătrânu(l) Crăciun (bis) / Şedea Sfântu(l) 

Vasilie, (bis) / Lângă Sfântu(l) Vasilie (bis) / Şedea Sfântu Sfântu Ion (bis)”
2
. 

BĂTRÂNUL CRĂCIUN (MOŞ CRĂCIUN, TAICA CRĂCIUN). Moş Crăciun, personaj 

cunoscut în Almăj sub numele de „Taica Crăciun”, este un „pseudomit familial modern, lipsit de 

                                                           
1
 Precizăm că, în lucrarea de faţă, redarea fonetică a textelor este aproximativă, cu respectarea scrierii cu î a textelor 

culese de Emil Petrovici şi de Nicolae Ursu. 
2
 Nicolae Piescu, 83 de ani, cântăreţ de strană, Bozovici. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:21 UTC)
BDD-A23091 © 2015 Editura Universității de Vest



 

229 

 

sacralitatea religioasă a sărbătorii creştine, pe care o însoţeşte, fiind probabil de origine livrescă 

relativ recentă (după franc. Père Noël)” (Kernbach 1995: 126). 

În Almăj, acesta, îmbrăcat tradiţional („româneşte”) – în cojoc de oaie întors pe dos, cu 

barbă şi mustăţi de lână, cu o bâtă în mână –, venea odinioară la fiecare casă unde erau copii, fie 

pentru a-i răsplăti pe cei cuminţi, fie ca să-i vadă pe copiii răi, spre a le smulge promisiunea că 

vor fi ascultători. De regulă, cel care se deghiza în „Taica Crăciun” era un membru al familiei ori 

cineva dintre vecini, prototipul unui bătrân oarecare al satului almăjan. Pentru a primi darurile 

(nuci, mere, ciorapi, mănuşi, căciuli, opinci) de la Moş Crăciun, fetele arătau că se pricep la 

lucrul de mână, iar băieţii spuneau, în mod obişnuit, o rugăciune (Andrei 2007: 225-226). 

Aşadar, obiceiul avea un rol mai mult moralizator; prin această practică, cei mici erau opriţi de la 

anumite deprinderi: furat, minţit, suptul degetelor (Panduru 2004: 93). În Almăjul de azi, Moş 

Crăciun este îmbrăcat în bine-cunoscutele haine roşii, în conformitate cu personajul specific 

lumii moderne. El vine, pe rând, la fiecare familie sau împarte daruri la serbările organizate în 

instituţiile de învăţământ ori în biserici. Pentru întâmpinarea acestui personaj există un cântec 

specific de Crăciun, cu circulaţie în toate zonele ţării – Moş Crăciun cu plete dalbe. 

  Prezenţa lui în zonă se poate identifica şi în textele ceremoniale, nu doar în obicei. În 

exemplele pe care le vom nota, semnalăm plasarea lui lângă alte personaje biblice, din istoria 

Bisericii ori din spaţiul rural tradiţional (Dumnezeu, Maica Domnului, Sfântul Ioan Botezătorul, 

Sfântul Vasile, dar şi boierii – prototip al gazdei); uneori, el deţine rolul de călăuză sau de gazdă, 

fiindu-i oferit locul de cinste din capul mesei: „Iest-o masă mare-ncinsă. / (A) Dă boĭeri, 

Doamnĭe-i cuprinsă (bis) / Dar la jîlţ-ăl măi dintîi (bis) / (B) Şagĭe bunul Dumnĭedzău (bis) / 

Lîngă bunul Dumnĭedzău (bis) / (A) Şagĭe Maica Prĭeşĭesta, re. (bis) / Lîngă Maica Prĭeşĭesta, re 

(bis) / (A) Şagĭe bătrînul Crăşiunî. (bis) / Lîngă bătrînul Crăşiunî. (bis) / (B) Şagĭe Sfîntul 

Anul Nouî. (bis) / [...] / Grăì bătrînu Crăşiunî: (bis) / (B) Io-s bătrîn şî dă dămultî (bis) / Cîn'Tu, 

Doamnĭe, ci-ai născutî, (bis) / (B) Ş-încă io ci-am sprijonitî (bis) / 'N ciasta poală dă văşmînt. 

(bis) / (A) La rîu la Iordan ci-am dusî, (bis) / Frumos nume că ţ-am pusî, (bis) / (B) Ţ-am pus 

bunul Dumnĭedzăuî, (bis) / Sus la Rusalim ci-am dus, (bis) / (B) Şi-acolo să-m stăpînĭeşcì (bis) / 

Ş-încă jios să potrivĭeşcì. (bis)” (Ursu 1958: 170). Versurile sugerează că bătrânul Crăciun este 

cel ce L-a sprijinit pe Iisus la naşterea Sa, ducându-L în propria-i haină la râul Iordan pentru a-L 

boteza; textul sacru se apropie, astfel, în mod surprinzător, de mentalul tradiţional al comunităţii 

săteşti. O altă variantă a aceluiaşi colind a fost culeasă tot din Bozovici: „Şăgĭa bunul 

Dumnĭedzău. (bis) / După bunul Dumnĭedzău (bis) / Şăgia bătrînul Crăşiunu. (bis) / După 

bătrînul Crăşiunu (bis) / Şăgia Sfîntul Anu Nou. (bis)” (Ursu 1958: 169).  

Într-un alt colind din Prilipeţ, remarcăm faptul (relevat şi într-un exemplu de mai sus) că 

bătrânului Crăciun îi este atribuit rolul de naş – cel care Îi dă numele lui Iisus în urma botezului 

la râul Iordan –, act asemănător cu cel din tradiţia ortodoxă, când la botezul nou-născutului se 

obişnuieşte şi oferirea unui nume de botez, pe lângă cel existent: „Iar în jălţul măi dintîiu (bis) / 

(A) Şagĭe bătrînul Crăşiun. / Lîngă bătrânul Crăciunu (bis) / Şăgia Sfîntul Anul Nou. / [...] / 

(B) Grăia bătrînul Crăşiunu: (bis) / Ieu-s bătrîn şî dă dămult. / Cîn'Tu, Doamnĭe, ci-ai născuto, / 

Io-m braţă ci-am sprijînit. / (B) La rîu la Iordan ci-am dusî, (bis) / Frumos numĭe şĭe ţ-am pus? / 

Ţ-am pus numĭe Isus Cristosu (bis) / Să-m fii, gazdo, sănătos (bis)” (Ursu 1958: 171). 

Semnalăm, şi în această variantă, rolul lui Crăciun de a-L sprijini pe Iisus la naştere, ceea ce 

aminteşte de credinţa populară că bătrânul Crăciun trăia înainte de a Se naşte Iisus. De asemenea, 

ierarhizarea sfinţilor nu este cea canonică: bătrânul Crăciun stă în frunte, poate datorită vârstei 

sau faptului că el dă numele Pruncului. 

Aceeaşi variantă a colindei de mai sus am cules-o, în urma unor anchete recente, din 

localitatea Bozovici: „Iar la jâlţul cel dintâi (bis) / Şedea bătrânu Crăciun (bis) / – Io-s bătrân şi 

de demult, (bis) / ’N astă poală Te-am primit; (bis) / Lângă bătrânu Crăciun (bis) / Şedea 

Sfântu Vasilie (bis)”
1
.  

                                                           
1
 Idem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:21 UTC)
BDD-A23091 © 2015 Editura Universității de Vest



 

230 

 

 Un alt text în care apare numele în discuţie era cunoscut odinioară în Prilipeţ, dar astăzi 

nu se mai întrebuinţează: „Crăciune, Moş bătrâne, / saltă cu noi foarte bine, / Cristos astăzi s-a 

născut, / craii steauă au văzut.”
1
. O altă variantă a acestui text, din localitatea Borloveni, a fost 

culeasă şi publicată de Nicolae Ursu: „Crăciune, moş bătrîne, / Salt-acum şi te bucură foarte 

bine, / Că astăzi ni s-a născut / Cristos cel făr' de-nceput.” (Ursu 1958: 173). 

* 

Pe lângă figurile biblice ori din istoria Bisericii, în colindele almăjene mai apar şi alte 

tipuri de personaje: gazda / gazdele, colindătorii, voinicul, fata ori nume proprii precum Nicolae 

sau Gheorghe. 

  Referindu-ne la prima categorie enumerată mai sus – GAZDA / GAZDELE –, aceasta 

este redată şi prin alţi termeni, cum ar fi găzdăriţa, (mari) boieri, dom-marĭ. Vom cita în 

continuare câteva fragmente din textele specifice colindatului în Almăj, în care apar termenii în 

discuţie: „Săriţ, gazdo, dă ńi-l daţ. / Bună dzîua lu Aźun, / Că-i mai bun-a lu Crăśun. / Slobódzî-

ńe, gazdo” (Petrovici 1935: 40) (colind din Şopotu-Nou); „Lîngă Sfîntu Anu-nou, / Şędźe Sfîntu 

Ion. / Cîntaţ, dom-marĭ, cîntaţ, / Şi la Ţîgań daţ.” (Petrovici 1935: 41) (colind din Bozovici); 

„Dă-ne, gazdă, colăcelu, / Domnului, Domnului, Doamne, / Să-ţi trăiască micucelu, Domnului, 

Domn.”
2
 (colind din Dalboşeţ); „Sculaţ, sculaţ, mari boĭeri, (bis) / Vă vin jĭuni colindători. (bis) 

/ V-or cînta, v-or colinda, rĭe, (bis) / Mari boieri că să scula, rĭe (bis) / […] / Să fi, gazdo, 

sănătosî (bis) / Dă vĭestea lu'sus Crĭestosî. (bis)” (Ursu 1958: 164) (colind din Gârbovăţ); „Să-l 

fiţ, gazdo, sănătosî (bis) / Ca dîn vĭesta lu Cristosî. (bis)” (Ursu 1958: 168) (colind din 

Bozovici); „Işi, aişia, Doamnĭe-aişi, (bis) (a) / Iest'o masă marĭe-ncinsă, / Dă boieri, Doamnĭe, 

cuprins'.” (Ursu 1958: 169) (colind din Bozovici); „(A) Ici, aici aceasta curcĭe, (bis) / Mult mi-s 

nalcĭe, minunacĭe, (bis) / (B) Iară-nluntru ci-ne-m ĭeste, (bis) / Iest-o masă mare-ncinsă. / (A) Gĭe 

boieri, Doamnĭe-i cuprinsă (de trei ori)” (Ursu 1958: 171) (colind din Prilipeţ); „Aicea, Doamne, 

aicea, / Este-o masă mare-ntinsă / De gazde, Doamne, cuprinsă (bis) / […] / Rămâi, gazdă, 

sănătos / Şi cu gloate, şi cu toţi (bis)”
3
 (colind din Bozovici). În aceste ultime exemple, 

remarcăm descrierea unui interior fabulos, hiperbolizat (cu o masă mare întinsă), al gospodăriei 

tradiţionale (unicizată prin folosirea adverbului de loc aici), ce relevă „o ierarhie de la sacru la 

profan” care uneşte „în chip neaşteptat de familiar” personajele sfinte cu cele pământeşti 

(„boierii”) (Bîrlea 1981: 349). Acest motiv prezent în textele almăjene nu este unic în spaţiul 

românesc, cercetătorii semnalându-l şi alte părţi ale ţării (de exemplu, în Mureş). 

  Pe lângă frecvenţa deosebită a acestui termen ce desemnează unii dintre actanţii 

principali ai obiceiului colindatului – gazdele –, în colindele din zona Almăjului, semnalăm 

apariţia izolată a unor termeni cu tentă arhaică sau populară, cum sunt şi cei evidenţiaţi în 

exemplul următor: „Să trăiască găzdăriţa, / să ne împle cotăriţa, / să trăiască moşu’, / să ne 

împle coşu’. / La anu’ şi la mulţi ani!”
4
. Remarcăm, în acest colind cântat de copiii din Dalboşeţ, 

numirea specifică şi diferenţiată a gazdelor – stăpâna casei şi bătrânul familiei. 

  Tot o ocurenţă unică (până la stadiul actual al cercetării noastre) are substantivul voinic 

(cu forma sa diminutivată) – prototip al tânărului necăsătorit, în curs de a fi iniţiat, ceea ce 

explică încadrarea colindei în tipologia celor pentru june: „La tulpina viţî ei (bis) / Cură vinu 

niegrişorî. (bis) / ... / Să-ţ fie dă binĭe, voiniţele!”
5
 (Ursu 1958: 165). 

După cum au arătat unii cercetători, pe lângă colindele specifice anumitor funcţii 

tradiţionale ale satului (primar, preot), există şi altele care, în anumite regiuni, au primit funcţie 

onomastică, prin integrarea unor nume (Petru, Maria, Ilie etc.) (Bîrlea 1981: 308). 

Ca nume proprii, specifice onomasticii tradiţionale româneşti, le reţinem pe cele de 

Nicolae şi Gheorghe (în pronunţii locale – Micola(i)e şi Ghiorgh(i)e): „Micolae călărĭeşcĭe, / 

                                                           
1
 Nicolae Andrei, 63 de ani, profesor, Bănia, născut la Prilipeţ. 

2
 Ion Băcilă, 82 de ani, rapsod, fost dirijor al corului Bisericii Ortodoxe din Dalboşeţ. 

3
 Nicolae Piescu, 83 de ani, cântăreţ de strană, Bozovici. 

4
 Florina-Maria Băcilă, 36 de ani, profesoară, Timişoara, originară din Dalboşeţ. 

5
 Cu menţiunea autorului: „Vers vorbit.” (Ursu 1958: 165). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:21 UTC)
BDD-A23091 © 2015 Editura Universității de Vest



 

231 

 

Măru-ăl cu flori dalbe, / Micolaĭe călărĭeşcĭ'. / Călărĭeşcĭe-n chip domnĭeşcĭe, / Măru-ăl cu flori 

dalbe, / […] / O fică dă crai trişia, rĭe, (bis) / Pă Micolaĭe-l vĭegia, rĭe, (bis) / Şî cu şĭe nĭe dăruia, 

rĭe? (bis)” (Ursu 1958: 167) (colind din Gârbovăţ); o variantă a aceluiaşi colind se regăseşte şi în 

Bănia, dar cu modificarea numelui propriu (probabil, în funcţie de feciorul-gazdă colindat): „D-

în curcĭe la Ghiorghe Vodă, / Mărul cu flori dalbe, / D-în curcĭe la Ghiorghe Vod', / Trĭeşĭe 

Gheorghĭe, călărĭeşcĭe, / Mărul cu flori dalbe, / Călărĭeşcĭe-n chip domnĭeşci' // O fică dă crai 

trĭeşia, re, / Cîn' pră Ghiorgĭe mi-l vegia, / Da cu cĭe mi-l dăruia, re?” (Ursu 1958: 167). 

Prezenţa substantivului vodă în vecinătatea numelui Gheorghe, cu inflexiuni în istoria autohtonă 

(în corelaţie şi cu sintagma fiică de crai), atestă rolul special, rangul înalt, dar şi importanţa 

deosebită care i se atribuia gazdei. 

  De asemenea, primul nume amintit se întâlneşte şi într-un alt colind din Bozovici: „Iest-

on măr marĭe rotat, / Dar în pat cinĭe-m ĭera, re / Leroloi Doamnĭe, // Dar în pat cinĭe-m ĭera? / 

Nicolaĭe
1
 făt frumosî. (bis) / Vântu-l mare-o aburatu, (bis) / Flori dîn măr s-au scuturato. (bis) / 

Dară-n vîrfu măroloĭe (bis) // Faşîĭe-i dă sîrm-aleasă, (bis) / Scucişĭelĭe, bumbăşĭelie. (bis)” 

(Ursu 1958: 168). Aşa cum reiese şi din nota adăugată de Nicolae Ursu, numele propriu din text 

variază în funcţie de cel al gazdei. Spre deosebire de textele de mai sus, în care apare imaginea 

unor tineri călare, în ultimul fragment citat personajul stă aşezat într-un pat, lângă un măr 

înflorit. Acest fapt se datorează, după unii cercetători, intenţiei „de a releva mai tăios pe cei ce 

dorm scăldaţi în flori” (Bîrlea 1981: 349) – ca prototip al tânărului înstărit, care duce o viaţă 

lipsită de griji, dar şi al lui Făt-Frumos (prin adjectivul-atribut prezent în vecinătatea numelui). 

  De asemenea, în fragmentele de mai sus se regăseşte un alt personaj specific culturii 

tradiţionale – fiica de crai, cea care are menirea de a-l răsplăti tânărul călăreţ-colindător: „O fică 

dă crai trĭeşia, re, / Cîn' pră Ghiorgĭe mi-l vegia, / Da cu cĭe mi-l dăruia, re? / C-un pitac d-arjint 

curat. / Să fiţ, gazdo, sănătoasă, / Păn'la anul tot voioasă.” (Ursu 1958: 167). 

Din aceeaşi categorie, a gazdelor, fac parte toţi oamenii în general, ca participanţi / 

beneficiari ai evenimentului naşterii lui Iisus Hristos: „Bucuraţi-vă şi vă veseliţi toţi oamenii, 

toţi oamenii, / Căci pe Cristos împăratul l-au născut. (bis).” (Ursu 1958: 174). În acest sens, 

cităm şi o strofă din cântecul de stea Veniţi astăzi, credincioşii, cântat, la ora actuală, mai mult în 

cadrul slujbelor religioase ale Bisericii, text ce cunoaşte o serie de variante în diferite ediţii 

tipărite: „Veniţi astăzi, credincioşii, / Să săltăm, să săltăm, / De naşterea lui Hristos / Ne 

bucurăm.”
2
 

Din categoria urătorilor menţionaţi în textele ceremoniale din zona studiată, fac parte 

junii colindători, copiii colindători, ţiganii: „Leroloi, Pliecat, mi-au pliecatî, / Pliecat, mi-au 

pliecatî, / Leroloi, Juni colindători. / Leroloi, Mari priedătătorì / Leroloi, Patruzăşi şî şinşi / 

Leroloi, Şinzăşi făr'dă şinşi” (Ursu 1958: 166); „Sculaţ, sculaţ, mari boĭeri, (bis) / Vă vin jĭuni 

colindători. (bis)” (Ursu 1958: 164); „Bună dzâua lu’ Ajun, / că-i măi bună-a lu’ Crăciun, / că-i 

cu miei, / cu purcei, / cu copiii după ei. / Bivaaa!”
3
; „Cîntaţ, dom-marĭ, cîntaţ, / Şi la Ţîgań daţ. / 

Daţî-ńe cîrnatu, / Că ne dućem la altu.” (Petrovici 1935: 41). 

O categorie aparte o constituie cea a personajelor biblice secundare, cu o singură 

ocurenţă, dintre care amintim mamele şi cei 14000 de prunci ucişi de Irod, menţionaţi în 

episodul scripturistic bine-cunoscut: „Oastea şi-o trimise / pruncii de-i ucise, / de doi ani în jos, / 

vrând şi pe Hristos! // Intră prin odaie, / toţi copiii-i taie, / din leagăn dormiţi, / din braţe răpiţi. // 

Mamele se uită / pruncii cum se curmă / şi îi văd cum mor / copilaşii lor! // – Mamelor, nu 

plângeţi, / pieptul nu vi-l frângeţi, / pruncii n-au murit, / ci s-au preamărit.”
4
. 

* 

După cum am arătat mai sus, în textele ceremoniale specifice obiceiului colindatului din 

perioada de iarnă, în Valea Almăjului, pe lângă personajele biblice, se remarcă un număr 

                                                           
1
 Cu menţiunea: „Sau alt nume” (Ursu 1958: 165). 

2
 De regulă, aceste texte sunt cântate din anumite cărţi bisericeşti şi cunoscute pe scară largă de credincioşi. 

3
 Florina-Maria Băcilă, 36 de ani, profesoară, Timişoara, originară din Dalboşeţ. 

4
 Elena Surulescu, 61 de ani, învăţătoare, Gârbovăţ. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:21 UTC)
BDD-A23091 © 2015 Editura Universității de Vest



 

232 

 

important de figuri ce ţin de diferite spaţii. Datorită faptului că aceste creaţii aparţin culturii 

tradiţionale orale şi deci au fost transmise, din generaţie în generaţie, prin viu grai, denumirile 

personajelor cunosc diverse variante, unele chiar în pronunţie dialectală (de exemplu, Micolaie, 

Ghiorgh(i)e, Taica Crăciun, Sfântu Anu-nou). 

De precizat că, prin implicarea lor atât în practicile specifice acestei perioade, cât şi în 

acţiunea prezentată în textele ceremoniale, ele suferă o serie de adaptări la spaţiul autohton (de 

exemplu, participă la masa în comun, caracteristică sărbătorilor sau praznicelor); totodată, apar 

alături de unele dintre figurile biblice, deşi aparţin, evident, unor perioade istorice diferite sau 

trimit la anumite legende. De asemenea, semnalăm şi faptul că implicarea personajelor în 

acţiunile din texte ori în manifestările amintite nu are o conotaţie preponderent creştină, ci, mai 

degrabă, una tradiţională, laică. 

 
Referinţe bibliografice: 

AGA, Victor 2005: Simbolica biblică şi creştină. Dicţionar enciclopedic (cu istorie, tradiţii, legende, 

folclor), ediţia a II-a, Timişoara, Editura Învierea. 

ANDREI, Nicolae 2007: Monografia localităţii Bănia, Reşiţa, Editura TIM.  

BĂLAN MIHAILOVICI, Aurelia 2003: Dicţionar onomastic creştin. Repere etimologice şi 

martirologice, Bucureşti, Editura Minerva. 

BÎRLEA, Ovidiu 1981: Folclorul românesc, volumul I, Bucureşti, Editura Minerva. 

BOLDUREANU, Ioan Viorel 2008: Etnologie şi folclor. Cultură tradiţională orală. Teme, concepte, 

categorii, Timişoara, Editura Marineasa. 

BRANIŞTE, Ene, BRANIŞTE, Ecaterina 2001: Dicţionar enciclopedic de cunoştinţe religioase, 

Caransebeş, Editura Diecezană. 

EVSEEV, Ivan 2007: Enciclopedia simbolurilor religioase şi arhetipurilor culturale, Timişoara, Editura 

Învierea. 

GHINOIU, Ion 2004: Sărbători şi obiceiuri româneşti, Bucureşti, Editura Elion. 

HEDEŞAN, Otilia 2005: Lecţii despre calendar, Timişoara, Editura Universităţii de Vest. 

KERNBACH, Victor 1995: Dicţionar de mitologie generală, Bucureşti, Editura Albatros. 

PANDURU, Pavel 2004: Perioada sărbătorilor de iarnă în Almăj, in Gheorghe Ţunea, Octavian Doclin 

(coord.), Obiceiuri şi tradiţii de peste an în Banatul Montan, Timişoara, Editura Marineasa, p. 86-

101. 

PAPANĂ, Ovidiu 2006: Categorii ale producţiilor folclorice muzicale româneşti, Timişoara, Tipografia 

Universităţii de Vest, Facultatea de Muzică (curs litografiat). 

PAPANĂ, Ovidiu 2004: Colinda în Mehala: o restituire necesară, Timişoara, Editura Universităţii de 

Vest. 

PETROVICI, Emil 1935: Folklor din Valea Almăjului, in „Anuarul Arhivei de Folklor”, III, p. 25-157. 

POP, Mihai, RUXĂNDOIU, Pavel 1978: Folclor literar românesc, ediţia a II-a, Bucureşti, Editura 

Didactică şi Pedagogică. 

TRIFAN, Ovidiu 2008: Colindul în creaţia corală românească (teză de doctorat), Universitatea de Arte 

„George Enescu” – Iaşi, Facultatea de Compoziţie, Muzicologie, Pedagogie Muzicală şi Teatru. 

URSU, Nicolae 1958: Cântece şi jocuri populare româneşti din Valea Almăjului (Banat), Bucureşti, 

Editura Muzicală. 

 
Informatori: 

Nicolae Andrei, 63 de ani, profesor, Bănia, născut la Prilipeţ. 

Florina-Maria Băcilă, 36 de ani, profesoară, Timişoara, originară din Dalboşeţ. 

Ion Băcilă, 82 de ani, rapsod, fost dirijor al corului Bisericii Ortodoxe din Dalboşeţ. 

Nicolae Piescu, 83 de ani, cântăreţ de strană, Bozovici. 

Elena Surulescu, 61 de ani, învăţătoare, Gârbovăţ. 

 

Perioada în care au fost efectuate anchetele: 2012-2014. 

 

* Această lucrare a fost cofinanţată din Fondul Social European prin Programul Operaţional Sectorial 

pentru Dezvoltarea Resurselor Umane 2007 – 2013, Cod Contract: POSDRU/159/1.5/S/140863, 

Cercetători competitivi pe plan european în domeniul ştiinţelor umaniste şi socio-economice. Reţea de 

cercetare multiregională (CCPE). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:21 UTC)
BDD-A23091 © 2015 Editura Universității de Vest

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

