
 

 247

Rolul scrierilor Sfântului  Ioan Gură-de-Aur 
în spiritualitatea şi cultura românească 

Ana BOBU 

La personalité patristique la plus saillante de l'Eglise Universelle, le  Saint 
Bouche d'Oro a laisse à la  postérité la plus vaste  œuvre théologique qui a  été 
assimileé et assumée pâr la culture roumaine depuis une période très  ancienne. 

Nous croyons que le premier texte a été celui de la Sainte Liturgie  dans la 
langue néogreque, texte suivi   après de centaines de „Paroles et sermons” en 
répondant tous à la nécessitè intérieure du Roumain pour s' ancrer  à la morale  de 
la Sainte –Èvangile et de se rapporter correctement aux exigences sociales. 

Son œuvre vaste a circulé sur le territoire roumain en accord avec l'évolution 
culturelle, premiérement par des copies et manuscrits et ensuite  par  des 
traductions et ouvrages imprimés, et aujord'hui est diffusée avec des moyen 
modernes si bien que nous pouvons dire qu''est le père spirituel des Roumains. 

Formè  à  l'École Éxégetique de l'Antioche de Syrie, le père Ioan touche la  
grandeur de la rhétorique  écclésiastique  par la symbiose entre la connaissance  
providentielle de l'âme humaine et le message des  Écritures en développant dans 
la  culture roumaine l'humainisme chrétien qui a contribuit essentiellement à la 
structure spirituelle  roumaine et au renforcement de l'identité   et unité des  
Roumains. 

 
Cultura popoarelor europene are la bază creştinismul, ale cărui valori s-au 

impregnat în ordinea materială şi spirituală a întregului continent. Dezvoltarea 
romanităţii carpato-dunărene prin contopirea populaţiei locale cu populaţia 
latinofonă a dus la „admigraţia şi intermigraţia continuă a numeroase elemente 
etno-culturale, şi religioase” (Protase, 1980: 9). 

În ceea ce priveşte conţinutul ei, cultura românească, raportată la marile culturi 
ale lumii, reflectă o paletă de valori spirituale (Bârsănescu, 1971: 235), astfel că 
fiecare creştere este un salt calitativ şi cantitativ, cu deosebire începînd cu secolul  
al XV-lea, cînd s-a trecut la receptarea spiritualităţii şi culturii bizantine prin 
primele manuscrise şi traduceri. Tot ce se asimilase prin ritualul liturgic, prin 
predica preotului şi calendarul creştin (Bârsănescu, 1971: 34), ia o deosebită 
amploare prin primele forme instituţionalizate ale învăţămîntului aflat sub ocrotirea 
Bisericii, prin numeroasele şcoli mănăstireşti, ateliere de copişti şi grămătici, şcoli 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:54:20 UTC)
BDD-A23 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 248

de muzică psaltică, şcoli de pictură şi ateliere, precum cele de la Neamţ şi Braşov. 
Primul mare contact cultural este făcut prin intermediul cărţilor de cult cele mai 
importante: Liturghierul, Evangheliarul, Psaltirea, Ceaslovul, Octoihul şi Mineele, 
însoţite de textele sacre aflate în codice, apoi cu Omiliile Sfinţilor Părinţi ai 
Bisericii.  

Următorul mare pas este întîlnirea cu operele laice ale antichităţii (Bârsănescu, 
1971: 46), care fac dovada puterii de receptare a poporului român în care se 
reflectă o curiozitatea de a cunoaşte şi de a învăţa, o predispoziţie pentru idei 
precum şi o putere de selecţie dublată de un spirit întreprinzător şi mereu 
perfectibil. 

Primele manuscrise şi tipărituri au generat şi primele forme de instituţionalizare 
ale învăţămîntului românesc, în fruntea căruia au stat – în toată dezvoltarea sa 
istorică - oameni cizelaţi sufleteşte, cu sensibilitate morală şi estetică, cu 
perspicacitate politică, făcînd eficiente aceste instituţii din faza de început pînă la 
cea de azi. Toţi au ştiut să facă apel la marile personalităţi ale gîndirii umane şi 
creştine pentru a le adapta specificului românesc, fiecare, adăugînd, după timp şi 
loc, un plus de substanţă în cultura şi spiritualitatea românească. 

Dintre numeroasele personalităţi care au contribuit efectiv şi continuu la 
formarea spirituală a lumii creştine ne-am îndreptat atenţia spre cel care a fost 
numit Gură-de-Aur. Născut într-o familie nobilă în cea de-a treia mare metropolă a 
Imperiului Roman, Antiohia Siriei, şi beneficiind de o educaţie aleasă, Părintele 
Ioan parcuge toate etapele formării intelectuale şi morale; frumuseţea idealului 
creştin îl determină să primească botezul şi să devină vrednic urmaş al 
Dumnezeului-Om, Iisus Hristos. În semn de preţuire, posteritatea l-a numit şi 
Hrisostom sau Părintele în care a pulsat în cel mai profund mod harul lui Hristos. 

Primul contact al Părintelui cu strămoşii noştri s-a făcut încă din timpul 
păstoririi sale ca Patriarh al Constantinopolului, apoi prin cultul creştin, prin 
Liturghia ce-i poartă numele şi care e slujită în aproximativ 350 de zile ale anului 
calendaristic. 

Dumnezeiasca Liturghie a format conştiinţa a generaţii de români şi creştini de 
pretutindeni. Conţinutul şi simbolistica Sfintei Liturghii aduc în faţa credinciosului 
întreaga operă de mîntuire a lumii. Românul a găsit în spaţiul eclezial scopul şi 
calea desăvîrşirii personale, precum şi înclinaţia spre meditaţie, contemplaţie şi 
cercetare, dar şi dorinţa de a stăpîni şi înfrumuseţa natura în viaţa de zi cu zi. 
Astfel, dragostea lui Dumnezeu pentru lume, poporul şi-a asumat-o prin crearea 
operelor de artă, prin concepţia asupra frumosului, unde „are sens de sărbătoare şi 
de comuniune fericită” (Stăniloae, 1992: 11), iar „zîmbetul, deşteptăciunea, 
bunătatea, frumuseţea sărbătorească a unei armonii superioare sunt forţele 
caracteristice pe care românul le pune în luptă cu răul, de care se foloseşte pentru 
rezolvarea problemelor grele ale vieţii, mai ales când ele sînt ridicate de cei răi, 
vicleni şi egoişti” (Stăniloae, 1992: 13). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:54:20 UTC)
BDD-A23 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 249

Timpul liturgic este cel care a făcut să unim „luciditatea raţională  cu 
sentimentul de taină prezentă în toate, dar o taină luminoasă a spiritului bizantin” 
(Stăniloae, 1992: 14), adusă la noi şi de Părintele Ioan Gură-de-Aur. 

Concepţia despre Dumnezeu, despre familie, despre valoarea morală a faptelor 
noastre, despre viaţă şi moarte, despre iad şi rai, au dus la crearea acestei „spirale 
suitoare... ca o înălţare fără sfîrşit a sufletelor, care, trecînd prin purificare, 
iluminare şi desăvîrşire, se întorc spre un nivel mai înalt, la o nouă purificare şi 
desăvîrşire” (Stăniloae, 1992: 19). Credem că aceste credinţe se datoresc atît 
Dumnezeieştii Liturghii, cît şi primului Cuvînt hrisostomic, care a făcut carieră în 
timpul celui de-al şaisprezecelea veac, tradus fiind de preotul Bratu de la Şcoala 
din Şcheii Braşovului şi care, desigur, reprezintă un alt moment cultural în istoria 
neamului nostru. Cuvîntul de Învăţătură la noaptea Sfintelor Paşti a circulat mai 
întîi în formă bilingvă româno-slavonă, apoi numai în română, constituind un 
important monument  de limbă literară şi de zidire sufletească a strămoşilor noştri, 
căci „După conţinutul său, după forma sub  care se prezintă, omilia putea fi 
utilizată tot atît de bine în cult cît şi pentru lectură, în chiliile călugărilor, în casele 
enoriaşilor, precum şi pentru necesităţile învăţămîntului din şcolile bisericeşti de 
atunci” (Stăniloae, 1992: 225). Îndemnul la practicarea postului, chemarea la 
comuniunea Învierii, a nopţii pascale ca punct central al istoriei mântuirii lumii, au 
izvorît din programul Părintelui cuprins în acest Cuvînt, precum: „să păzim, deci, 
măsura şi trebuinţa, împlinind cu trupul şi cu sufletul cele cuvenite...va îndemn 
însă, ca împlinindu-vă cele de trebuinţă, să nu depăşiţi măsura în desfătări...şi, 
paharul vostru să fie potirul cel duhovnicesc...care nu moleşeşte, ci ne întăreşte 
pentru cumpătare” (www.crestinortodox.ro). Caracterul practic şi realist al acestui 
Cuvînt, care este şi cel mai vechi document datat şi semnat cu o valoare lingvistică 
şi culturală incontestabilă, a avut, pînă în secolul al XIX-lea, rol didactic, cultic şi 
intelectual major, fiind deopotrivă predat, predicat şi citit; după opinia lui 
Alexandru Rosetti (1928: 748) „Cuvîntul a reprezentat garanţia canonicităţii 
noastre”. 

Un secol mai tîrziu aveau să fie traduse cele 26 de omilii Mărgăritare, care, la 
fel au circulat în sute şi sute de manuscrise şi tipărituri pe tot cuprinsul românesc, 
dar şi în spaţiul sud-est european ortodox, aflat în continuă relaţie cu cel românesc. 
Omiliile Mărgăritare aduceau sufletului românului învăţătura teologică şi tot 
spectrul normativ al moralei creştine, care completau armonios Dumnezeiasca 
Liturghie şi Cuvîntul, încît putem să le numim Corpus-ul hrisostomic al neamului 
românesc sau un fel de „Biblie populară românească”. Adresate prin predica 
amvonului, prin cărţile care circulau şi în care erau incluse şi fragmente 
hrisostomice, precum în Învăţăturile lui Neagoe Basarab către fiul să Teodosie, în 
Sbornic, Ceaslov, ideile hrisostomice au „promovat în conştiinţa poporului nostru 
omenia, din care a răsărit chipul lui Făt-Frumos şi al tuturor eroilor basmelor 
noastre, eroi care umblau pentru a salva principii ce stau la baza firii, eroi care 
înving prin binele ce-l fac celor mici şi oropsiţi, prin isteţimea lipsită de viclenie, 
prin puritate şi printr-o modestie căreia îi repugnă fanfaronada puterilor spirituale” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:54:20 UTC)
BDD-A23 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 250

(Stăniloae, 1992: 29), căci acest tip se impune şi azi păturii intelectuale şi 
conducerii societăţii de pretutindeni. El începe să aibă prin aceasta o aplicare 
generală pe planul culturii şi ordinii sociale. Un astfel de tip a năzuit să formeze 
cultura poporului nostru. (Stăniloae, 1992: 31). 

În veacul al optsprezecelea, tot ce se tradusese anterior a fost multiplicat prin 
copierea a sute şi sute de exemplare ce au circulat pe tot întinsul românesc 
(Zamfirescu, 1981: 58), ca urmare a nevoilor reale cerute de germenii înnoirilor ce 
aveau să se concretizeze în act în veacul al nouăsprezecelea, şi care au fost 
materializate şi prin osteneala efervescentului egumen – cărturar, Paisie 
Velicicovschi. 

La începutul secolului al XIX-lea, mitropolitul Veniamin Costachi avea să 
traducă în şapte volume o parte însemnată a scrierilor hrisostomice, cele cuprinzînd 
Omiliile la Evanghelia lui Ioan, la Faptele Apostolilor şi la o parte din epistolele 
pauline, toate rămase în manuscris. În cea de-a doua jumătate a secolului 
revoluţionar, au fost traduse alte şaizeci şi patru de Omilii de către episcopul 
Melchisedec al Romanului. Personalitatea episcopului impregnată în toate sferele şi 
la toate nivelele vieţii social-politice şi duhovniceşti, nu putea trece fără a-şi pune 
amprenta sigură şi pe opera lui Ioan Gură-de-Aur. Transpunerea în limba poporului 
a Omillilor la marile sărbători împărăteşti, a adus un plus de  emergenţă spirituală, 
care contura mai clar echilibrul românesc, fiind „un act continuu de  conştiinţă şi 
de voinţă” (Stăniloae, 1992: 33). Deci, „Poporul român a primit prin literatura 
bizantină o educaţie în acest sens; el a primit o educaţie în sensul unui umanism 
echilibrat, de stăpînire asupra pornirilor unilaterale pătimaşe, stăpînire fără de care 
omul nu poate valorifica toate potenţele naturii sale, adică umanitatea sa integrală” 
(Stăniloae, 1992: 36).  

Credinţa în Dumnezeu, înţelegerea corectă a raportului persoanei cu natura ce 
trebuie stăpînită şi îmbogăţită, au dus la crearea evlaviei poporului român, a 
reverenţei sale în faţa frumuseţilor creaţiei, materializată în opere precum 
Mănăstirea Argeşului, Voroneţ şi Trei Ierarhi. Tot aici punem şi teme filozofice 
precum atitudinea în faţa morţii şi mitul jertfei creatoare; iar luciditatea, duioşia, 
ironia şi umorul românesc au devenit forme de manifestare spirituală în faţa 
greutăţilor vieţii, încît toate au născut zîmbetul şi ospitalitatea românului 
(Stăniloae, 1992: 13), ca expresie a eroismului spiritual al unui neam format  şi 
cizelat prin cugetarea şi lucrarea gânditorilor lumii, în care un loc special îl ocupă, 
desigur, Sfîntul Ioan Gură-de-Aur. 

Începutul secolul al XX-lea avea să aducă în cultura românească cea de-a patra 
parte a scrierilor hrisostomice, şi anume cele 250 de Omilii la toate epistolele 
pauline, cuprinse în nouă volume şi traduse de arhimandritul Theodor Atanasiu, 
viitor episcop al Romanului. Costatăm faptul că o mare parte a traducerilor 
hrisostomice s-au făcut de către ierarhii episcopiei Romanului; tot la Roman se 
află, de şase veacuri, şi veşmântul preoţesc al Sfântului Ioan Gură de Aur. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:54:20 UTC)
BDD-A23 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 251

În deceniile următoare avea să fie tradusă de vrednicul părinte Dumitru Fecioru, 
ultima parte a operei Părintelui Ioan, aşa încît astăzi avem toată opera hrisostomică 
transpusă în limba română. 

Şi cum avea să evolueze această operă duhovnicească a lumii în era 
informaţională? Se va fi oprit cugetarea şi simţirea românească numai la a citi 
opera? Răspunsul îl aflăm dacă intrăm în sfera editării a periodicelor Bisericii 
noastre, precum Ortodoxia, Studii Teologice, Biserica Ortodoxă Română, a 
periodicelor mitropolitane şi episcopale, a celor universitare, a multor edituri 
creştine, dar şi laice, care se străduiesc, să pună în mîna fiecărui doritor o parte din 
gîndirea marelui dascăl şi păstor al Bisericii Universale, care străbate istoria 
cugetării şi mîntuirii lumii cu harul lui Hristos. Şi nu numai opera, dar şi numele 
Părintelui Ioan a fost adoptat ca ocrotitor al locaşurilor, al institutelor teologice, al 
seminariilor, dar şi al şcolilor laice, precum cea în care lucrează susţinătoarea 
acestui material. 

Spaţiul virtual al Internetului cuprinde, deasemeni, sute de pagini în diverse 
ipostaze ale întregii opere  hrisostomice şi orice doritor poate să parcurgă cugetare 
moral-religioasă a Părintelui Ioan Gură-de-Aur, grupată pe opere sau tematic. 

Am amintit aici doar spaţiul românesc, fără însă a intra în marea literatură a 
gîndirii universale, unde laici şi teologi deopotrivă, s-au aplecat spre cercetarea si 
aprofundarea operei Părintelui Ioan, cuprinsă în marile colecţii patristice, colecţii 
de studii şi jubiliare. 

Secolul XX, începe să fie secolul marilor sinteze ale operei hrisostomice, ce vor 
continua în secolul actual, astfel că anul jubiliar 2007, numit Anul cultural 
internaţional Sfîntul Ioan Gură-de-Aur, avea să aducă nou în cugetarea românească 
şi din toată lumea creştină, marile teme teologice şi pastoral- misionare ale 
Părintelui Ioan. Amintim aici lucrarea cu titlul Studii academice comemorative la 
Sfîntul Ioan Gură-de-Aur – Mare dascăl al lumii şi Ierarh, lansată sub patronajul 
universităţii ieşene în anul 2007, precum şi numeroasele volume tematice la opera 
Sfîntului Părinte, editate pe tot cuprinsul Patriarhiei Române; amintim, deasemeni, 
şi numeroasele articole şi activităţi comemorative. Un loc special îl ocupă şi 
Antologia tematică în două volume a lui Liviu Petcu, în care, cu binecuvîntarea 
Fericitului Părinte Patriarh Daniel, au fost ordonate tematic textele doctrinare, 
morale şi pastorale, material preţios pentru receptarea operei hrisostomice în 
contextul cultural actual. 

Dar nu numai cugetarea teologică se ocupă de importanţa Cuvintelor, ci şi cea 
filologică, în care se pune în evidenţă contribuţia efectivă a scrierilor hrisostomice 
la formarea limbii literare româneşti. 

 
Bibliografie 
 
Bârsănescu, Şefan, Pagini nescrise din istoria culturii româneşti, Bucureşti, Editura 

Academiei R.S.R., 1971 
Iorga, Nicolae, Istoria literaturii româneşti. Introducere sintetică, Bucureşti, Minerva, 1985 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:54:20 UTC)
BDD-A23 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 252

Protase, Dumitru, Autohtonii în Dacia, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1980 
Rosetti, Al. Istoria limbii române, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1928 
Stăniloae, Dumitru, Reflexii despre spiritualitatea poporului român, Craiova, Cuget 

Românesc, 1992 
Vornicescu, Nestor, Primele scrieri patristice în literatura română,secoleleXIV-XVI, 

Craiova, Scrisul Românesc, 1992 
Zamfirescu, Dan, Contribuţii la istoria literaturii române vechi, Bucureşti, Editura 

Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1981 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:54:20 UTC)
BDD-A23 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

