
 

Caietele Sextil Puşcariu, II, 2015, Cluj-Napoca, p. 636–645 

LAURA  PAVEL 
 

 

PRIN  „OCHEANUL  ÎNTORS”  AL  TEORIEI 

LITERARE:  VIRGIL  NEMOIANU 
 

 

Cotitura literară şi argumentele ca naraţiuni 

Într-o carte de referinţă dedicată reabilitării relaţiilor filosofiei cu literatura, filo-

soful şi esteticianul Stanley Cavell se întreba retoric: Poate oare filosofia să devină 

literatură şi totuşi să rămână capabilă „să se înţeleagă pe ea însăşi” (Cavell 1979, 

p. 494: „But can philosophy become literature and still know itself?”), să nu-şi 

piardă identitatea? Cavell nu este singurul care redeschide dezbaterea asupra vechii 

şi mult invocatei dispute din Republica lui Platon despre rolul filosofiei şi al poe-

ziei în societate. Odată cu anii optzeci şi nouăzeci ai secolului trecut, mai mulţi fi-

losofi, antropologi şi analişti culturali şi sociali şi-au literaturizat discursul, asu-

mându-şi totodată o postură de autori, mai degrabă decât una de cercetători supuşi 

iluziei obiectivităţii ştiinţifice. Mutaţia sau cotitura literară, „the Literary Turn”, 

este confirmată atât de antropologia culturală a lui Clifford Geertz (1988), cât şi de 

discursul filosofic al lui Richard Rorty (1978), al lui Stanley Cavell sau al Marthei 

Nussbaum. Dacă New Istoricism presupune, în fond, cotitura sau mutaţia politică şi 

istorică în studiile literare, reversul său ar putea fi identificat în aşa-numita „Literary 

Turn”, cotitura sau mutaţia literară a discursului antropologic, a celui filosofic, dar 

şi a gândirii politice şi sociale. Cele două „cotituri” (urmând cotiturii lingvistice, în 

accepţiunea pe care i-o dădea Richard Rorty) repun în discuţie relevanţa socială şi 

antropologică a teoriei literare şi a epistemologiei estetice.  

O cheie pentru aparentul labirint al întretăierilor acestor drumuri ale teoriei 

poststructuraliste poate fi secundarul, concept propus acum un sfert de secol de 

către Virgil Nemoianu. Secundarul devine, pentru Nemoianu, un instrument de in-

terpretare a culturii şi a vieţii sociale prin prisma literarului şi chiar a categoriei mai 

largi a esteticului (Nemoianu 1989). Recontextualizând şi prelucrând critic secun-

darul, în cadrul dialogului, fie subtil, fie radical polemic, dintre secundar şi princi-

pal, poate fi reevaluată „mutaţia literară” a teoriei anilor nouăzeci. Teoria secunda-

rităţii apare în contextul unui interes reînnoit pentru estetică în sfera antropologiei 

şi a dezbaterilor asupra politizării esteticului, a interferenţei dintre ideologia esteti-

că şi ideologia politică (Groys 2011, Rancière 2012). 

Secundarul, ca ficţiune teoretică cu rol epistemologic, desemnează, în accep-

ţiunea lui Nemoianu, o serie de fenomene, atitudini, discursuri culturale, sociale, 

dar mai ales literare, care întreţin o formă de opoziţie dialectică în raport cu prin-

cipalul. Cele două concepte conţin, fiecare, câte ceva din tensiunea creatoare a ce-

luilalt şi sunt fie în relaţie contrastivă, fie complementară. Literatura devine, în 

această naraţiune interpretativă, un corpus textual privilegiat, care poate revela în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:24 UTC)
BDD-A22935 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Prin  „ocheanul  întors”  al  teoriei  literare:  Virgil  Nemoianu 

 

 

637 

mod simptomatic puterea paradoxală a secundarului. E o putere ambivalentă: 

fenomenele culturale şi estetice secundare sunt fie subversive, fie convergente, 

uneori, cu principalele acte şi forţe progresiste ale societăţii (politice, economice, 

morale, religioase, toate constituind centralitatea). 

Elaborându-şi teoria despre caracterul reacţionar sau, cel puţin, subversiv al se-

cundarului în raport cu dominaţia principalului, Nemoianu revalorifică câteva con-

cepte estetice şi epistemologice ale filosofiei blagiene a culturii. Profesorul româ-

no-american invocă volumul lui Lucian Blaga din 1933, Cunoaşterea luciferică 

(inclus în Teoria cunoaşterii), în încercarea de a activa potenţialul dialogic al ide-

ilor blagiene, filiaţia lor filosofică şi estetică, viabilitatea epistemologiei sale este-

tice. Teoria blagiană despre minus-cunoaştere şi despre cunoaşterea luciferică poa-

te fi interpretată, în viziunea lui Nemoianu, în paralel cu discutarea perspectivelor 

moderat relativiste şi pluraliste ale unor filosofi analitici ca Thomas Kuhn şi 

Nelson Goodman sau prin prisma convergenţei cu filosofia „multiplului” a lui 

Michel Serres (1982a, b).  

Înclinaţia câtorva filosofi occidentali de a construi o perspectivă literară în inter-

pretarea vieţii sociale şi a dilemelor morale, ca şi aceea de a recurge la un stil nara-

tiv şi metaforic, se va accentua, deci, în anii ʼ80 şi ʼ90. Discursivizarea de tip lite-

rar, referinţele la personaje ficţionale, la relaţiile şi la conflictele lor, devin repere 

ale argumentaţiei antropologice, istorice, filosofice. Relevante sunt, în această pri-

vinţă, teoriile de filosofie etică ale Marthei Nussbaum (fundamentate pe exemple 

din tragedia greacă sau din proza lui Henry James), filosofia sceptică a lui Stanley 

Cavell (cu enormul lui interes pentru personajele shakespeariene) sau gândirea 

„postfundaţionalistă” a lui Richard Rorty (pentru care filosofia poate fi văzută ca 

un anume tip de scriitură, „as a kind of writing”).  

Voi detalia, în cele ce urmează, mai multe noi moduri de interpretare şi de pre-

lucrare critică a categoriei secundarului, pentru a o face operaţională, ca instrument 

de analiză culturală, astăzi. Anumite argumente controversate ale teoriei literare 

vor putea fi astfel reevaluate, şi câteva supoziţii metacritice specifice aşa-numitei 

cotituri literare vor fi testate prin prisma secundarităţii, a aparentei recesivităţi a 

literarului şi a esteticului în raport cu riscurile unei dominanţe abuzive (ideologice, 

economice, politice) a principalului. 

 

Forţa „centripetă” a literaturii 

Virgil Nemoianu polemizează cu o tot mai accentuată ideologizare şi politizare, 

în anii ʼ90, a direcţiilor de cercetare poststructuralistă în sfera umanioarelor. În vir-

tutea unei rezistenţe interne, proprie identităţii lui intelectuale, la formele de con-

formism ideologic dominante la acea oră în universităţi, el pledează pentru reîn-

temeierea unei epistemologii bazate pe „secundar”, pe puterea esteticului. Teoria sa 

estetică şi literară se doreşte una reconstructivă, care îşi propune să releve pozitivi-

tatea a ceea ce, în mare măsură, critica poststructuralistă pune sub semnul negativi-

tăţii şi al suspiciunii: un „canon” al umanului, intrinsec literaturii, care ar fi menit, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:24 UTC)
BDD-A22935 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Laura  Pavel 

 

 

638 

în viziunea sa, să deturneze „hegemoniile ideologice ale momentului” (Nemoianu 

1997, p. 218)
1
.  

De-a lungul capitolului final din cartea sa O teorie a secundarului. Literatură, 

progres şi reacţiune, Nemoianu discută câteva importante direcţii de cercetare 

umanistă, cu metodologiile lor specifice (studiile neoclasice, New Criticism, critica 

neomarxistă, structuralismul şi perspectiva psihanalitică), susţinând că acestea re-

nunţă treptat la pretenţia de a forţa literatura să se conformeze unor grile de inter-

pretare prescrise. Prin urmare, aceste diverse strategii interpretative ar ceda, în cele 

din urmă, forţei subversive a literaturii înseşi, impulsurilor recesive şi secundare 

care se ascund în chiar discursul critic: 

„În ultimă instanţă, forţa centripetă a literaturii rezidă în aspiraţia discursului însuşi 

către statutul literaturii – altfel spus, către savurarea privilegiată a libertăţii, a autorefe-

renţialităţii şi a unei substanţialităţi teoretic inepuizabile, aşa cum sunt exprimate de 

sensurile multiple şi de deschiderea textuală” (Nemoianu 1997, p. 199).  

Discursul literar ar putea să-şi adjudece, în viziunea lui Nemoianu, statutul de 

„divinitate antropomorfică” în raport cu discursul obişnuit. Cel din urmă ar avea 

bovarismul de a atinge starea „paradisiacă sau utopică” din sfera literarului.  

În fond, discursul teoretic al lui Nemoianu atestă el însuşi, nu o dată, acest tip 

anume de fascinaţie, care îl determină pe critic să-şi construiască o lucidă mitologi-

zare a ceea ce el consideră a fi nucleul întrucâtva misterios al esteticii literare. Ar-

gumentele sale sunt expuse prin frecvente volute stilistice, integrate unor structuri 

narative, din care nu lipsesc formulările metaforice şi personificarea conceptelor. 

Între acestea, secundarul şi principalul sunt extensii metaforic-argumentative şi, 

totodată, protagonişti ai odiseii sale teoretice. Definirea lor declanşează o naraţiune 

sinuoasă, surprinzătoare adesea, straturile de semnificaţie aşezându-se în text trep-

tat, într-o demonstraţie desfăşurată în cercuri concentrice – cercuri hermeneutice, în 

care ipotezele auctoriale îşi conţin in nuce concluziile. 

Într-un capitol semnificativ intitulat Dialectica imperfecţiunii: Girard, Blaga, 

Serres, Nemoianu analizează epistemologia estetică a lui Blaga sau, mai precis, 

modul specific blagian de a conferi valorilor estetice o putere epistemologică. Fap-

tul de a integra epistemologia şi teoria estetică a lui Lucian Blaga în spectrul mai 

larg al dezbaterilor internaţionale este menit să pună în evidenţă acele cărări ale 

gândirii aproape marginale, dar creatoare, în care ideile literare, filosofice şi cele 

antropologice se întâlnesc, intră în dialog şi chiar fuzionează. Potenţialul dialogic şi 

inovator al liniei de gândire marginale şi aparent reacţionare – sau, mai bine spus, 

secundare – este de găsit uneori în categoria misterului, în incertitudinea ontologică 

 
1 Interpretările extraestetice, politizate, care fac un proces de intenţie literaturii din raţiuni ideolo-

gice, încearcă să contracareze ceea ce Nemoianu numeşte „recalcitranţa şi unicitatea esteticului”. 

Nemoianu se războieşte aici, la fel ca Harold Bloom în al său Canon occidental, cu „Şcoala Resenti-

mentului”, cu adversarii canonului şi ai primatului său estetic. O pledoarie pentru canon, construită de 

Nemoianu cu argumente filosofice, politice şi religioase, e şi cartea sa despre postmodernism 

(Nemoianu 2010, 2011).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:24 UTC)
BDD-A22935 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Prin  „ocheanul  întors”  al  teoriei  literare:  Virgil  Nemoianu 

 

 

639 

a figurii metafizice a Marelui Anonim. În locul unei raţionalităţi analitice clarifica-

toare, „progresiste”, blagiana minus-cunoaştere poate oferi intuirea unui transcen-

dent care coboară, printre noi, ca printr-un catharsis estetic. În loc de a atinge un 

nivel transpersonal al unei cunoaşteri incorporale, al universaliilor, o infracunoaş-

tere este de aşteptat să coboare în contingent, la firul ierbii, în căutarea unei relaţii 

intime cu lumea şi cu particularităţile ei.  

Noţiune cu un revelator potenţial metaforic, minus-cunoaşterea devine în con-

strucţia teoretică a lui Nemoianu o ipostază a secundarului, ea fiind parte a unui 

proces de reinterpretare a paradigmelor culturale, în special a celei structuraliste şi 

a celei poststructuraliste. Categoria flexibilă şi dinamică a secundarului ajunge să 

fie centrul unei naraţiuni interpretative care acordă un rol privilegiat mişcărilor di-

gresive ale esteticului, opuse liniilor de gândire triumfaliste ale progresului istoric 

şi economic.  

Rolul literaturii ar fi, deci, acela de a revalorifica „materialul” şi textura care au 

fost abandonate şi dispreţuite, de a le recicla şi de a insera în limbă un conţinut an-

tropologic neglijat. Iată o cale de a tulbura satisfacţia de sine a progresului sistema-

tic. S-ar spune că teoria lui Nemoianu propune, în mare măsură, o abordare „ecolo-

gică” a câmpului studiilor literare şi a miezului lor tradiţional, umanist-canonic. În 

virtutea ei, opţiunea pentru rezistenţă, divergenţă, secundaritate se plasează în opo-

ziţie dialectică cu doctrina progresului istoric.  

A recunoaşte literaturii dreptul de a rezista în jurul propriei ontologii estetice 

înseamnă pentru Nemoianu a se situa în răspăr cu politizarea interpretării în dome-

niul umanioarelor. Înseamnă a privi literatura ca printr-un ochean întors către fi-

gura antropomorfică adăpostită în adâncimile textului, în „fiinţa” intrinsecă litera-

rului. Exegetul va scruta textul literar, prin urmare, dintr-o perspectivă pe care aş 

numi-o infracritică, mai degrabă decât metacritică sau supraordonată obiectului 

cercetării. Este, aceasta, o raportare polemică la hegemoniile şi transgresiunile ide-

ologice ale esteticului, pe de o parte. Pe de altă parte, opţiunea pentru secundar ar 

putea fi şi o formulă de detaşare precaută de lectura critică distanţată (distant 

reading, în accepţiunea lui Franco Moretti) şi de cercetarea cantitativă a câmpului 

literarităţii (activate în cadrul Digital Humanities), care ocupă astăzi locul antino-

mic al principalului. 

 

* 

Cu toate acestea, secundarul ar putea fi suspectat că ar conţine în sine riscul de a 

se transforma, de a se topi în masivul, copleşitorul flux al principalului, care, astfel, 

ia în posesie în chip întrucâtva abuziv „materialul” imaginar supus transfigurării ar-

tistice. Un asemenea caz în care principalul preia valorile artisticului şi intenţiile 

creatoare deopotrivă este de găsit în politizarea esteticii, aşa cum o înţelege filoso-

ful şi esteticianul contemporan Boris Groys. Liderii politici, cei dictatoriali cu pre-

cădere, împrumută postura artistului demiurgic, susţine Groys, şi dobândesc un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:24 UTC)
BDD-A22935 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Laura  Pavel 

 

 

640 

control asemănător celui estetic asupra societăţii. Capacitatea dictatorului politic de 

a transforma scena socială după bunul plac îl face să se asemene unui artist radical, 

care îşi impune viziunea artistică totalizatoare.  

Referindu-se la consecinţele culturale ale erei staliniste în Rusia, Groys aduce 

argumente în favoarea legăturii dintre estetic şi politic în cadrul societăţilor totalita-

re, puterea estetică exercitată de către artist asupra materialului său fiind compara-

bilă formelor de control politic asupra societăţii: 

„Subordonarea totală a întregii vieţi economice, sociale şi cotidiene a ţării unei in-

stanţe unice de planificare, ce trebuia să reglementeze până şi cele mai mici detalii ale 

sale, să le armonizeze şi să creeze din ele un tot unitar, a transformat această instanţă ‒ 

conducerea de partid ‒ într-un fel de artist, pentru care lumea întreagă serveşte ca mate-

rial, obiectivul său fiind «să depăşească rezistenţa acestui material», să-l facă maleabil, 

plastic, capabil să ia orice formă considerată ca adecvată” (Groys 2007, p. 5). 

Totuşi, ceea ce Groys consideră a fi o formă de putere artistică de a domina şi a 

transforma o totalitate socială, de a supraveghea o întreagă entitate socială, se do-

vedeşte în fond a fi, mai mult sau mai puţin, echivalentul a ceea ce Nemoianu de-

numeşte „principalul”. Cu alte cuvinte, politicul însuşi, care preia doar temporar 

masca esteticului, ca în cazul artei realismului socialist. Epocile anterioare, cu 

„dezordinea şi haosul” specifice lor, urmau să fie reformulate şi schimbate, „prin-

tr-o viaţă armonioasă, organizată după un plan artistic unic”.  

În schimb, ceea ce Virgil Nemoianu rezervă sferei secundarului este tocmai 

opusul unui câmp cultural organizat, recunoscând că literatura aduce cu sine o forţă 

divergentă şi perturbatoare, ba chiar o pulsiune înspre deconstrucţie, o dispoziţie 

emoţională şi estetică uneori reacţionară. Sau, în orice caz, o atitudine de rezistenţă 

în faţa oricărui control ideologic şi social abuziv. 

 

Teorii etice cu fundamente estetice. A locui în interiorul literaturii 

Invoc din nou aserţiunea metaforică din O teorie a secundarului, după care dis-

cursul literar ar fi un fel de „divinitate antropomorfică” pentru discursul cotidian. 

În aceeaşi linie de gândire, recentele reevaluări ale sferei studiilor literare pun în 

evidenţă diverse dezbateri în jurul rolului – de dincolo de estetic – antropologic al 

literaturii în viaţa cotidiană şi în societate. Direcţiile de cercetare îmbrăţişate de 

mai mulţi teoreticieni şi eseişti francezi, precum Jean-Marie Schaeffer, Marielle 

Macé şi William Marx, sau de filosofii americani Martha Nussbaum şi Stanley 

Cavell sunt relevante pentru o cotitură etică şi chiar ecologică în interiorul studiilor 

literare. 

Dincolo de recenta pledoarie formulată de Nussbaum, în cartea sa Not for 

Profit: Why Democracy Needs the Humanities (Nu de dragul profitului: De ce 

democraţia are nevoie de umanioare), din 2010, pentru rolul artelor liberale în for-

marea cetăţenilor democraţi, volumele ei mai timpurii The Fragility of Goodness 

(Fragilitatea binelui), din 1986, şi Love’s Knowledge (Cunoaşterea prin iubire), din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:24 UTC)
BDD-A22935 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Prin  „ocheanul  întors”  al  teoriei  literare:  Virgil  Nemoianu 

 

 

641 

1990, susţin cultivarea unor virtuţi, înclinaţii altruiste şi valori comunitare pe care 

etica le poate găsi în interiorul ficţiunii literare. De pildă, în tragedia Antigona sau 

în The Golden Bowl (Cupa de aur), de Henry James, sau în „poezia filosofică”. De 

asemenea, prin abordarea hermeneutică a dialogurilor platonice Banchetul şi 

Fedru, Nussbaum ia drept repere dilemele etice ale unor personaje ca Socrate, 

Alcibiade şi Fedru, care se implică în poveşti de iubire pasionate, aflându-se 

totodată în căutarea înţelepciunii filosofice. Ei sunt, în interpretarea lui Nussbaum, 

deschişi înspre alteritate, înspre Ceilalţi, sunt dispuşi să-şi asume responsabilităţi 

faţă de semeni, ca şi faţă de valorile proximităţii, ale contingentului, toate acestea 

dobândindu-le printr-o „fuziune a vieţii cu argumentul raţional [filosofic]”. Evi-

dent, naraţiunea filosofică a lui Nussbaum pare să-şi flexibilizeze strategiile strin-

gent argumentative, raţionarea distanţată şi rece, pentru a lăsa loc artei retorice, 

persuasiunii stilistice şi, nu mai puţin, preocupărilor etice şi, în mod complementar, 

celor estetice. 

Discursul filosofic ajunge să îşi dobândească o tuşă specifică de vulnerabilitate, 

menită să umanizeze modul aparent decorporalizat de a raţiona şi să se aventureze 

către „o ferventă investigare a particularului” (Nussbaum 1990, p. 148: „intense 

scrutiny of particulars”). Mai mult, atunci când analizează tragedia greacă şi rele-

vanţa filosofică a conflictului ei, Martha Nussbaum se concentrează asupra caracte-

risticilor poetice ale textului şi ale limbajului „metaforic şi emotiv” (Nussbaum 

1986, p. 394: „metaphorical and emotive language”). Aşa se face că, departe de a 

dispărea, linia limpede a argumentului filosofic atinge un nou grad de accesibilita-

te, o senină „reţinere” şi distincţie, o tensiune conceptuală autoconţinută, precum şi 

o lucidă putere persuasivă. 

Un alt filosof interesat de valenţele etice ale esteticului, americanul Stanley 

Cavell, recurge adeseori la hermeneutica literară pentru a argumenta valoarea a 

ceea ce el numeşte „procesul de recunoaştere, de acceptare”, de „acknowledgment” 

al Celuilalt. Cavell ia drept reper evoluţia unor personaje shakespeariene, pe care le 

supune cu acurateţe analitică unei close reading, urmată de elaborarea unei teorii 

impregnate de scepticism ontologic şi hermeneutic. Interpretarea pe care o face tra-

gediei Regele Lear este reprezentativă pentru valoarea etică pe care filosoful şi 

shakespearologul Cavell o atribuie scepticismului cognitiv. Procesul de a recunoaş-

te şi de a accepta doar – în loc de a cunoaşte fără rest, prin impunerea unei interpre-

tări restrictive obiectului sau subiectului analizat – un anume „adevăr” despre 

Celălalt implică o abordare etică şi o deschidere generoasă faţă de alteritate şi de 

diferenţă. Exemplar e cazul lui Lear, care nu a recunoscut – de fapt, a eşuat tragic 

în această privinţă – adevărul sentimentelor Cordeliei faţă de el, pretinzându-i şi 

impunându-i acesteia o anume reacţie afectivă prestabilită:  

„Ni se întâmplă să credem că scepticismul ar trebui să însemne că nu putem şti dacă 

lumea există cu adevărat şi că, deci, probabil că ea nici nu există (concluzie pe care unii 

ajung să o admire şi alţii să se teamă de ea). Pe când, în fond, ceea ce scepticismul suge-

rează este că, de vreme ce nu putem şti dacă lumea există, prezenţa ei pentru noi nu poa-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:24 UTC)
BDD-A22935 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Laura  Pavel 

 

 

642 

te reprezenta o funcţie a cunoaşterii. Existenţa lumii trebuie să fie doar acceptată; după 

cum şi prezenţa altor conştiinţe şi universuri mentale trebuie să fie nu cunoscută, ci 

recunoscută ca atare” (Cavell 2003, p. 95)
2
.  

La fel ca în cazul lui Lear, pe care Cavell îl consideră exemplar pentru demon-

straţia sa, evoluţia eroului tragic este impregnată de nevoia sa dictatorială de a cu-

noaşte fiecare gând şi emoţie a Cordeliei – altfel spus, de a-i anihila unicitatea, si-

nele, de a distruge orice alteritate şi diferenţă ontologică. Ceea ce Lear ar fi putut 

face, iar revelaţia sa e tardivă, este să îi recunoască Cordeliei îndreptăţirea de a 

exista, de a avea o identitate afectivă care să nu corespundă neapărat prescrierilor 

sale coercitive. 

Putem, prin urmare, conchide că „recunoaşterea”, acceptarea de ordin sceptic a 

lumii şi a alterităţii acesteia este, în scrierile lui Cavell, relevantă pentru modul în 

care interpretarea filosofică, în filiaţia hermeneuticii gadameriene, se situează de 

partea argumentelor aparent secundare. Acestea din urmă ajung să tulbure într-o 

anume măsură forţele principalului, să le opună rezistenţă, astfel încât să le zădăr-

nicească modurile uneori abuzive şi aproape dictatoriale de cunoaştere, de luare în 

posesie cognitivă. Departe de a fi îndatorate vreunei perspective structuraliste sau 

poststructuraliste, scrierile lui Cavell îşi găsesc argumentele în textele unor Thoreau, 

Wordsworth, Poe, Ibsen, Emerson şi, desigur, Shakespeare. Metonimiile filosofice 

identificate de către Stanley Cavell în literatura acestora îl conduc înspre o „împlinire 

a locuirii” – în original, sintagma e „accomplishment of inhabitation”
3
 –; adică, îi 

permit să îşi „locuiască” obiectul argumentării sale filosofice, iar nu să şi-l aproprie 

dinspre teorii predeterminate. Îl ajută să îşi lase argumentele libere, de parcă ar fi 

ele însele forme de viaţă, necapturate în interiorul vreunor graniţe interpretative. 

Filosofia morală a lui Cavell şi scepticismul său hermeneutic (în cadrul căruia a fi 

sceptic devine o atitudine etică, de recunoaştere a alterităţii ontologice) aduc în 

prim-plan valori estetice şi literare divergente. Ele au rolul de a contrabalansa 

principalul mod filosofic de a raţiona, care este deturnat de la traseul epistemologic 

 
2 Iată pasajul în original: „We think skepticism must mean that we cannot know the world exists, 

and hence that perhaps there isn’t one (a conclusion some profess to admire and others to fear). 

Whereas what skepticism suggests is that since we cannot know the world exists, its presentness to us 

cannot be a function of knowing. The world is to be accepted; as the presentness of other minds is not 

to be known, but acknowledged”. Cavell susţine aici existenţa unui anumit „adevăr al scepticismului”, 

un „truth of skepticism”, acesta fiind un concept etic fundamental al său, al cărui potenţial analitic 

este probat în capitolul The Avoidance of Love, din Disowning Knowledge in Six Plays of Shakes-

peare. 
3 În eseul său Thinking of Emerson din The Senses of Walden, Cavell afirmă că relaţia lui 

Emerson şi a lui Thoreau cu poezia este inerentă scrisului lor, ei fiind conştienţi că iau parte la un pro-

ces de scriitură continuă, de „împlinire a locuirii”, a încorporării sensurilor existenţiale în şi prin poe-

zia faptului de a scrie: „Emerson’s and Thoreau’s relation to poetry is inherently their interest in their 

own writing… I do mean their interest in what we may call their poems, but their interest in the fact 

that what they are building is writing, as it realizes itself daily under their hands, sentence by shun-

ning sentence, the accomplishment of inhabitation, the making of it happen, the poetry of it” (Cavell 

1981, p. 134). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:24 UTC)
BDD-A22935 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Prin  „ocheanul  întors”  al  teoriei  literare:  Virgil  Nemoianu 

 

 

643 

prestabilit prin aceea că are parte, de astă dată, de „proximitatea poeziei”/ „the 

proximity of poetry”
4
. În locul distanţării şi al raţionării dezîntrupate, impersonale, 

Cavell preferă să îşi asume locuirea gândirii sale, deci îşi alege o formă de a locui 

în (în original: „the inhabitation”) discursul său teoretic şi îşi rezervă dreptul de a 

recunoaşte, nu mai mult decât atât, existenţa autonomă a ceea ce e ireductibil la 

cunoaştere. Deci, în acord cu etica specifică scepticismului pe care îl profesează, îşi 

câştigă dreptul de a nu poseda cunoaşterea. 
 

Tipuri „reacţionare”. Secundarul şi antimodernul 

Secundarul rămâne un concept marginal şi e de dorit să îşi asume marginalitatea 
şi flexibilitatea, de vreme ce el reverberează mai degrabă într-o constelaţie de nu-
anţe, tatonări, ajustări conceptuale decât în proclamaţii ideologice. Prin sfera de 
semnificaţii textuale şi metatextuale puse în joc, conceptul dinamic de secundar 
poate fi invocat în sprijinul unei pledoarii pentru singularitatea, „recalcitranţa”, su-
biectivitatea specifice literarului, ca şi pentru textualitatea şi contingenţa literaturii, 
într-o vreme în care metodele cantitative de analiză digitală transpun textele literare 
în grafice şi hărţi dezîntrupate. Rolul pulsiunilor secundare în literatură este de a-i 
restaura acesteia propria condiţie şi îndreptăţire de a fi, de a o reda propriei mate-
rialităţi, fluxului imanent al textualităţii. Dacă este să amintim din nou interpretarea 
pe care Martha Nussbaum o dă Antigonei, în cartea sa Fragility of Goodness, e ca 
şi când cetatea lui Creon, aparent etanşă, autosuficientă, ar fi nevoită să se deschidă 
încă o dată înspre valorile comunitare, înspre „dreptatea” imperfectă a Antigonei, 
deci către o experienţă etică cu fundament estetic.  

Traseul subversiv al secundarului ia masca anamorfotică a „imperfecţiunii” şi a 
„înfrângerii”, devenite concepte metaforice, dar nu mai puţin operaţionale pentru 
analiza culturală. Literatura – un versant al imaginaţiei estetice – ar fi tocmai „şti-
inţa sau disciplina imperfecţiunii şi a înfrângerii” (Nemoianu 2006, p. 3). Un feno-
men care ţine de secundar şi de subsidiaritate culturală este, de pildă, romantismul 
secund, numit, în versiunea sa central-europeană, „Biedermeier”.  

Literatura Biedermeier este în consonanţă cu atitudini, cu mentalităţi şi cu stra-
tegii imaginare şi stilistice ale „temperanţei”. Nemoianu depistează un etos al im-
perfecţiunii, care funcţiona, în prima jumătate a secolului al XIX-lea, ca „substitut 
relativ satisfăcător al coerenţei şi organicităţii” (Nemoianu 2013, p. 570). Interesant 
e modul în care teoreticianul secundarului identifică, în discursurile culturale şi în 
opţiunile estetice ale epocii începutului de secol al XIX-lea, atât o formă de rezis-
tenţă în faţa „atacului virulent al modernităţii”, cât şi o conciliere şi o soluţie de a 
absorbi şi de a tempera schimbările. A recurge la o doză de imperfecţiune acceptată 
şi la o anume „relativizare reciprocă” a atitudinilor faţă cu modernitatea înseamnă 
pentru Nemoianu o atitudine pragmatică de conservare a valorii, de activare a tra-

 
4 Analizând interesul lui Cavell pentru literatură şi pentru muzică, precum şi viziunea lui Arthur 

Danto asupra artei, teoreticianul literar Gerald L. Bruns susţine că teoriile lor interpretative recunosc o 

„proximitate a poeziei” („proximity of poetry”) (Bruns 1999, p. 147–163).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:24 UTC)
BDD-A22935 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Laura  Pavel 

 

 

644 

diţiei. Mai mult, relectura unor autori din perioada modernităţii timpurii ar putea 
oferi soluţii de a depăşi falsele mituri şi abordări superficiale ale multiculturalis-
mului contemporan. Epoca Biedermeier înţelegea să facă faţă transferului de valori 
specific modernităţii prin câteva atitudini discursive temperate, conciliante, din sfe-
ra secundarului. Între acestea, două încorporează şi amplifică forţa esteticului: „ca-
pacitatea şi dorinţa de a folosi frumosul ca vehicul epistemologic şi retoricile litera-
re ca proceduri de comprimare şi ambalare a cunoaşterii”.  

Adepţii secundarului, ai temperanţei şi ai imperfecţiunii găsesc în imaginarul şi 

în discursul literar argumente şi soluţii pentru a contracara sau cel puţin pentru a 

„ambala” şi a domestici avalanşa principalului, cu prescripţiile lui ideologice şi cu 

excesele lui doctrinare. Ei au, precum „antimodernii” lui Antoine Compagnon, un 

mod ambivalent de a se raporta, à contrecoeur, la ce înseamnă a fi modern. Ei ar fi, 

ca printr-o fatalitate ironică, „adevăraţii moderni, cei care nu se mai lasă înşelaţi” 

(Compagnon 2008, p. 12), căci nu se mai complac în iluzii cu privire la moderni-

tate. Nu mai puţin, ei s-ar putea revendica de la familia spirituală a adepţilor Reto-

ricii, aşa cum îi înţelegea Jean Paulhan, ca reprezentanţi ai rezistenţei în faţa „Te-

rorii” progresist-avangardiste în literatură. Secundaritate, restaurarea retoricii, anti-

modernitate – tot atâtea formule de a reveni la estetica literară, privind-o printr-un 

ochean întors către nucleul ei tot mai fragil, către argumentele ei aparent „reac-

ţionare”, dar în fond ireductibile la terori şi conformisme ideologice.  

 

 

ABREVIERI BIBLIOGRAFICE 

Bruns 1999 = Gerald L. Bruns, Tragic Thoughts at the End of Philosophy. Language, Literature, and 

Ethical Theory, Evanston Ill., Northwestern University Press, 1999. 

Cavell 1979 = Stanley Cavell, The Claim of Reason: Wittgenstein, Skepticism, Morality, and Tragedy, 

Oxford–New York, Oxford University Press, 1979. 

Cavell 1981 = Stanley Cavell, The Senses of Walden. An Expanded Edition, San Francisco, North 

Point Press, 1981. 

Cavell 2003 = Stanley Cavell, Disowning Knowledge in Seven Plays of Shakespeare. Updated edition, 

Cambridge, Cambridge University Press, 2003. 

Compagnon 2008 = Antoine Compagnon, Antimodernii. De la Joseph de Maistre la Roland Barthes. 

Traducere din limba franceză de Irina Mavrodin şi Adina Diniţoiu. Prefaţă de Mircea Martin, 

Bucureşti, Editura Art, 2008. 

Geertz 1988 = Clifford Geertz, Works and Lives. The Anthropologist as Author, Stanford, Stanford 

University Press, 1988. 

Groys 2011 = Boris Groys, The Total Art of Stalinism. Avant-Grade, Aesthetic Dictatorship, and 

Beyond. Translated from German by Charles Rougle, London–New York, Verso, 2011. 

Groys 2007 = Boris Groys, Stalin – opera de artă totală. Cultura scindată din Uniunea Sovietică. 

Traducere de Eugenia Bojoga şi George State, Cluj, Idea Design&Print, 2007. 

Nemoianu 1989 = Virgil Nemoianu, A Theory of the Secondary: Literature, Progress, and Reaction, 

Baltimore, The Johns Hopkins University Press, 1989. 

Nemoianu 1997 = Virgil Nemoianu, O teorie a secundarului. Literatură, progres şi reacţiune. În 

româneşte de Livia Szász Câmpeanu, Bucureşti, Editura Univers, 1997. 

Nemoianu 2006 = Virgil Nemoianu, Imperfection and Defeat. The Role of Aesthetic Imagination in 

Human Society, Budapest, Central European University Press, 2006. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:24 UTC)
BDD-A22935 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Prin  „ocheanul  întors”  al  teoriei  literare:  Virgil  Nemoianu 

 

 

645 

Nemoianu 2010 = Virgil Nemoianu, Postmodernism and Cultural identities: Conflicts and Coexis-

tence, Washington (DC), Catholic University of America Press, 2010. 

Nemoianu 2011 = Virgil Nemoianu, Postmodernismul şi identităţile culturale. Conflicte şi coexisten-

ţă. Traducere din engleză de Laura Carmen Cuţitaru. Postfaţă de Codrin Liviu Cuţitaru, Iaşi, Edi-

tura Universităţii „Al. I. Cuza”, 2011. 

Nemoianu 2013 = Virgil Nemoianu, Triumful imperfecţiunii. Vârsta de argint a temperanţei socio-

culturale în Europa. 1815–1848. Traducere de Carmen-Veronica Borbély, în Virgil Nemoianu, 

Opere, 2. Trilogia romantismului, Bucureşti, Editura Spandugino, 2013. 

Nussbaum 1986 = Martha C. Nussbaum, The Fragility of Goodness: Luck and Ethics in Greek 

Tragedy and Philosoph, Cambridge, Cambridge University Press, 1986. 

Nussbaum 1990 = Martha C. Nussbaum, Love’s Knowledge: Essays on Philosophy and Literature, 

New York–Oxford, Oxford University Press, 1990. 

Nussbaum 2010 = Martha C. Nussbaum, Not for Profit: Why Democracy Needs the Humanities, 

Princeton, Princeton University Press, 2010. 

Ranciére 2012 = Jacques Rancière, Împărtăşirea sensibilului. Estetică şi politică. Traducere şi notă 

introductivă de Ciprian Mihali, Cluj, Idea Design&Print, 2012. 

Rorty 1978 = Richard Rorty, Philosophy as a Kind of Writing: An Essay on Derrida, în „New 

Literary History”, X, 1978, nr. 1, p. 141–160. 

Serres 1982a = Michel Serres, Genèse, Paris, Grasset, 1982. 

Serres 1982b = Michel Serres, Hermes: Literature, Science, Philosophy (eds. Josué V. Harari and 

David F. Bell), Baltimore–London, The John Hopkins University Press, 1982. 

 

TURNING AROUND THE “SPYGLASS” OF LITERARY 

THEORY: VIRGIL NEMOIANU 

(Abstract) 

 
The study argues that concepts such as the secondary and the ethos of imperfection (Virgil 

Nemoianu) have an interpretative relevance for the so-called “Literary Turn” in the field of 

humanities. The literary hermeneutics is revalued through its ethical and even “ecological” role within 

the humanities, as it activates a centripetal force and a specific divergent power to be found in the 

literariness and in the sphere of aesthetic values in general. The secundary impulses of literary 

textuality become a necessary counterpart to the false myths of contemporary multiculturalism, as 

well as an “anti-modern” (Antoine Compagnon) reaction towards any ideological hegemony that 

tends to subdue the “liveness” of literature. 

 

Cuvinte-cheie: secundarul, cotitura/mutaţia literară, etosul imperfecţiunii, antimodern, Virgil 

Nemoianu. 

Keywords: the secondary, the Literary Turn, the ethos of imperfection, anti-modern, Virgil 

Nemoianu. 
 

Institutul de Lingvistică şi Istorie Literară 

„Sextil Puşcariu” 

Cluj-Napoca, str. E. Racoviţă, 21 

laura.pav12@yahoo.com 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:24 UTC)
BDD-A22935 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

