
 

Caietele Sextil Puşcariu, II, 2015, Cluj-Napoca, p. 613–623 

RODICA  MARIAN 
 

 

DIMENSIUNEA  GNOSTIC-DUALISTĂ 

ŞI  INTERFERENŢA  EI  CU  ABSOLUTUL 

(UNIO  OPPOSITORIUM)  LA  EMINESCU 
 

 

Filonul de inspiraţie gnostică la Eminescu, poate mai frecventat decât îl recu-

noaşte recent Nicoleta Popa Blanariu într-un incitant studiu (2015, p. 154–177), mai 

precis spus „revirimentul unui anume tip de imaginar şi scenariu mitic, unul dualist-

gnostic în esenţă”, cu o construcţie mitică proprie şi o serie de recognoscibile teme, 

motive, imagini definitorii etc. se poate identifica în opera lui Eminescu
1
; de fapt 

chiar autoarea citată îşi sprijină mărturisit argumentele „aprofundând” un traseu 

hermeneutic început de Lucian Blaga (1944)
2
. Este vorba de determinanta stilistic-

abisală a categoriei sofianicului în Luceafărul eminescian, text asupra căruia se 

concentrează prioritar şi autoarea studiul citat, exploatând preferenţial argumentele 

blagiene. Acum aproape două decenii am fructificat şi eu – pentru exegeza Lucea-

fărului – substanţialele sugestii din arealul gnostic cuprinse în conceptul sofianic 

blagian, ca obiect al filosofiei culturii (Marian 2003, p. 81–90) şi am publicat stu-

diul respectiv într-o carte din 2003. Înainte de a confrunta cele două analize, bazate 

pe aceleaşi fundamente şi având aceleaşi intenţii, cu scopul de a le releva rezistenţa 

ori veracitatea rezultatelor, este nevoie să le comentez, măcar în rezumat. Ceea ce 

voi face pe parcursul acestui studiu şi al unuia următor (necesar în primul rând fi-

indcă studiul meu din 2003 se oprea la statutul transfigurat al celor doi pământeni, 

tratând numai tangenţial aspectele textuale care au atingere cu gnosticismul şi 

care-l privesc pe Luceafărul-Hyperion, implicit pe Demiurg, respectiv cel numit 

„părinte” şi „Doamne”). 

Pe de altă parte, abordarea sub cupola complexului filon gnostic, impune, ca mi-

nimă necesitate, definirea termenilor, respectiv a accepţiunilor unor concepte folo-

site în analiză, mai apoi sensurile acestora de care înţeleg să mă distanţez, întrucât 

chiar conceptul şi denumirea lui, respectiv gnoză, pe de o parte, şi gnosticism, pe 

de altă parte, este polisemic, contradictoriu, arborescent, cu distincţii istorice sau 

domeniale (justificate mai mult ori mai puţin). În esenţă, se identifică, în lucrările 

de sinteză, o gnoză epistemologică, antică, istorică, filosofică, religios-mistică, psi-

hologică, esoterică, creştină, romantică, modernă, existenţială etc. Întrucât necesită-

ţile analizei mele nu implică tot arsenalul de distincţii filozofico-literare, mă voi re-

zuma la expunerea sintetică a unei posibile tipologii a „curentului” gnostic-dualist. 

 
1 Nicoleta Popa Blanariu îi enumeră, în această privinţă, pe Lucian Blaga, Nicolae Balotă, Ioan 

Petru Culianu, Rosa Del Conte, Lucia Cifor. După ştiinţa mea, ar mai fi încă trei nume, printre altele 

posibile: Alain Guillermou (1977), Rodica Marian (2003) şi Carmen Negulei (1995). 
2 N. Popa Blanariu citează ediţia din 1969 a Trilogiei culturii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:09 UTC)
BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Rodica  Marian 

 

 

614 

Dinamica prezenţei sale în actualitate este marcată, în principal, de două evenimen-

te cruciale: descoperirea în 1945 a manuscriselor de la Nag Hammadi (Pagels 

2013) şi conferinţa pe tema doctrinelor şi practicilor variate reunite sub eticheta 

gnoză de la Messina din 1966, la finalul căreia s-a adoptat un document propunând 

o definiţie a gnosticismului, imediat contestată şi a cărei ineficienţă s-a impus prin 

diverse respingeri. 

Christoph Markschies (2003, p. 16–17) propune o tipologie în opt puncte pentru a 

caracteriza cunoaşterea gnostică istorică, care traversează cultura şi literatura euro-

peană până azi, ca o istorie a ideilor
3
 pe care încerc să le rezum aici, parafrazând-o şi 

completând-o, în finalitatea unei descrieri ca axă orientativă de referinţă a ipotezei de 

„naraţiune fondatoare gnostică” (Popa Blanariu 2015, p. 165), implicând aşadar 

diegeza Luceafărului. Mai întâi, gnoza presupune un Dumnezeu suprem total distant 

şi plasat în afara lumii, „părintele” creator al Pleromei şi al luminii Numenale, care 

uneori este înţeleasă numai ca lume a Spiritului pur, a entităţilor nemateriale, precum 

presupune introducerea unui Dumnezeu creator, numit Demiurg în tradiţia platoni-

ciană, descris adesea ca fiind ignorant, uneori de-a dreptul rău (Culianu consideră mi-

turile dualiste o „enigmă” a istoriei religiilor, având o vechime imemorială, nu neapă-

rat gnostice, promovând două principii opuse, care colaborează, dar se şi confruntă; 

Demiurgul trickster este „şarlatan”, tot el aduce suferinţa, moartea, grijile, fiind un 

principiu creator secund, indispensabil totuşi pentru colaborarea cu principiul bun).  
Christoph Markschies aşază existenţa Demiurgului – Creatorul secund – la 

punctul patru al tipologiei gnozei, dar avansează la punctul trei ideea că lumea şi 
materia sunt creaţii rele şi astfel constituie o alienare. Înaintea acestei caracteristici 
este plasată ideea gnostică a entităţilor de provenienţă divină, mai apropiate de oa-
meni decât de Dumnezeul suprem, aşa cum vom vedea că este şi varianta ortodoxă 
a Sfintei Sofia (în unele variante această „înţelepciune căzută” este mama Creato-
rului secund), ca existenţă intermediară între Dumnezeu şi lume, în viziunea prelu-
ată de Lucian Blaga (1944, p. 237–238) de la unii gânditori ruşi, contemporani lui, 
variantă deosebit de importantă pentru intenţiile demersului meu de faţă (la care 
voi reveni pe larg, fiindcă este fundamentală pentru consecinţele ei privind ambiva-
lenţa personajului numit Luceafărul şi Hyperion). Altă trăsătură tipologică rele-
vantă a gândirii gnostice este aceea că mitul gnostic se configurează în jurul scân-

 
3 Nicoleta Popa Blanariu (2015, p. 155–158) insistă pe convergenţa în mito-filosofia romantică a 

gnosticismului, a alchimiei, ca tradiţii spirituale, cu ştiinţele moderne ale psyché-ului în viziunea lui 

Jung. În schimb, Lucia Cifor (2000, p. 52–55) prevalează în discuţia teoretică şi în definirea gnozei 

istorice problematica perspectivei celor care consideră gnoza drept religie: Hans Jonas (1963), mai ales 

Ioan Petru Culianu (1995, p. 50–76) şi cei care tratează gnoza ca un curent religios sau spiritual, „doctri-

nă sincretică, compusă din elemente ale religiilor de mistere” (Eliade 1986, p. 359). Originile curentului 

numit gnosticism sunt disputate, la o extremă fiind, după Mircea Eliade (1991, vol. II, p. 473), teza 

teologilor creştini pentru care gnosticismul era o erezie diabolică, iar la cealaltă extremă explicaţia opusă 

promovată în lucrarea fundamentală a lui Wilhelm Bousset, Hauptprobleme der Gnosis (Göttingen, 

1907), după care gnosticismul este un fenomen precreştin. Bousset analizează comparativ temele spe-

cific gnostice (dualismul, noţiunea de Mântuitor, ascensiunea extatică a sufletului) şi le găseşte originea 

iraniană.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:09 UTC)
BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Dimensiunea  gnostic-dualistă  la  Eminescu 

 

 

615 

teii divine care sălăşluieşte în sufletul individual, parte din cel universal (se impu-
ne, în opinia mea, trimiterea la atman-brahman (Marian 1999) din filosofia antică 
indică, coroborată şi cu sugestiile lui Eliade privind „paradoxul lui Brahman” 1991 
II, 394). Mitologia gnostic-dualistă

4
 promovează distincţia dintre emanaţiile princi-

piului suprem, „«Dumnezeul ascuns», «necunoscut» al luminii, de la care emană 
[...] lumea perfectă şi nemuritoare a eonilor”

5
, totodată sferă din care a căzut şi fă-

râma de divinitate, în genere încarcerată în capcana trupurilor muritoare (creaturi 
ale demiurgului, ca rival al Tatălui suprem) şi lumea cea rea, materială, în care scân-
teia divină, pneuma, zace în adormire. Salvarea, mântuirea nu poate fi obţinută decât 
prin intermediul unui salvator care coboară din sfera sa superioară

6
, unde se va 

întoarce apoi. Salvarea fiinţelor omeneşti trece prin cunoaşterea, revelarea acestei 
scântei de dumnezeire dinăuntrul fiinţei omeneşti

7
. (Pentru Christoph Markschies, 

salvarea şi revelarea sunt punctul şapte şi opt al tipologiei.) În esenţă, Mircea 
Eliade (1991, vol. II, p. 340) reţine  

„ideile fundamentale: dualismul spirit/materie, divin (transcendent)/antidivin; mitul 
căderii sufletului (= spirit, părticică divină), adică întruparea într-un corp (asimilat cu o 
închisoare); şi certitudinea eliberării («mântuirea»), dobândită graţie gnozei” (1991 II, 
p. 340). 

 
4 Originea iraniană a gnozei este nuanţată în religia lui Zarathustra, care primeşte revelaţia direct 

de la Ahura Mazdā, revelaţie condensată de Mircea Eliade (1991, vol. I, p. 306–307) în ideea: „omul 
e liber să aleagă între bine şi rău [...]. Pe scurt, Binele şi Răul, sfântul şi demonul distructiv purced de 
la Ahura Mazdā [...] care, în atotştiinţa sa, ştia de la început care va fi alegerea Spiritului Distrugător, 
şi totuşi nu l-a împiedicat; ceea ce poate să însemne fie că Dumnezeu transcende toate contradicţiile, 
fie ca existenţa Răului constituie condiţia prealabilă a libertăţii umane”. 

5 „Cel mai de seamă maestru gnostic este, fără îndoială, Valentin […]. După Valentin, Tatăl, Pri-
mul Principiu absolut şi transparent, este invizibil şi incomprehensibil. El s-a unit cu soţia sa, Gândi-
rea (Ennoia), şi a zămislit cele cincisprezece perechi de eoni care, laolaltă, constituie Pleroma. Ulti-
mul dintre eoni, Sophia, orbită de dorinţa de a-l cunoaşte pe Tatăl, provoacă o criză în urma căreia îşi 
face apariţia Răul şi Patimile. Azvârliţi afară din Pleroma, Sophia şi creaţiile aberante pe care le prile-
juise produc o înţelepciune inferioară. Sus, o nouă pereche se creează, Hristos şi perechea sa femini-
nă, Sfântul Duh. În sfârşit, restaurată în desăvârşirea sa iniţială, Pleroma îl zămisleşte pe Mântuitor, 
numit şi Iisus. Coborând în tărâmurile de jos, Mântuitorul compune «materia invizibilă» cu elemete 
hylice (materiale), provenind de la Înţelepciunea inferioară, şi din elementele psihice el îl creează pe 
Demiurg, i.e. Dumnezeul Genezei. Acesta ignoră existenţa unei lumi superioare şi se consideră pe 
sine unicul Dumnezeu. El creează lumea materială şi alcătuieşte, însufleţindu-le cu respiraţia sa, două 
categorii de oameni, «hylicii» şi «psihicii». Însă elementele spirituale provenind de la Sophia superi-
oară intră fără ştirea lui în respiraţia Demiurgului şi dau naştere clasei «pneumaticilor». Spre a mântui 
aceste particule închise în materie, Hristos coboară pe pământ şi, fără să se întrupeze în sensul adevă-
rat al cuvântului, dă revelaţia cunoaşterii mântuitoare. Astfel, treziţi prin gnoză, pneumaticii, şi numai 
ei, se înalţă către Tatăl” (Eliade 1991, vol. II, p. 347 – subl. mea, R.M.). 

6 „Anumite variante amplifică într-un sens mai dramatic coborârea Fiului sau a Fiinţei transcen-
dente: el este prins de Puterile Demonice şi, decăzut prin scufundarea în materie, îşi uită propria sa 
identitate. Dumnezeu grăbeşte atunci un Trimis, care, «trezindu-l», îl ajută să-şi recâştige conştiinţa 
de sine. (Este mitul «Salvatorului salvat», înfăţişat admirabil în Imnul Mărgăritarului”. Pentru gnos-
tic, singurul obiectiv demn de a fi urmărit este eliberarea acestei părticele divine şi reurcarea ei către 
sferele celeste (Eliade 1991, vol. II, p. 340–341). 

7 Sfântul Augustin şi apoi Eminescu citau des ideea că există în noi ceva mai profund decât noi 
înşine. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:09 UTC)
BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Rodica  Marian 

 

 

616 

Lucia Cifor (2000, p. 55) subliniază sensul valentinian al cunoaşterii revelate 

(gnoza), ca singură cale de integrare în armonia şi lumina pneumei, prin observaţia, 

cred foarte importantă, că, spre deosebire de creştini, gnosticii susţin existenţa unor 

diferenţe fiinţiale între oameni, numai purtătorii de scânteie divină au acces la cu-

noaştere şi la mântuire, pe când alte categorii (cei dominaţi de suflet ori de trup) nu 

au acces la gnoză. Ar mai fi de observat, în această ordine de idei, că toţi analiştii 

fenomenului complex al gnozei, respectiv ai acestui mod de gândire, polimorf, de 

altfel, insistă asupra tendinţei de îngemănare a gnozei cu diferitele tipuri de dua-

lism (punctul opt la Christoph Markschies), antrenând opoziţiile lor tranşante, care 

explică răul din lume, pornind, la origine, din zoroastrismul persan, cu reprimarea 

timpului şi materiei din creaţie rea, până la exaltarea spiritualităţii, inclusiv preva-

larea lumii acosmice. Aici se potriveşte adăugirea că, şi în cazul rar al gnozei mo-

niste, problema Răului şi a condiţiei omului în lume se consideră fundamentală, 

precum în platonism ori neoplatonism, necesitatea reintegrării în regatul divin a scân-

teii de transcendenţă, adică temeiul crucial, este impulsul spre cucerirea întoarcerii la 

adevărata natură ori exaltarea aspiraţiei spre acel absolut (prezent şi la romantici) 

care dă sens existenţei omeneşti. Aceasta, fiindcă statutul fenomenologic al lumii, al 

cosmosului în gnoză este un concept fundamental negativ, „destitué de sens et déser-

té par la bonté, où l’homme est en exil et la divinité absente” (Depraz 1996, p. 635).  

Revenind, după aceste consideraţii generale asupra gnozei, la studiul meu pri-

vind dimensiunea sofianică în Luceafărul, este util să rezum rezultatele acestuia. 

Demonstraţia mea cuprinde multe argumente textuale din poemul eminescian şi din 

variantele sale, cu concluzii care se concentrează pe determinanta sofianică a 

„transcendenţei coborâtoare în lume”, revelând în esenţă efectele semantic-poetice 

ale trecerii prin lume a „fiinţei de lumină”, care nu lasă în urmă-i numai o „dâră” 

luminoasă, cum spune C. Noica (1978, p. 101), ci transfigurează înseşi naturile 

cătălinice, luceferindu-le. Analiza mai confirmă textual ceea ce Blaga numeşte 

„torent de transfigurare transcendentă” ori „o transcendenţă coborâtă într-un pri-

mitor receptacol”, Cătălina descoperindu-şi idealul de lumină dătătoare de sens în 

nopţile „d-un farmec sfânt”, chiar dacă nu-l pricepe, iar Cătălin, cel din final, devi-

ne luceferit prin contaminare, implorând iubirea din sufletul luceferit al iubitei, cu-

prinsă în chiar lumina Luceafărului, şi două variante tulburătoare o dovedesc, adu-

când mărturia textuală directă a participării salvatoare a Luceafărului însuşi.  
Avem aici trăsătura stilistic-sofianică, de fapt semantic-textuală cea mai eloc-

ventă: „Cu farmecul luminii lui / Gândirile străbate-mi / Revarsă liniştile lui / Pe 
noaptea mea de patimi” (Eminescu 1999, p. 50), lumina lui şi liniştile lui nu sunt 
variante întâmplătoare (pentru ceea ce devine farmecul luminii reci, respectiv 
pentru linişte de veci din textul publicat antum), fiindcă invocaţia extatică a celui 
numit anterior Cătălin către proaspăt cucerita sa iubită dezambiguizează, fără 
dubiu, prin unitatea poetică lui pe însuşi personajul cu nume emblematic, „cel 
făcător de lumină”, care se „prinsese” de sufletul Cătălinei, „urmând-o „adânc în 
vis”. Între argumentele axiale ale studiului meu, înscris sub cupola ideatică a gnos-
ticismului în versiune sofianică, se impune să accentuez acum propensiunea spre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:09 UTC)
BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Dimensiunea  gnostic-dualistă  la  Eminescu 

 

 

617 

absolut, atât de caracterizantă pentru romantism (ca şi binecunoscuta lor imaginaţie 
vizionară, exacerbarea subiectivităţii şi a sentimentelor

8
), dar şi gnosticilor, care-l 

caută pe Dumnezeu în autocunoaştere, fiindcă pentru ei în fiecare fiinţă există o 
sămânţă divină, pe care un salvator, o fiinţă de lumină ca intermediar divin între 
lumi, o poate revela prin cunoaştere. Un astfel de mesager celest-spiritual este 
Sofia, în expresia filosofului Blaga „ordinea şi înţelepciunea divină, care coboară 
în vremelnicie, făcându-se vizibilă şi imprimându-se materiei” (Blaga 1944, 
p. 224). Diegetic şi semantic, în poemul Luceafărul fata de împărat aspiră la abso-
lutul

9
 sentimentului de la începutul textului, trează şi înainte de vise, vrea absoluta 

împlinire a dorului, şi din inimă, şi din suflet, mai apoi este divizată între inimă (în 
vise) şi suflet, după vise, până la intensitatea maximă a sufletului ei cuprins în do-
rul de moarte de Luceafărul din cer, mărturisit în aşa-numita confesiune. La final, 
ea dintre cei doi tineri, cheamă lumina dătătoare de sens asupra norocului, iar el, 
fostul Cătălin tinde spre absolutul iubirii, vrea să veşnicească norocul instabil din 
iubirea dentâi până în visul din urmă. Insistenţa şi varietatea verbelor la imperativ 
(străbate-mi, revarsă, rămâi) din invocaţia sa adoratoare impune o viitoare împli-
nire sub auspiciile mai înalte ale farmecului luminii Luceafărului, ca o nouă che-
mare a absolutului.  

Despre categoria sofianicului s-a amintit rareori în exegeza modernă emines-
ciană, totuşi ea a fost uneori recunoscută ca o componentă a sintezei realizate în 
poetica lui Eminescu, depăşind imaginea omului contrariilor, cum spune Dan 
C. Mihăilescu, enumerând printre valenţele sintonice ale energiei spirituale emines-
ciene: „capacitatea de absorbire a sofianicului şi cea de esenţializare a teluricului; 
trăirea integrală, angajând esenţa fiinţei” (Mihăilescu, 1982, p. 10).  

În privinţa topirii influenţelor într-un tot organic care este poemul capodoperă 

s-a vorbit foarte mult, totuşi există câteva posibile confluenţe, observate cu înteme-

iere de Blaga, de exemplu, exprimând cu o impresionantă intuiţie că Eminescu a 

 
8 Vezi şi convingătoarele corelaţii şi exemple ale fondului ideatic comun gnosticilor şi romantici-

lor din studiul Nicoletei Popa Blanariu. 
9 Propensiunea eroinei poemului spre totalitatea uniunii şi din inimă, şi din suflet, atestată de por-

tretul ei semantic (Marian 1999, p. 256–285) este analoagă cu totalitatea realului pe care Mircea 
Eliade o detecta în substanţa cosmogonică primordială ca absolut, concentrată ideatic în conceptul 
scolastic al lui Nicolaus Cusanus, anume coincidentia oppositorium, care capătă la istoricul religiilor 
o perspectivă universală. Se precizează că semnificaţia dublă şi nu dihotomică a contrariilor cores-

punde „unei nevoi fundamentale a fiinţei omeneşti, reintegrarea omului în Cosmos printr-o ab-
solută unificare” (1942, p. 66), ceea ce n-ar fi posibil dacă raţiunea de a fi a Absolutului n-ar fi co-
existenţa contrariilor, un mixaj ce contravine de fapt logicii şi experienţei umane. Se cuvine să remarc 
aceeaşi unitate de contrarii (unio oppositorium) în Fiinţa Supremă hindusă, ca dualitate indisolubilă. 
Pentru Mircea Eliade coincidentia oppositorium este unul din simbolurile cele mai vechi şi cel mai 
răspândit al Absolutului, o trăsătură universală. „Fiinţa supremă comportă o coincidentia opposi-
torium, întrucât ea cuprinde totalitatea realului” (Eliade, în Petru Ursache 2008, p. 50). Dar valabilita-
tea acestui mod de a gândi Absolutul este şi mai complex motivată din perspectivă umană. Un comen-
tariu profund şi avizat poate extrapola coincidenţa într-o dialectică a contrariilor, transgresare a con-
tradicţiilor, care ar fi reconciliante şi transcendente în natura lor de condiţii ale existenţei temporale, 
aici pe pământ, după cum s-a arătat, precizându-se că acesta este al doilea sens al coincidenţei contra-
riilor (Linscott Ricketts 2002, p. 160–161). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:09 UTC)
BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Rodica  Marian 

 

 

618 

presimţit „o secretă afinitate între fondul dacic şi modul spiritului indic” (Blaga, 

1968, p. 20), înrudire de substrat asupra căreia se opreşte şi Cicerone Poghirc 

(1977, p. 50–54). O paradoxală părere în această ordine de idei se dezvoltă într-o 

mai recentă abordare pe filonul influenţelor indice (Munteanu 1997, p. 105) în sen-

sul prevalării substratului autohton şi a imaginaţiei originale a autorului. Precum o 

atestă multe texte eminesciene, există o anume temă recurentă a dublului, cu sub-

stanţă nu numai obsesiv romantică, ci şi înglobând dualismul, credinţa de fond că 

lumea este creaţia răului, aşa cum apărea încă de timpuriu în scrisul lui Eminescu 

conştiinţa răului dominator şi/sau creator, reperabil, în opinia mea, şi în poemul de 

tinereţe Mortua est!: „gândirile-rele sugrum cele bune” (se pot susţine exemple din 

textele: Demonism, Sărmanul Dionis, Gemenii, Dumnezeu şi om ş.a.). În credinţele 

gnostice, fiecare fiinţă are un geamăn spiritual în lumea superioară, în mod analo-

gic cu „aşa-zisul dualism cosmogonic al fraţilor gemelari care şi-au făcut apariţia 

din văgăuna gestantă a neantului ori a apelor primordiale. La români, dualismul 

cosmogonic este reprezentat de Dumnezeu şi Satana, de Fârtate şi de Nefârtate, 

cum apare în varianta culeasă de Tudor Pamfile, comentată şi de Romulus 

Vulcănescu în marea sa sinteză Mitologie română. Dată fiind schema princeps, cea 

mesopotamiană, Eliade a combătut şi, probabil, a desfiinţat teza cum că această le-

gendă s-ar datora bogomilismului bulgar. Ca şi în cazul lui C. Brâncuşi, care şi-a 

însuşit modele artistice din fondul autohton transmis românilor direct din substratul 

de cultură al paleo-agricultorilor comunei primitive, şi legenda cosmogonică face 

parte din acelaşi tezaur, mult mai vechi decât instalarea bulgarilor în Europa. Larga 

răspândire internaţională a mitului o dovedeşte” (Ursache 2008, p. 50).  
Mircea Cărtărescu (2011, p. 24) (ca şi alţi critici ai lirismului pur) crede că mis-

tica eminesciană nu poate fi definită pornind de la teoriile metafizice ori doctrinele 
orientale receptate cu fascinaţie de Eminescu, fiindcă ele sunt deturnate conform 
unor linii de forţă ce nu pot fi descoperite, deoarece sistemul poetic al lui Eminescu 
este o himeră, neasemuit de specifică universului său poetic, este de fapt adevărul 
din inimă. Nu sunt totuşi zadarnice eforturile criticilor de desţelenire a influenţelor 
filosofice, a credinţelor ori a sistemelor de gândire asupra cărora se apleacă insis-
tent Eminescu, care ajung, desigur, să rodească în alt fel în propriul său sistem poe-
tic. Totuşi, adevărul lăuntric („adevărul/numa-n inima-mi să-l caut”, ca himerică, 
înverşunată căutare „spre interior”, trăsătură tipic romantică la Eminescu, trimite 
involuntar la gnoză.  

În demersul de faţă aş ţine să mă cantonez, ca premisă, în perimetrul ofertant al 
unei perspective mai mult orientative, respectiv pe un fond ideatic gnostic, ca mod de 
a vedea lumea, plasat în cadrul unei generalităţi maxime, la fel cum a fost romanti-
tatea definită de Irina Petraş (2006, p. 38)

10
. Rosa Del Conte se exprimă în acest sens:  

 
10 Mai exact ar fi de folosit în ce-l priveşte pe Eminescu, în mod exemplar aş zice, termenul in-

ventat şi propus de Irina Petraş încă în 1989, anume romantitatea, „care să denumească o dimensiu-

ne a spiritului uman dintotdeauna, dincolo şi mai presus de romantism, ca delimitare. Romantitatea 

avea de acoperit nelimitarea şi ne-saţul, insurecţia spirituală [...], deschiderea către tot”.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:09 UTC)
BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Dimensiunea  gnostic-dualistă  la  Eminescu 

 

 

619 

„Tocmai pentru că este un tip de gândire filosofico-religioasă, ea [gnoza] poate să 
reapară sub orice cer, să se reproducă conştiinţei omului din orice epocă. Suntem gnos-
tici prin constituţie şi afinităţi culturale, aşa cum suntem sceptici sau epicurei, apolinici 
sau dionisiaci: sau devenim gnostici, sub imboldul unor impulsuri istorico-sociale 
externe sau al unor experienţe subiective” (Conte 1990, p. 384).  

De altfel, chiar printre specialişti, există convingerea că gnoza este o religie 
universală (Giles Quispel, apud Eliade 1986, p. 474). 

Coincidenţa de substrat ideatic a ceea ce se poate numi scenariul şi simbolistica 
din poemul eminescian Luceafărul cu gnosticismul se poate sprijini pe faptul că 
elementele actanţial-simbolice ale poemului eminescian se constituie în mod simi-
lar cu forme străvechi ale imaginarului religios, cu tradiţiile sale spirituale: sufis-
mul iranian, cabala, creştinismul primitiv, gnosticismul de filieră creştină, zurva-
nism, care traversează din Antichitatea greco-romană cultura şi literatura europea-
nă, înflorind în romantism (Goethe, Blake, Jakob Böhme, Byron, Shelley, 
E. Swedenborg, Leopardi), apoi în modernism şi chiar existenţialism (Baudelaire, 
Dostoievski, Camus, Beckett, Proust, Thomas Mann, Bulgakov), la noi Eminescu, 
Blaga, Mircea Eliade, parţial M. Sadoveanu, Ion Barbu (în enumerarea din Popa 
Blanariu 2015, p. 157). În acelaşi timp, este de remarcat persistenţa acestor credinţe 
şi continuitatea lor în spaţiul popular, precum bogumili şi catharii provensali. În 
literatura cultă acest filon de gândire mistică a fost numit de Harold Bloom (1996, 
p. 10) „gnosticism purificat”, funcţionând ca o paradigmă, citează şi Nicoleta Popa 
Blanariu, fiind „aproape o religie literară”. 

„Personajul de lumină” cum îl numeşte Blaga, este varianta „fiinţei de lumină” 
din acel străvechi imaginar dualist-gnostic, revigorat uneori în istoria culturii, alte-
ori obnubilat sub alte faţete ori (re)întoarceri. 

Traseul hermeneutic deschis de L. Blaga este continuat, în ordinea cunoscută ori 
acceptată în demersul Nicoletei Popa Blanariu, de Nicolae Balotă, Ioan Petru 
Culianu, Rosa Del Conte, Lucia Cifor. În esenţă, autoarea promovează, pe baza 
unui aparat critic, literar, filozofic, istoric şi religios (care include şi bibliografia 
„clasicizată” a problematicii dualismului şi a raporturilor acestuia cu gnosticismul), 
selecţia unor elemente pertinente  

„pentru o altfel de înţelegere a lui Eminescu: în relaţia lui, pe de o parte, cu un filon 
străvechi al imaginarului mitic autohton – mai exact, cu un substrat dualist de o vechime 
cel puţin traco-scitică, identificat de Mircea Eliade (1995) în cultura populară româneas-
că [şi în limba română, în onomastică de pildă – nota mea, R.M.], şi, pe de altă parte, în 
relaţia inevitabilă cu imaginarul romantic european”.  

Propunerea Nicoletei Popa Blanariu este aceea de a citi Luceafărul  

„ca o parabolă a Fiinţei care intră în posesia unei cunoaşteri (de felul acelui adevăr 

salvator, gnosis, al gnosticilor) despre esenţa ei luminos-numenală, a cărei amintire 

stăruie, ca o aspiraţie arhetipală, în adâncurile psyché-ului [...]. Într-un anume sens, 

experienţa onirică a Cătălinei se compune din vise numinoase, revelatorii [subl. mea., 

R.M.], care-i dezvăluie un ‛adevăr’ (în sensul gnostic şi, deopotrivă, ‛arhetipal’ la mo-

dul jungian) despre dimensiunea ei interioară, luminos-spirituală. Din această perspecti-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:09 UTC)
BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Rodica  Marian 

 

 

620 

vă, Luceafărul e o parabolă a fiinţei care ia act de natura sa, cu toate atributele (de)li-

mitării ei ontologice şi ale libertăţii interioare” (Popa Blanariu 2015, p. 154–155).  

Este important să observ însă că, după cum am demonstrat cu multe ocazii şi în câ-
teva studii, textul Luceafărului, în semanticitatea sa, nu confirmă transfigurarea din 
vise, ci tocmai de după vise, chiar o propensiune spre meditaţie şi visare 
trează, înainte de vise. Paradoxal, în vise Fata de împărat se dovedeşte inflexibilă 
în afirmarea naturii ei pământeşti, „vorbind cu el în somn”, „în vis”, vrea doar să-l 
coboare, condiţionându-şi iubirea de această coborâre, nicidecum să-l urmeze în 
„calea deschisă”, nici să urce dorul său spre „Luceafărul de sus”. Numai la sfârşit, 
şi mai ales în starea de graţie a confesiunii, Cătălina se dovedeşte pe deplin 
luceferită: „m-a prins un dor de moarte”. Orizontul ei interior este la cotele lui 
maxime, integrând opoziţiile trup/suflet într-un fel de coincidentia oppositorium nu 
în vis, ci paradoxal, cum spuneam, în trezie

11
.  

Ceea ce mi se pare cu totul remarcabil în această propunere a Nicoletei Popa 
Blanariu este faptul că finalul poemului este văzut stenic; nu se mai regăseşte aici 
nimic din clasica condamnare a neînţelegerii omenescului; în locul alegaţiei vindi-
cative, în locul indiferenţei „reci”, iluminat poate, în opinia mea, de lumina din 
lumină (cum îl defineşte Părintele pe Hyperion într-o variantă a poemului), ca 
ipostază a salvatorului intermediar dintre lumi:  

„În Luceafărul [...] cerul rămâne, prin emisarul lui ‛sofianic’, în preajma şi în comu-
nicare cu omul, ‛luminându-i’ rostul şi ‛norocul’, aşa cum îi cer Cătălin şi Cătălina; lor 
le poate încă revela Hyperion lumina salvatoare, numenală, cuibărită în sufletul crea-
turii” (Popa Blanariu 2015, p. 167).  

Este aici, cred, o parte înţelesului global al poemului chiar dacă nu sunt invocate 
argumente textuale, aşa cum am făcut-o eu în cărţile citate. Din punctul de vedere 
al analizei mele semantic-poetice, concluzia luceferirii este adevărată ca „realitate” 
textuală în ceea ce-i priveşte pe „cei doi tineri singuri” şi pe eroul numit Luceafărul 
cu lumina lui (expresia din variante citată anterior), pe când ipostaza Hyperion 
(ceea ce a devenit Luceafărul) vede zădărnicia a tot ce înseamnă pe pământ iubirea; 
sunt variante, expresive semantic, pentru strofa finală care pot da seamă revelator 
de ambele simţăminte: Trăind porumbi împerecheţi / Viaţa voastră toată / Un 
singur bine să n-aveţi / Să nu muriţi de-odată şi, pe de altă parte, mai aproape de 
forma finală: Trăind în cercul vostru strâmt / Iubirea vă petrece / Ce eu în sufletul 
meu simt / E nemurirea rece, ultimul vers şi cu o altă variantă: E voluptatea morţii 
(toate aceste variante sunt din versiunea notată de Perpessicius cu litera C şi care 
poartă pe manuscris titlul: Legenda Luceafărului; vezi Eminescu 1999, p. 51). 
Intuieşte ceva, oarecum apropiat de demonstraţia mea, şi Nicoleta Popa Blanariu, 
vorbind, cu o pagină înainte de citatul invocat mai sus, de „catrenul decepţionat” 
„din finalul poemului” ca de „o Glossă în miniatură”.  

Fără a aminti ori fără a invoca semnificativele cazuri de eminescologi care au 

reevaluat figura năpăstuită în clasica exegeză eminesciană a Cătălinei (C. Noica, 

 
11 Vezi mai multe argumente în acest sens în Marian 1999 şi 2003. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:09 UTC)
BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Dimensiunea  gnostic-dualistă  la  Eminescu 

 

 

621 

Marin Mincu, G. Munteanu, P. M. Gorcea, Rodica Marian ş.a.), perspectiva pro-

pusă de Nicoleta Popa Blanariu are aerul că porneşte cu totul de la început, având 

intuiţii care se pot verifica ori argumenta pe text. Studiul are meritul că este susţi-

nut de un eşafodaj ideatico-filosofic pe filonul gnostic bine fundamentat şi cu efec-

te exegetice (re)valorizatoare. Eroina poemului eminescian capătă astfel un orizont 

care-o scoate cu totul din puţinătatea de înţelegere şi simţire la care fusese condam-

nată de consecinţele tenacei răspândiri a „platitudinii romantice” (Noica 1978, 

p. 98) a „geniului neînţeles”, devenit de multă vreme un concentrat model alegoric 

foarte răspândit. În acelaşi registru eseistic este tratat şi Cătălin:  

„Personajele, ‛vocile’ lirice din Luceafărul sunt distribuite tocmai în rolurile-cheie, 

pe poziţiile actanţiale simptomatice din această naraţiune fondatoare gnostică” (Popa 

Blanariu 2015, p. 165).  

Numai că Nicoleta Popa Blanariu, în altă parte a demersului său, pare să prevaleze, 

poate involuntar, vechea desconsiderare a naturii omeneşti, în confruntarea ei cu 

natura superioară a lui Hyperion. În contextul analizei fragmentului „În locul lui 

menit din cer / Hyperion se-ntoarse”,  

„după întâlnirea (Hyper)Eonului cu ‛Părintele’ Pleromei (unul distinct de Demiurgul 

Creaţiei şi al creaturii muritoare) şi înaintea dublei revelaţii pe care o are Luceafărul – 

privind natura cătălinică şi, prin comparaţie, propria sa condiţie (hyper)eonică. Secvenţa 

respectivă aminteşte [...] un motiv gnostic atestat în textele de la Nag Hammadi” (Popa 

Blanariu 2015, p. 168).  

Fiindcă voi relua întregul complex de argumente şi însăşi discuţia privitoare la 

ambivalenţa Luceafărului-Hyperion, privit atât din perspectivă sofianică, cât şi din 

cea gnostic-jungiană propusă (de fapt comentată prioritar pe argumentele sofianice 

relevate de Lucian Blaga) de Nicoleta Popa Blanariu, mă opresc aici numai la dife-

renţierea implicată în exprimarea „dublă revelaţie”, care contravine, în bună măsu-

ră, premiselor gnostice adoptate. Argumentul care ar nuanţa, mai bine zis ar anula 

diferenţa dintre fiinţele pământeşti şi entităţile cereşti este unul de profundă impor-

tanţă, circumscriind tocmai fundamentul acestor străvechi credinţe şi, până la urmă, 

explicând temeiul şi forţa rezistenţei lor. Presupusa comparaţie din enunţul de mai 

sus n-ar trebui să se transforme într-o dublă revelaţie, fiindcă autoarea însăşi subli-

niase, la începutul studiului, că „simbolistica” din Luceafărul  

„anulează separaţia canonică dintre Dumnezeu şi om, câtă vreme cel din urmă poate 

descoperi în el însuşi esenţa numinos-luminoasă a celui dintâi, iar autocunoaşterea 

devine, în mod particular în gnosticism, totuna cu «o cunoaştere a lui Dumnezeu»”.  

În textele scripturilor gnostice de la Nag Hammadi se arată cu claritate:  

„Oricine ajunge la această gnoză – la această introspecţie – este gata să primească 

sacramentul secret numit izbăvire (apolytrosis, literal, «eliberare»)” (Pagels 2013, p. 80).  

La fel credeau alchimiştii secolului al XVI-lea, pentru care adevărul este o „ima-

gine a divinului care se află în noi”. În demersul teoretic al Nicoletei Popa Blanariu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:09 UTC)
BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Rodica  Marian 

 

 

622 

se remarcă preluarea din literatura de specialitate (cu preferinţă pentru comentariul 

şi ediţia lui E. Pagels) recuperarea dimensiunii gnostice şi a extremei subiectivităţi 

în psihanaliza modernă, în versiunea lui Jung. Această revalidare a experienţei 

sacrului merită comentată în acest context, din motivul situării ei, similare 

gnosticilor antici şi alchimiştilor medievali, în concepţia unui Dumnezeu interior, 

ca o realitate psihică, imagine arhetipală a divinităţii imprimate în sufletul ome-

nesc. Este deci realitatea numenală, spirituală, posibil de cucerit prin introspecţie, 

fiindcă Sinele nu poate fi separat de Dumnezeu. Or, în convenţia construcţiei 

textului Luceafărului, zborul Luceafărului spre începuturile cosmicităţii sfârşeşte la 

„al nefiinţei adăpost”, unde i se revelă statutul eonic, condiţia sa nepământeană, 

Aşadar revelaţia se produce înaintea şi nu după întoarcerea la locul lui.  

 

 

ABREVIERI BIBLIOGRAFICE 

Balotă 1976 = Nicolae Balotă, Eminescu und der Mythos, în „Synthesis”, 1976, nr. 3, p. 141–156.  

Blaga 1944 = Lucian Blaga, Trilogia culturii. Orizont şi stil. Spaţiul mioritic. Geneza metaforei şi 

sensul culturii, Bucureşti, Fundaţia Regală pentru Literatură şi Artă, 1944. 

Blaga 1968 = Lucian Blaga, Mahatma Gandhi aşa cum l-am cunoscut, în „Secolul XX”, 1968, nr. 2. 

Bloom 1996 = Harold Boom, Omens of Millenium, New York, Riverheard Books, 1996.  

Cărtărescu 2011 = Mircea Cărtărescu, Eminescu. Visul chimeric, Bucureşti, Editura Humanitas, 2011. 

Cifor 2000 = Lucia Cifor, Poezie şi gnoză, Timişoara, Editura Augusta, 2000. 

Conte 1990 = Rosa Del Conte, Eminescu sau despre Absolut, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 1990. 

Culianu 1995 = Ioan Petru Culianu, Gnozele dualiste ale Occidentului, Bucureşti, Editura Nemira, 

1995. 

Culianu 2002 = Ioan Petru Culianu, Gnozele dualiste ale Occidentului. Istorie şi mituri, Iaşi, Editura 

Polirom, 2002. 

Culianu 2006 = Ioan Petru Culianu, Studii româneşti, vol. I, Iaşi, Editura Polirom, 2006. 

Depraz 1966 = Natalie Depraz, Le statut phénoménologique du monde dans la gnose: du dualisme à 

la non-dualité, în „Laval théologique et philosopgique”, 52, 1996, nr. 3, p. 625–647.  

Eliade 1942 = Mircea Eliade, Mitul reintegrării, Bucureşti, Editura Vremea, 1942. 

Eliade 1986 = Mircea Eliade, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, vol. II, Bucureşti, Editura Ştiin-

ţifică şi Enciclopedică, 1986. 

Eliade 1991 = Mircea Eliade, Istoria credinţelor şi a ideilor religioase, vol. I–III, Bucureşti, Editura 

Ştiinţifică, 1991. 

Eliade 1995 = Mircea Eliade, De la Zamolxis la Genghis-Han. Studii comparate despre religiile şi 

folclorul Daciei şi Europei Orientale, Bucureşti, Editura Humanitas, 1995. 

Eliade 2008 = Mircea Eliade, Meşterul Manole. Studii de etnologie şi mitologie, Cluj-Napoca, Editura 

Eikon, 2008. 

Eminescu 1999 = Mihai Eminescu, Luceafărul. Text poetic integral – variante şi textul definitiv. Ediţie 

critică, introducere, note şi comentarii de Rodica Marian, Cluj-Napoca, Editura Remus, 1999. 

Guillermou 1977 = Alain Guillermou, Geneza interioară a poeziilor lui Eminescu, Iaşi, Editura 

Junimea, 1977. 

Jonas 2001 = Hans Jonas, The gnostic religion: the message of the alien God and the beginnings of 

Christianity (1963), Boston, Beacon Press, 2001. 

Jung 1994 = Carl Gustav Jung, Puterea sufletului. Antologie, Bucureşti, Editura Anima, 1994. 

Linscott Ricketts 2002 = Mac Linscott Ricketts, Mircea Eliade şi moartea lui Dumnezeu, în Dosarul 

Eliade VI, Partea întâi, Bucureşti, Curtea Veche, 2002. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:09 UTC)
BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut



Dimensiunea  gnostic-dualistă  la  Eminescu 

 

 

623 

Markschies 2003 = Christoph Markschies, Gnosis: an introduction, Londra–New York, Continuum 

International Publishing Group, 2003. 

Marian 1999 = Rodica Marian, Mentalitate indică şi filosofie upanişadică în textul integral al poe-

mului, în idem „Lumile” Luceafărului, Cluj-Napoca, Editura Remus, 1999, p. 380–428. 

Marian 2003 = Rodica Marian, Conceptul blagian al „sofianicului” la Eminescu, în idem 

Hermeneutica sensului. Eminescu şi Blaga, Cluj-Napoca, Editura Casa Cărţii de Ştiinţă, 2003. 

Mihăilescu 1982 = Dan C. Mihăilescu, Perspective eminesciene, Bucureşti, Editura Cartea Românească, 

1982. 

Negulei 1995 = Carmen Negulei, Variantele „Luceafărului” şi „Luceafărul”. Imaginea universului, 

în Studii şi cercetări, Cluj-Napoca, Editura Alfa Press, 1995. 

Noica 1978 = C. Noica, Sentimentul românesc al fiinţei, Bucureşti, Editura Cartea Românească, 1978. 

Pagels 2013 = Elaine Pagels, Scripturile gnostice de la Nag Hammadi, Bucureşti, Editura Herald, 2013. 

Pamfile 2006 = Tudor Pamfile, Mitologia poporului român, Bucureşti, Editura Vestala, 2006. 

Petraş 2006 = Irina Petraş, Teme şi digresiuni. Scriitori clasici şi moderni, Cluj-Napoca, Editura Casa 

Cărţii de Ştiinţă, 2006. 

Popa Blanariu 2015 = Nicoleta Popa Blanariu, De la Weltschmerz la kakia valentiniană. Personaje 

eminesciene în structura actanţială a miturilor dualist-gnostice, în „Studii eminescologice”, 17, 

Cluj-Napoca, Editura Clusium, 2015. 

Ursache 2008 = Petru Ursache, Hermeneutica totală [prefaţă], în Mircea Eliade, Meşterul Manole. 

Studii de etnologie şi mitologie, Cluj-Napoca, Editura Eikon, 2008, p. 5–66. 

 

THE GNOSTIC-DUALISTIC DIMENSION AND ITS RELATIONSHIP WITH 

THE ABSOLUTE (UNIO OPPOSITORIUM) IN EMINESCU’S POETRY 

(Abstract) 

 
A number of writers and literary critics (Lucian Blaga, Nicolae Balotă, Ioan Petru Culianu, Alain 

Guillermou, Rosa Del Conte, Lucia Cifor, Carmen Negulei, Rodica Marian, Nicoleta Popa Blanariu) 

have written about the impact that gnostic philosophy/ eligion and old dualist Romanian beliefs had 

on Eminescu’s work. My own earlier work on the subject focused on indicating the semantic and 

exegetic consequences of the orthodox form of gnosis – which Lucian Blaga called the stylistic-

sophianic dimension – in the complete text of Luceafărului. The most obvious consequence of this 

textual analysis is the process of „luceferire” of Cătălin and Cătălina, on whom transcendence 

descends. The present article is mainly focused on the ambivalence Luceafărul-Hyperion, on 

Hyperion’s evolution towards the revelation of his condition as of the same essence with that of the 

increated divinity. 

 
Cuvinte-cheie: lumen naturæ, noumenon, pleroma, dualism, gnosticism, Demiurg, absolutul ro-

mantic, æon, tatăl preexistent şi ascuns. 
Keywords: lumen naturæ, noumenon, pleroma, dualism, gnosticism, Demiurge, romantic 

absolute, æon, pre-existent and hidden Father. 

 
Institutul de Lingvistică şi Istorie Literară 

„Sextil Puşcariu” 

Cluj-Napoca, str. Emil Racoviţă, 21 

rodi.marian@gmail.com 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:09 UTC)
BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

