
65

Philologia
SEPTEMBRIE−DECEMBRIE

LVII
2015

Pavel Popa

Institutul de Filologie al AŞM
(Chişinău)

SEMNIFICAŢIA  INELULUI 
DIN  TIMPURI  ARHETIPALE 
PÂNĂ  ÎN  PREZENT

The ring’s significance from the archetypal times till now

Abstract. Arrived until nowadays and traditionally worn on the ring finger, only by  
the woman first and then by her husband too, the ring always symbolized fidelity and devo- 
tion, engagement and care of the soul mate, representing and the gift-declaration, with  
romantic connotations. The symbolism of the engagement ring and also of the wedding one 
represents the sacredness of the new couple expressed by the loyalty and the trust of the 
opposite sex young people who, being in love, have sworn each other to spend the couple’s 
life until the last moments in mutual understanding and eternal love.

Manufactured since the ancient Egypt, about 5000 years ago, from rush, reed, sedge 
and papyrus by the method of twisting and weaving in form of circular rings, the ring had 
a decorative function. Currently the custom of wearing the bridal ring symbolizes the new 
family – a rite of passage from being a bachelor and a made to the new status of husband and 
wife. Thanks to the Christian faith – part of the Romanian people’s psychology, we respect 
faithfully even today the ring’s connotations in marriage ceremonies.

Keywords: symbol, ring, sealed ring, funeral ring, engagement ring, wedding ring,  
the ritual seat, the dance Hora, circle, the custom of rings’ chosen.

Una dintre adevăratele podoabe cu o semnificaţie deosebită din cadrul logodnei  
şi nunţii tradiţionale este inelul. În prezentul demers vom încerca să cercetăm simbo- 
lismul inelului de logodnă şi al celui de căsătorie.

Inelul de logodnă constituie primul simbol al dragostei care deschide ferestrele 
inimii şi indică calea spre o viaţă fericită. În toate perioadele temporale inelul având formă 
circulară este perceput ca simbol al unităţii şi al eternităţii. Asociat cu soarele, luna şi zeii, 
inelul se consideră un obiect magic sau sacru, pentru că asigură protecţie purtătorului.

Printre primele popoare care au început utilizarea inelului, transformându-i 
semnificaţia în reguli şi legi de bună conduită, păstrând respectul faţă de forţele magice 
ale lui şi preţuindu-i importanţa în organizarea vieţii până la ultimele clipe ale existenţei, 
au fost grecii, romanii şi egiptenii.

Obiceiul purtării unui inel – simbolul celor două persoane logodite − se presupune 
că îşi are originea în Egiptul Antic şi a provenit de la sigiliu sau inelul de sigiliu care 
reprezenta puterea, iar purtătorul inelului era considerat o persoană cu mare autoritate. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A22731 © 2015 Academia de Științe a Moldovei



66

Philologia
SEPTEMBRIE−DECEMBRIE

LVII
2015

Dacă o persoană de viţă regală dorea să transmită puterea sa unui oficial, era obligat  
să-i ofere propriul inel. Un asemenea exemplu întâlnim în Geneza 41, 42: „Faraonul  
şi-a scos inelul din deget şi l-a pus în degetul lui Iosif”. Cu timpul, egiptenii au transfor- 
mat inelul cu sigiliu într-un ornament. De atunci egiptencele bogate au început a purta 
inele de aur pe toate degetele, iar femeile sărace – din bronz, sticlă sau lut.

Romanii au folosit inelele pentru a lega oamenii de aceeaşi clasă socială şi de 
a uni partenerii de căsătorie, fiind purtate pe mâna sau pe degetul care le plăcea mai 
mult. Primele inele ale romanilor au fost confecţionate din fier şi simbolizau puterea  
şi persistenţa. Papa Nicolae I (secolul IX) a făcut din inelul de logodnă din aur o cerinţă 
obligatorie: bărbatul să-şi demonstreze averea şi capacitatea de a avea grijă de soţie.  
În anul 1215, Papa Inocenţiu al III-lea a permis ca inelele să fie confecţionate din orice 
metal (inclusiv argint şi fier). Ei considerau ceremonia de logodnă cel mai important 
eveniment din cadrul nunţii. Inelul simplu din fier, dăruit de fidanţat familiei miresei  
la logodnă, semnifica angajamentul său şi capacitatea sa financiară – „simbol al robus- 
teţii, al asprimii, al tenacităţii, al rigorii excesive şi al inflexibilităţii” [1, p. 390].  
Din momentul acceptării inelului, viitoarea mireasă avea datoria să se supună bărba- 
tului, ascultându-l până la sfârşitul vieţii. Mai târziu, mirele dăruia miresei două inele, 
primul confecţionat din aur, întrebuinţat numai la festivităţi, cel de-al doilea – din 
fier, destinat a fi purtat în gospodărie pentru a evita degradarea celui de aur. Cu toate  
acestea, multe popoare considerau că fierul are valoare sacră, deoarece credeau  
că metalul a „căzut din cer, fie că, a avut origine terestră” [1, p. 391].

Meritul grecilor constă în prioritatea promovării tradiţiei de a purta inelul pe dege- 
tul al patrulea de la mâna stângă, unde „vena amoris” (vena dragostei) se conectează  
cu inima.

Aproximativ cu 5 000 de ani în urmă, egiptenii purtau inele cu pietre preţioase  
şi semipreţioase, fapt demonstrat de hieroglifele vechiului Egipt, şi simbolizau bogăţia, 
fiind o podoabă a prinţilor, prinţeselor şi aristocraţilor.

Una din legende relatează că originea inelului de nuntă are rădăcini în deşertul 
Africii de Nord, în luncile fertile ale Nilului, încă pe timpurile vechilor egipteni.  
Din firele de iarbă şi papirus, ce creşteau pe malurile acestui râu, se împleteau inele  
şi brăţări – bijuterii ce simbolizau cercul, drept constituent al eternităţii.

Primul inel de logodnă cu diamant a fost cel al arhiducelui Maximilian de Austria 
dăruit logodnicei sale, Maria de Burgundia, în anul 1477, diamantele având puteri magice 
asupra dragostei, purităţii şi fidelităţii.

Drept dovadă istorică ce confirmă existenţa tradiţiei „de a purta inele” la popoarele 
balcanice sunt mai multe descoperiri arheologice, printre care şi Inelul de la Seimeni, 
numit „inelul sigilar”, descoperit în iunie 2014 în interiorul unei amprente discoidale 
din secolele I-II d. Hr. Se presupune că acest inel a fost purtat de un preot şi simboliza 
prin culoarea roşiatică a bronzului viaţa terestră: succesul, abundenţa, prosperitatea, 
regenerarea, belşugul, fecunditatea, fertilitatea. Simbolurile incizate pe inel sugerează 
faptul că a fost utilizat în ritualul de trecere şi întemeiere, oferind tinerei perechi, în cazul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A22731 © 2015 Academia de Științe a Moldovei



67

Philologia
SEPTEMBRIE−DECEMBRIE

LVII
2015

căsătoriei, un „pom al vieţii pentru început” şi binecuvântarea de a-l completa cu pe- 
rechi de axe-ramuri (copiii născuţi în respectiva familie), ca în căsătorie: „femeia  
să ducă viaţa mai departe, pentru a se nemuri, făcându-i bărbatului mulţi copii, vegheată 
de şarpele casei, iar el, falnic şi nemuritor ca bradul, trudind la coarnele plugului să nu uite 
că familia este ca raza soarelui care biruie întunericul nefiinţei, apărată de semnul crucii, 
capabil să-i facă pe toţi nemuritori, dăruindu-le case în cer” [2].

Inelul funerar, depistat în anul 1912 în satul Ezerovo, com. Părvomai, reg. Plovdiv, 
Bulgaria, într-un mormânt din secolul V î. Hr., este de aur, având gravată o inscripţie  
în limba tracă: Rolis tene as ner enea til teani skoa ra zea do mean til ez viu ta mine  
Raz il ta, care tradusă în limba română înseamnă: „Rolis ţine acest inel strălucitor, 
păstrează-l [din] ziua [în care] lumina părăseşte [cerul] [şi] părăseşti lumea [aceasta]  
[şi] viu [rămâi] în mine (în amintirea mea) raza ta (din tine, care-ţi aparţine, a cărei dragos- 
te o ai)”. Textul respectiv este unul asemănător celor scrise pe monumentele funerare,  
dar şi „incizate pe inele funerare” [2].

Pentru creştini cercul în inelele de logodnă şi de căsătorie reprezintă legătura sacră, 
eternă, spirituală dintre cele două jumătăţi-pereche (bărbat şi femeie) şi semnifică căsă- 
toria lor, adică unirea celor două jumătăţi de suflet în unul întreg. De exemplu: inelul  
purtat de călugăriţe înfăţişează căsătoria lor sacră cu Iisus; simboluri ale unirii  
cu biserica sunt inelele episcopale; simbolul inelului papal, distrus la moartea prea- 
înaltei feţe bisericeşti, numit „inelul pescarului”, evocă episodul cu Sfântul Petru  
la pescuit, „menit esenţialmente să simbolizeze o legătură, să lege. Apare astfel ca semn 
al unei alianţe, al unui jurământ, al unei comunităţi, al unui destin asociat” [1, p. 467]. 
Bunăoară, importanţa simbolică a imaginii îmblânzitorului de şoimi care a fixat inelul  
de gheara şoimului – „simbol al lui Horus, regele zeilor şi al regalităţii în general”  
[3, p. 70], se asemuieşte „cu cea a Abatelui, substitut al dumnezeirii, care, trecând inelul 
nupţial pe degetul novicei, face din aceasta mireasa lui Dumnezeu, slujnica Domnului. 
Aceasta dă inelului valoare sacramentală, el este expresia unui jurământ. Se va constata  
că în timpul slujbei de căsătorie tradiţia cere ca logodnicii să-şi schimbe verighetele 
între ei, aceasta demonstrează că relaţia evocată mai sus se stabileşte de două ori între 
ei, din două sensuri opuse: o dialectică de două ori subtilă, care cere ca fiecare dintre soţi 
să fie totodată stăpânul şi sclavul celuilalt” [1, p. 467]. Potrivit cercetătorilor francezi 
Jean Chevalier şi Alain Gheerbrant simbolistica respectivă permite la toate nivelurile 
interpretării „să fie apropiată de cea a cingătorii” [1, p. 467].

Din punctul de vedere al tradiţiei creştine, inelul de logodnă este pus pe degetele 
tinerilor care au îmbrăţişat iubirea revărsată de Dumnezeu numai în cadrul logodnei, 
făgăduindu-se unul altuia ca soţ sau soţie, şi semnifică un gest duhovnicesc de maximă 
importanţă. Biblia relatează doar despre inelul cu sigiliu ca simbol al demnităţii  
şi al autorităţii. Atunci, când Tamar s-a deghizat într-o prostituată pentru a-l întâlni  
pe socrul ei, Iuda, ea i-a cerut inelul, lanţul şi toiagul ca zălog că-i va trimite un ied  
din turma sa (Geneza 38, 17-19). Obiceiul folosirii inelului cu sigiliu ca inel de logodnă 
a fost împrumutat de către iudei şi creştini de la romani. În cadrul ceremoniei de logodnă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A22731 © 2015 Academia de Științe a Moldovei



68

Philologia
SEPTEMBRIE−DECEMBRIE

LVII
2015

mirele trebuia să ofere miresei o sumă de bani sau un obiect de valoare. Cu timpul  
s-a ajuns în mod firesc la obiceiul ca acest obiect să fie un inel. Noul Testament nu oferă 
nicio menţiune despre inelul de logodnă, deoarece obiceiul folosirii inelului nu era  
specific perioadei date temporale. Cea mai timpurie dovadă a existenţei unui inel creştin 
de logodnă a fost descoperită în catacombele Romei, sub un loc de înmormântare, 
datând cu anul 200 d. Hr. Din aceeaşi perioadă avem mărturiile lui Tertullian şi Clement 
Alexandrinul despre folosirea de către creştini a inelelor de logodnă. Conform acestor 
mărturii, presupunem că creştinii au adoptat inelul de logodnă în ultima decadă a seco- 
lului al II-lea. Mai des, inelele creştine erau confecţionate din bronz, cele de aur erau 
rare. Deoarece inelele confecţionate din metale preţioase nu corespundeau învăţăturilor 
Bisericii, creştinii din acele timpuri purtau doar un inel, cel de căsătorie.

La slujba de logodnă, după ce preotul sfinţeşte verighetele, le îmbracă împreună  
cu naşii pe degetul inelar de la mâna dreaptă a mirilor: verigheta miresei o pune pe de- 
getul mirelui, iar cea a mirelui, pe degetul miresei.

Dacă urmează cununia, naşii mută verighetele mirilor pe mâna stângă, chiar înainte 
de începerea slujbei. În timpul cununiei verighetele sunt îmbrăcate pe mâna dreaptă  
a mirilor în felul următor: naşul va lua verigheta mirelui de pe degetul miresei şi o va  
pune pe degetul inelar stâng al mirelui, iar naşa va executa acelaşi lucru pentru mireasă, 
această procedură se efectuează de trei ori, ca într-un final verighetele să ajungă în poziţia 
în care trebuie să fie. Purtarea verighetelor este un gest romantic, care denotă afecţiune 
şi respect şi care, din fericire, a supravieţuit până la ora actuală. Inelele de cununie 
simbolizează legătura dintre soţ şi soţie stabilită în momentul căsătoriei şi vor fi purtate 
de cei doi toată viaţa.

Pretutindeni, în arealul românesc dintre Prut şi Nistru, podoaba respectivă poartă 
numele de inel, doar în unele localităţi mai este numită verighetă. Studiind explicaţia  
din dicţionar a cuvântului inel, observăm că „inel de logodnă = verighetă” [4, p. 441],  
de asemenea şi sinonimul cuvântului inel este „1.v. verighetă” [5, p. 217] – (verigă +  
suf. -etă), inel de metal (preţios, fără pietre) purtat ca simbol al legăturii dintre logodnici 
sau soţi.

Mai multe surse ştiinţifice relatează că obiceiul inelului de logodnă a simbolizat 
angajamentul şi dorinţa de a trăi împreună mereu, ataşamentul intens dintre cei doi  
şi siguranţa relaţiilor în viitor. Acest ritual ancestral demonstra că bărbatul îşi „alegea” 
perechea pentru a fi doar a lui, din dorinţa de a asigura angajamentul, credinţa  
şi devotamentul femeii – simboluri ale iubirii şi fidelităţii împărtăşite de cuplu. Dreptul  
la „alegere” îi aparţinea numai bărbatului, aceasta însemnând că femeia nu dăruia nici- 
odată inel de logodnă.

Din toate timpurile, pentru românii de pretutindeni, inelul de logodnă a simbolizat 
legătura de dragoste şi respect reciproc dintre fata mare şi flăcăul care avea să-i devină 
soţ – suflet-pereche, caracterizat prin nivelul cunoaşterii partenerului: „parcă se cunosc  
de o viaţă”, sentimentul de familiaritate, de conexiune profundă şi atracţie sufletească, 
dar şi fizică. Sufletul-pereche e simbolul partenerului, a celei de a doua jumătăţi a unui 
tot „întreg”.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A22731 © 2015 Academia de Științe a Moldovei



69

Philologia
SEPTEMBRIE−DECEMBRIE

LVII
2015

Prin unire aceste două jumătăţi formează un tot întreg, fără început şi fără sfârşit, 
care este asemuit:

• fie dansului hora – simbolul identităţii noastre naţionale, răspândit în întreg 
arealul românesc, care valorifică multiple semnificaţii: „ieşitul la horă” înseamnă trecerea 
în rândul fetelor şi flăcăilor, demni de a forma o familie; „dacă ai intrat în horă, trebuie 
să joci până la capăt” – expresie ce semnifică şi respectarea angajamentului luat de soţ 
şi soţie cu ocazia căsătoriei; „s-a primenit de horă” – rit ce confirmă că hora nu este  
un eveniment oarecare, ci unul care oferă prilejul unei autentice manifestări de sărbă- 
toare, atât a perechilor îndrăgostite, logodite, căsătorite, cât şi a comunităţii;

• fie colacului de ritual – care are aceeaşi formă circulară ca şi inelul, împletit, 
mai des, din două fâşii de aluat, asemenea celor doi însurăţei, întâlnit la naştere, nuntă  
şi înmormântare, Crăciun, Anul Nou, Paşte, simbolizând cele mai importante momente 
din viaţa unui om, a unei familii, colectivităţi, fiind, totodată, şi simbol al fertilităţii, 
abundenţei şi bucuriei, dar şi al apartenenţei la o comunitate, pe de o parte, şi la o ordine 
spirituală superioară, pe de alta. Renumitul etnograf român Ion Ghinoiu în lucrarea 
Mica enciclopedie de tradiţii româneşti defineşte semnificaţia colacului, ţinând cont  
de dimensiunea, forma, mărimea, tehnica, ornamentarea şi timpul de preparare a lui, 
în felul următor: „colacul substituie omul sau divinitatea căreia i-a fost menit. El este 
perechea sufletului omului, fără de care acesta nu se poate integra în existenţă (colacii  
de la naşterea copilului), preexistenţă (colacul, în special colacul miresei) şi postexistenţă 
(colacii preparaţi la înmormântare, la 40 de zile şi la şapte ani după înmormântare,  
la Sâmbetele morţilor şi la Moşi), în comunitatea de credinţă (colacii naşilor), <…>,  
în ceata fetelor şi feciorilor în vederea căsătoriei (colacul la intrarea fetei în horă  
sau în joc). Colacii care substituie omul sunt legaţi de obiceiurile din ciclul familial,  
aşa cum colacii dedicaţi divinităţii sunt legaţi de obiceiurile calendaristice”  
[6, p. 83-84]. În obiceiurile de nuntă întâlnim diverse variante de oraţii cum ar fi:  
„Oraţii de dat colacii” (Mânţănita), unde colacul ca şi inelul este de formă rotată, simbo- 
lizând viaţa fără început şi fără sfârşit, veşnicia: Mânţănim, mânţănim/ De aceşti colaci,/ 
Mândri şi rotaţi,/ Ca piatra morii măsuraţi [7, p. 164]. Aici, forma colacului este asemuită 
cu cea a pietrei morii, care de asemenea este rotundă ca şi a inelului. Totodată, observăm 
că inelele de cununie se procură în pereche, mirele şi mireasa constituie o pereche, nunul  
şi nuna de asemenea reprezintă o pereche, colacii naşilor de cununie sunt oferiţi în pe- 
reche: Ajungă-te multă cinste şi voe bună/ Pe dumneata, cucoane nun mare,/ Şi pe  
dumneata, cuconiţă nună mare!/ Vă închinăm o pereche de colăcei,/ Cu zahăr zăhăruiţi,/ 
Cu şofran şofrăniţi,/ Pentru guriţele dumneavoastră sânt gătiţi [7, p. 165], sau se coceau 
colaci gemeni, care se puneau în patru colţuri ale mesei. Perechea reprezintă un cuplu 
de oameni de sex opus, obiecte de ritual unice în felul lor, care semnifică realizarea 
echilibrului şi este atribuit Mamei Cosmice – simbolul întregii naturi, unde întâlnim 
frumuseţea, blândeţea, sensibilitatea şi bunătatea, exprimate prin originalitatea florilor, 
păsărilor, copacilor şi a râurilor – toate vorbesc despre aspectul de Mamă Cosmică –  
Mama lui Dumnezeu, de instinctul creator al Atotputernicului. Perechea simbolizează 
dualismul pe care se sprijină orice dialectică, efort, luptă, mişcare sau orice proces;

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A22731 © 2015 Academia de Științe a Moldovei



70

Philologia
SEPTEMBRIE−DECEMBRIE

LVII
2015

• fie cercului – „simbolul perfecţiunii, omogenităţii, mişcării imuabile şi eterne, 
care nu are nici început, nici sfârşit. Pe plan cosmic, simbolizează cerul, în opoziţie  
cu pătratul care e simbolul pământului” [8, p. 36]. De asemenea, cercul este apreciat  
şi ca „simbolul timpului, al veşnicei reînceperi” [8, p. 36], iar veşnica reîncepere  
în iconografie este reprezentată prin „imaginea şarpelui ce-şi muşcă coada” [8, p. 36]. 
Versiunea că cercul restrânge un spaţiu, demonstrează şi faptul că „mişcarea de rotaţie 
care formează acest spaţiu este potenţial infinită. <...> Cercul e o metonimie a zeului:  
zeul-soare e un cerc (coroana discoidală a lui Re, discul cu aripi a lui Aton etc.). E simbo- 
lul dragostei creştine, în centru fiind Dumnezeu, iar credincioşii vin spre el din perisferă” 
[8, p. 36]. Tot în acest context, menţionăm că cercul împărţit în jumătate simbolizează: 
ziua şi noaptea, vara şi iarna, yang şi yin, de asemenea remarcăm unitatea cercului cu alte 
figuri de formă circulară în raport cu principiul feminin, cu puterea magică de apărare 
etc. Se crede că pe timpuri femeile însărcinate ale românilor, treceau printr-un cerc  
de butoi, „pentru ca şi copilul să se nască uşor” [9, p. 54]. Atunci, când cercul este destinat 
să protejeze, un individ devine inel, brăţară, colier, coroană etc. Inelul purtat pe deget 
protejează individul. Cercul ritual în context apotropaic, magic a simbolizat şi brâul  
care proteja corpul omului, crezând că e bine „ca tot omul să aibă un inel în deget,  
ca să nu se lege blastămurile de el” [9, p. 55].

Motivul inelului este întâlnit şi în balada Mioriţa – capodoperă a literaturii 
folclorice româneşti, unde moartea simbolizează o nuntă similară cu regăsirea perechii 
astrale, iar păstorul moldovean îşi aseamănă moartea cu o nuntă. Frumuseţea fizică  
a ciobanului moldovean este prezentă în toate momentele subiectului baladei. Portretul 
lui fizic, ţinuta lui zveltă are rădăcini adânci în imaginaţia arsă de dor a măicuţei care  
îşi caută cu disperare fiul: Mândru ciobănel/ Tras printr-un inel – inelul, în cazul res- 
pectiv, simbolizează eternitatea, legătura, unitatea, fidelitatea. „Rolul său de simbol 
solar sau lunar poate fi subliniat de metalul din care este făcut (aur şi, respectiv, argint);  
în această calitate, poate simboliza căsătoria mistică cu Domnul, cunoaşterea şi 
înţelepciunea” [8, p. 77]. Ciobănelul „tras printr-un inel” devine un simbol al frumuseţii 
fizice şi morale, simbol al bărbăţiei, hărniciei şi al curajului, înzestrat cu o specială 
filozofie asupra vieţii şi morţii, caracteristică poporului român. Acesta este şi mo- 
tivul măicuţei bătrâne prin care autorul anonim realizează un portret emoţional al păsto- 
rului moldovean.

Românii din Ucraina (s. Velicoserbulovca, r. Elaneţ, reg. Nicolaev ş. a.), dar şi din 
Caucazul de Nord au păstrat „obiceiul pusului pe masă la logodnă a unui vas cu grâu  
şi inele, verighetele („verijili”), alesul inelelor făcându-se până în trei ori. Apoi tinerii 
erau poftiţi (de regulă, întâi băiatul – o normă patriarhală a inegalităţii sexelor) să aleagă 
ce doreau – banii, broboada, inelele. Dacă flăcăul lua broboada, scuturând-o încet,  
ca să cadă banii în vas, la fund, împăturind-o şi punând-o în sân, buzunar, era semn  
că o vrea pe fată. Dacă nu o vroia, îşi lua înapoi banii, la fel scuturându-i din broboadă  
(o făcea, uneori, când era pus cu sila de către părinţi să se căsătorească)” [10, p. 426].

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A22731 © 2015 Academia de Științe a Moldovei



71

Philologia
SEPTEMBRIE−DECEMBRIE

LVII
2015

De asemenea, şi românii dintre Prut şi Nistru aveau acest obicei. În timpul logod- 
nei mireasa îşi exprima, într-o formă alegorică, consimţământul de a se căsători. Pe masă 
se punea o farfurie cu grâu (uneori cu fasole sau răsărită). Mirele şi mireasa îşi ascundeau 
inelele în boabe. Dacă fata accepta căsătoria, ea lua din farfurie inelul mirelui.

În cele patruzeci de zile, când se consumă ciclul marital al trecerii într-un alt stadiu, 
mireasa are anumite calităţi fertilizatoare: plânsul ei aduce belşug pe ogoare, lucrurile 
pe care le-a purtat (mai ales voalul) aduc fericire şi altor fete, bucăţi din colacul miresei 
poartă noroc la vânzări, judecăţi şi drum lung, „inelul de cununie, beteala şi florile  
sunt folosite în tot felul de vrăji pe ursită etc. Puterile acestea vremelnice au ca revers  
o anumită fragilitate în contextul unor acte de magie neagră şi, mai ales, în faţa deochiu- 
lui” [11, p. 101].

Despre forma inelului cu pietre se crede că simbolizează modul în care tânărul 
percepe femeia iubită. Astfel, inelul oval simbolizează o nuntă frumoasă, perfectă; 
cel rotund – tradiţionalismul; cel cu piatră în formă de pară – forţa, independenţa; cel  
cu piatră în formă de romb – eleganţa; iar cel în formă de inimă – spiritele romantice, 
eternii îndrăgostiţi.

În ceea ce priveşte mâna şi degetul pe care se poartă inelul de logodnă, viziunile 
sunt împărţite: unii spun că se poartă pe degetul inelar de la mâna stângă până la venirea 
verighetei, moment în care vor fi purtate împreună, întâi inelul de logodnă şi apoi veri- 
gheta (promisiunea iubirii eterne şi materializarea ei); alţii sunt de părere că locul inelului 
de logodnă este pe degetul inelar de la mâna dreaptă, pentru totdeauna. Semnificaţiile 
inelului de logodnă şi a celui de cununie sunt diferite şi dacă unul din ele este pierdut,  
e semn rău. Dacă în locul celui pierdut se cumpără altul, atunci cel nou va trebui sfinţit  
la biserică.

Inelul poate servi drept cartea de vizită a celui care îl poartă, pentru că reflectă  
atât caracterul, cât şi personalitatea sau stilul de viaţă. Se spune că atunci când simţi 
nevoia să-ţi cumperi un inel, vrei să marchezi un nou început în viaţa personală, iar când 
dăruieşti sau primeşti în dar un inel, legătura cu persoana respectivă va deveni mai strânsă, 
mai apropiată.

După cum am menţionat mai sus, inelul este un cerc, iar cercul este simbolul 
ciclicităţii, unităţii, al legăturii şi al înlănţuirii la infinit, al soarelui, al sursei vieţii, unul 
dintre cele mai vechi simboluri.

Ca orice altă bijuterie, inelul are o anumită încărcătură spirituală, oferindu-i 
persoanei care îl poartă echilibru psihic, stabilitate emoţională sau protecţie. Inelul este 
un simbol al unui legământ, a legăturii puternice şi trainice a două persoane şi rămâne  
a fi primul simbol al dragostei. În virtutea ideilor exprimate anterior, conchidem că inelul 
simbolizează şi în prezent legătura dintre viitorii miri sau cuplul căsătorit, fiind considerat 
drept un semn al unui destin asociat, un jurământ sfânt, sacramental, devenind simbolul 
unei puteri pe care nimeni nu este în stare să o distrugă.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A22731 © 2015 Academia de Științe a Moldovei



72

Philologia
SEPTEMBRIE−DECEMBRIE

LVII
2015

Referinţe bibliografice

1. Chevalier, Jean; Gheerbrant, Alain. Dicţionar de simboluri. Iaşi: Polirom, 2009. 
1072 p.

2. „V”-ul Marii Zeiţe, bucraniul-uter şi pieptenele-perie, grupate în simbolistica 
pomului vieţii de început pe inelul getic de la Seimeni. Mod de acces: https://sites.google.
com/site/seimenineoliticsipreneolitic/home (vizitat la 15.09.2015).

3. Simboluri sacre: Popoare, religii, mistere. Coord.: Robert Adkinson. Bucureşti:  
Art Grup Editorial, 2012. 792 p.

4. Dicţionar enciclopedic. Bucureşti, Chişinău: Cartier SRL, 2001. 1696 p.
5. Seche, Luiza; Seche, Mircea; Preda, Irina. Dicţionar de sinonime. Bucureşti: Editura 

Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1989. 551 p.
6. Ghinoiu, Ion. Mica enciclopedie de tradiţii româneşti. Bucureşti: Agora, 2008.  

158 p.
7. Folclorul obiceiurilor de familie. Alcătuirea, articolul introductiv şi comentariile  

de A. S. Hâncu şi V. S. Zelenciuc. Chişinău: Ştiinţa, 1979. 309 p.
8. Evseev, Ivan. Dicţionar de simboluri şi arhetipuri culturale. Timişoara: Amarcord, 

1994. 220 p.
9. Olteanu, Antoaneta. Metamorfozele sacrului. Dicţionar de mitologie populară. 

Bucureşti: Editura Paideia, 1998. 377 p.
10. Folclor românesc de la est de Nistru, de Bug, din nordul Caucazului: (Texte 

inedite). Alcătuire, îngrijirea textelor, comentarii: Nicolae Băieşu, Ana Graur, Andrei Hâncu. 
Chişinău: Elan poligraf, 2007. 596 p.

11. Ciubotaru, Silvia. Obiceiuri nupţiale din Moldova: Tipologie şi corpus de texte. 
Iaşi: Editura Universităţii „Al. I. Cuza”, 2009. 779 p.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A22731 © 2015 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

