Dynamique et vision dans la texture de ’Ode

. Cristina Maria Goje
D. E. A. Etudes Litteraires Roumaines
Faculté des Lettres, Université « Babes-Bolyai », Cluj-Napoca

Résumé : L’essai Dynamique et vision dans la texture de [’Ode réalise
une démarche en deux temps : 1. Un découpage de critique génétique, ou
l’on a surpris quelques traits essentiels de [’évolution de la vision et de
l’imaginaire poétiques de Mihai Eminescu en ce qui concerne les variantes
et les collatérales de [’Ode (en métre antique) et 2. Une partie exégétique
sur une collatérale de [’Ode, De m-ai iubit, nu stiu..., ou [’on a surpris les
convergences et les points distincts entre ce texte et le recueil plus cohérent
des variantes. Surprenante pour le laboratoire du poéte reste [’attitude
autocritique d’Eminescu qu’on observe dans sa recherche de la forme parfaite
qui puisse exprimer [’indicible.

Mots-clés : critique génétique, vision poétique, imaginaire poétique,
variantes, collatérales

Abstract : The essay Dynamics and vision in the structure of Ode presents an approach
in two stages: 1. A genetic criticism section where several essential attributes of the
growth of the poetic vision and imaginary order concerning the versions and collaterals
of Ode (in Saphhic meter) are comprised and 2. An exegetic part concerning one of
Ode’s collaterals, De m-ai iubit, nu stiu..., where we deal with the convergences and
the distinct features between this text and the more coherent collection of versions.
Eminescu’s self-critical attitude, observed in his search for the flawless structure that
could communicate the inexpressible, is surprising for the poet’s laboratory.

Keywords: genetic criticism, poetic vision, poetic imaginary order, versions,
collaterals

« Je ne m’imaginais jamais pouvoir apprendre a mourir »,
ce vers qui pour moi signifie un seul mot,

un mot composé

comme le fat de [’arbre est composé

d’une myriade de racines.

(Nichita Stanescu, La physiologie de la poésie)

99

BDD-A2267 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 99-110
Cristina Maria Goje

1. Argument ou Sur la fonction du pré-texte

L’image du fit composé de racines comme une analogie du mot de I’ Ode éminescienne
se construit, dans sa simplicité, sur deux plans. La verticalité de [’arbre en relation
avec le sublime du Mot et U’horizontalité de « miriade de radacini » (« myriades
de racines ») pourrait renvoyer aux particules du Mot-synthése, du Mot-cumul des
sources de I’étre d’ou l’on a obtenu une forme essentialisée, archétypale.

La réception de celui-ci autant dans la prose de Stanescu que dans son Dialogue
avec [’Ode sont symptomatiques : l’obsession de « Nu credeam sa-nvat a muri
vreodata » (« Je ne m’imaginais jamais pouvoir apprendre a mourir ») est
devenue un lieu commun - elle ne renvoie point a |’élitisme snobe d’intellectuels
ou d’éléves intelligents, méme s’il y a des situations ou ce vers est cité sans lui
connaitre la source, mais surtout a la reconnaissance d’une Forme parfaite. De
cette maniére, la sensibilité du récepteur, par ce choix, s’achemine vers « une
forme possible d’existence » aussi dans un rapport vertical avec le texte (I’Ode
dépasse ’horizon d’attente du lecteur, en produisant, au niveau esthétique,
Ueffet cathartique, d’élévation au-dela de sa propre condition...), mais aussi
dans une relation horizontale, par les options formelles du texte (la métrique,
la simplicité de I’expression et la vibration des images).

D’ailleurs, le tronc de ’arbre soutenu par ses propres racines, un scénario issu
de la nature, stylisé et redimensionné par sa projection sur le plan de la parole,
nous offre une métaphore de la condition de la poésie et de [’lhomme en relation
avec le texte poétique. Toutefois, a partir de l'interprétation subjective de
Nichita Stanescu jusqu’au début de celle-ci, c’est-a-dire jusqu’au texte initial,
le tronc figé dans la multitude de racines devient une métaphore du laboratoire
éminescien. En effet, le vers qui ouvre |’Ode en meétre antique, le vers-synthése,
« pétri » par Eminescu, peut nous apparaitre sous l’image du tronc textuel qui
pousse sur la myriade des variantes et collatérales qui constituent les latences
de ce poéme. Par conséquent, par la démarche de cet essai, nous voudrions
nous interroger sur les formes de relation entre les racines en elles-mémes et
entre elles et le fat qu’elles soutiennent, c’est-a-dire I’Ode en tant que poeme
composé, un résultat non hasardeux « de ["usinage » de nombreuses variantes.

2. Raisons interprétatives

Etant le résultat d’essais développés tout au long de neuf ans, |’Ode connait
plusieurs étapes, des dépouillements enregistrés par Perpessicius en six
variantes et quelques collatérales qui, au moins du point de vue thématique et
quelquefois syntaxique, se rapprochent du texte final. Néanmoins, Perpessicius
explique le choix des collatérales en se référant a un seul théme - le Phénix -
prenant pour argument la tradition littéraire promue par |’éditeur au rang de
valeur absolue et de condition impérativement nécessaire dans |’établissement
du rapport entre ces collatérales et les variantes de |’Ode.

Pour continuer, en ce qui concerne le sens de la sélection des collatérales, on
essayera d’étendre la vision offerte par le critique, en montrant que le theme du
Phénix n’est pas le seul qui pourrait constituer un point de convergence avec les

100

BDD-A2267 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)



Dynamique et vision dans la texture de 'Ode

variantes de I’Ode et en valorisant, de cette maniére, le sens du etc du sous-titre
choisi par Perpessicius (Collatérales [Phénix etc.]). Que signifie U'etc ? Et jusqu’a
quel point on peut mener 'interprétation de sa perspective ? D’ailleurs, ’essai
s’orientera tout d’abord vers les éléments (principaux) communs aux variantes et
aux collatérales et seulement apreés vers [’analyse détaillée de la variante b) 2260,
61" ou l’on retrouve des structures thématiques communes a ’Ode. De plus, le sens
du texte parait s’harmoniser au sens de la variante finale de I’Ode, décrypté par
loana Em. Petrescu dans la direction d’une vision pré-moderniste du tableau de la
condition humaine, mais aussi d’une initiation dans la mort. Ayant comme point
final la réalisation du theme de cette collatérale, 'interprétation sera structurée
sur deux coordonnées : le romantisme du texte choisi (ici, [’accent est mis sur le
symbolisme du feu et du miroir, mais aussi sur la typologie de |’ éros de la Renaissance)
et les inflexions dionysiaques du moi (les traces schopenhaueriennes).

3. Variantes et collatérales - interférences

Les échos des variantes sont gardés dans les collatérales, surtout au niveau de la
syntaxe poétique, les passages extraits par Perpessicius étant structurés sur trois
points de convergence. Le premier point de convergence fait référence, bien sir,
au symbolisme du Phénix, problématisé amplement dans le ms. 2259, 352-354,
ou se trouve crayonnée ’image du vieil Phénix luttant contre le froid, le gel ou
les ténebres. On remarque que dans les variantes, a partir de ’ode dédiée a
Napoléon jusqu’a la forme finale, il y a une progression des réveries des éléments.
La nature qui fait ’éloge du génie de ’empereur réunit le marbre immobile, des
rocs, « oceanul batran » (« le vieil océan »), « ruine de ghiata » (« des ruines
glacées »), des paysages (mythiques) du Nord, les éléments prédominants étant
les éléments aquatiques et terrestres, surpris en immobilité ou en mouvements
imperceptibles et « duioase » (« doux ») ; les seuls signes de la chaleur, du feu
sont : le soleil (qui, dans cette premiére variante, est seulement un symbole de
la grandeur froide) et « cenusa ta » (« tes cendres ») - un symbole de la mort et
non pas de la régénération. Par conséquent, |’Ode @ Napoléon s’inscrit sous le
signe du statique, de U’endurcissement, du gel, en se situant aux antipodes de
’Ode (en métre antique) ou |’élément aquatique est tout a fait supprimé par la
chaleur : « Focul meu a-l stinge nu pot cu toate apele marii » («Toutes les eaux
de l’océan ne peuvent assouvir mon feu »). L'image du Phénix apparait seulement
dans la variante C'.2277, 30-32, sous une forme qu’Eminescu maintiendra jusqu’a
la fin. Cependant, les collatérales utilisent le théme du Phénix? dans un sens
plutot didactique ou instructif (explicite, donc), méme s’il se manifeste comme
une nuance du tragique de ’inaccomplissement par l’amour.

Le pointde convergence suivant surprend l’imagesi controversée de’enveloppement
dans son propre manteau. Perpessicius sanctionne les interprétations qui ont pris
le symbole du manteau pour un héritage antique, soit en directe filiation avec
la philosophie stoique et cynique, soit par filiation avec la poésie de Catulle,
’éditeur tranchant pour une interprétation en clé romantique. En effet, cette
image se maintient depuis la premiére variante de |’Ode méme, accompagnée par
le méme geste d’enveloppement (faussement) protecteur. Dans les collatérales?,
’enveloppement dans le manteau s’oppose a la dissolution de la vie sous la forme
du glissement en soi comme refus de l'existence dans le Temps. Le manteau est

101

BDD-A2267 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 99-110
Cristina Maria Goje

celui de Uindifférence dans Ca o fdclie... (Comme une torche...), et le silence qui
[’accompagne suggeére le renoncement du moi (volontairement) isolé, refusant la
communication et l'altérité. Le reniement de Ualtérité au nom d’un isolement
assumeé apporte le reniement de la vie au nom de la disparition totale, méme si cela
se réalise dans l’imaginaire poétique par une action antithétique : l’enveloppement
dans le « manteau de ’indifférence » représente, sur le plan temporel, le découpage
de la vie en miettes. La fragmentation s’installe en tant que source de la crise du
sujet. Le manque de communication pousse le moi envers la négation de soi par la
négation de son idéal : « caci visurilor mele le poruncesc sa treaca » (« car j’exige
de mes réves qu’ils s’en aillent ailleurs »).

Par ailleurs, les variantes présentent |’évolution suivante :

A.

infasurat in mant-ai coborat piedestalul

S-amestecat in popor l-au miscat cu putere

Ochi-ti imobili.

(Enveloppé de ton manteau tu as descendu le piédestal
Et, perdu dans la foule, vivement ’ont mue

Tes yeux immobiles.)

B.

Falnic, mandru infasurat in manta-mi

Coboraiu cu ochi nemiscati in gloata
Cutremurand-o.

(Imposant, fier, enveloppé de mon manteau

Les yeux immobiles, je descendis dans la tourbe
En la troublant.)

c1.

Falnic, tdndr, infdsurat in manta-mi
Cobordt-am fost de pe trepte sfinte

ntru multime

(Imposant, jeune, enveloppé de mon manteau
On m’a fait descendre les marches saintes

Au ceeur de la foule)

c2.

Pururi tandr infdsurat in manta-mi

Cobordiu, pdru-mi, de pe stélp [i]n gloata
Murmuratoare

(Eternellement jeune, enveloppé de mon manteau
Je descendis, me sembla-t-il, du pilier dans la tourbe
Frémissante)

D.

Pururi tanar, infasurat in manta-mi

Sa adun in cant maiestatea marii

Murmuratoare

(Eternellement jeune, enveloppé de mon manteau
Que je confonde en chant la majestueuse mer
Frémissante)

102

BDD-A2267 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)



Dynamique et vision dans la texture de 'Ode

E.

Pururi tanar, infasurat in manta-mi,

Coboraiu, paru-mi, de pe-un stalp in gloata
Murmuratoare

(Eternellement jeune, enveloppé de mon manteau

Je descendis, me sembla-t-il, d’un pilier dans la tourbe
Frémissante)

F.

Pururi tanar, infasurat in manta-mi

Ochii mei naltam visatori la ste[a]ua

Singuratatii.

(Eternellement jeune, enveloppé de mon manteau
Je levais mes yeux réveurs vers [’étoile

De la solitude.)

A-C1 sont vraiment des variantes de la condition du moi lyrique, des variantes
auxquelles Eminescu renonce, en consacrant C2. Le passage de ’indéterminé
« infasurat in manta » (« enveloppé de mon manteau ») au « pururi tanar
infasurat in manta-mi » (« éternellement jeune, enveloppé de mon manteau ») se
manifeste d’une maniére naturelle et presque imperceptible. Passant du registre
élogieux-distant de |’Ode a Napoléon a un registre subjectivisé, assumé, le proces
de « l'investissement a la magnificence » surprend, dans la variante B, un double
déterminant, qui est pourtant pléonastique et, donc, limitatif : « falnic, mandru »
(« imposant, fier »). En ce sens on pourrait expliquer la transformation en « falnic,
tanar » (« imposant, jeune »). Pendant que le discours des variantes se distille,
’image du moi grandiose, surpris dans ses manifestations titaniques, commence a
s’effacer, ce qui change ["accent - le plus important n’étant plus la magnificence
de celui enveloppé de son propre manteau, mais son statut... temporel, c’est-a-
dire la force par laquelle il s’oppose au temps et, donc, a sa propre condition. En
effet, la variante C2 garde le déterminant « tanar » (« jeune »), dont 'effet est
intensifié par [’adverbe « pururi » (« éternellement »). Cette forme se maintient,
quand méme, dans des contextes différents. On peut se rendre compte* de
la persistance de la descente dans la « gloat [a] murmuratoare » (« tourbe
frémissante » qui devient peuple, foule en A, B, C1, C2, E), du regard immobile
(A, B - Uceil visionnaire, capable de mobiliser, de faire trembler une foule), de
son piédestal (A), de « pe trepte sfinte » (« saints échelons ») (C1), du pilier (C2,
E). En général, les variantes évoluent vers un plan du discours de plus en plus
restreint : ’isolement du moi dans un univers corruptible détruit l’image de la
grandeur. Se manifestent ensuite le pouvoir visionnaire et la sacralité du geste
initiatique (le symbolisme des échelons), accompli par ’homme supérieur pour
la foule frémissante. C2 contient déja une descente christique, resémantisée
au sens d’une incursion délirante, et, probablement, non désirée, au monde.
Voila donc comment prend vie la métaphore de l’enveloppement dans le
manteau dans ses variantes et dans les collatérales - une métaphore obsédante
éminescienne qui polarise ’lhomme supérieur, isolé et le Monde comme espace
« serré », aliénant.

Un troisiéme point de convergence entre les collatérales et les variantes est

fondé sur la syntaxe poétique pareille a ces deux catégories. Elle se référe aux

103

BDD-A2267 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)




Synergies Roumanie n°® 3 - 2008 pp. 99-110
Cristina Maria Goje

pré-textes du vers « Pe mine/Mie reda-ma ! » (« Rends-moi a moi-méme »).
Dans les collatérales « Tu ma dai pe mine insumi mie ! » (« Tu me redonnes a
moi-méme »)°, ’accent tombe sur |’adaptation de la forme de la libération du
moi a soi-méme. On remarque que la valence négative de la premiére citation
inscrit le retour du moi poétique en soi dans un registre érotique et instaure
’image de la femme-« diable » (ironisée dans la poésie d’Eminescu®) qui
s’avere incapable d’établir une relation profonde avec le moi de [’amoureux,
impuissance qui dégénére dans le refus absolu de celui-ci. Par la suite, les
variantes ne contiennent plus de suggestions érotiques, les modifications se
présentant comme suit :

c2.
Redispari pe veci si pe mine insumi
Mie reda-ma !

(Va-t’en a jamais et rends-moi
A moi-méme !)

D.
Sau dispari pe veci, ci pe mine insu-mi
Mie reda-ma !

(Ou bien va-t’en a jamais et rends-moi

A moi-méme !)

E.

O dispari pe veci si pe mine insu-mi

Mie reda-ma !

(Oh va-t’en a jamais et rends-moi

A moi-méme)

E’.

De nu pot sda mor fericit, pe mine

Mie reda-ma !

(Comme je ne peux mourir heureux, rends-moi
A moi-méme)

F.

Ca sd pot muri linistit pe mine

Mie reda-ma !

(Pour que je puisse mourir tranquille, rends-moi
A moi-méme)

A partir de la variante C2, le dernier vers de |’Ode connait peu de modifications.
Les deux derniéres variantes renoncent a |’adjectif indéfini (qui a la fonction
de renforcer la valeur pronominale), ce qui peut étre interprété comme une
tendance de relativisation du discours et de lamaniére du poéte de se représenter
soi-méme : la connaissance du moi sort, ainsi, de la sphére de ’absolu et devient
une catégorie trés ambigué et, donc, tres difficile a définir. Qui plus est, C2-E
propose une (re)connaissance du moi par l'intermédiaire de la disparition, ce
qui pourrait signifier [’annulation totale en tant qu’existence, annulation de la
présence de l’individu dans ’univers et de ses traces dans [’histoire. La négation
de soi (reprise ou non) connait en E une sorte de perspective sereine et offre
au sujet, d’une maniére paradoxale, une liberté du choix, ce qui ne se trouve
dans aucune autre variante antérieure. L’alternative offerte a l’impossibilité

104

BDD-A2267 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)



Dynamique et vision dans la texture de 'Ode

d’une mort heureuse (non-sens assumé et espoir absurde dans la possibilité
de ne mourir jamais) c’est la liberté de U’étre de se retrouver, incongruité
« résolue » par l’acceptation consciente de sa propre mort qui perd, ainsi, son
sens optimiste. En contraste avec E’, la variante finale propose un changement
de perspective : la condition de la tranquillité est la redécouverte du soi.

Les interférences soulignées sont seulement des lignes générales, visibles, du
laboratoire éminescien, mais qui indiquent, ainsi, certains motifs récurrents,
obsédants de son imaginaire. Les différences, les nuances, les récupérations de
certains syntagmes apres plusieurs essais surprennent les hésitations du poéte
entre des Formes... possibles, a la recherche, ainsi, de la Forme idéale. D’ailleurs,
le recueil des collatérales, un brouillon hétérogene et incommode pour une lecture
cursive, exemplifie beaucoup mieux cette recherche de la forme parfaite. De
m-ai iubit nu stiu est le texte choisi pour mettre en évidence les caractéristiques
énoncées, grace a la problématisation de 'image du miroir et de U'ceil dans les
deux catégories d’avant-texte (les variantes et la collatérale choisie).

Pour commencer, on peut prendre en compte les fluctuations fort nombreuses en ce
qui concerne 'investissement de U’ceil d’une fonction, d’un role fondamental joué
dans la relation de Uindividu avec soi-méme ou avec laltérité. Ainsi, les yeux sont
a la fois : « marii ochi ganditori » (« les grands yeux penseurs »)’, « ochii nemiscati»
(« les yeux immobiles »)8, « ochii turburatori » (« les yeux tremblants »)°, « ochii
mei intorsi nemiscati » (« mes yeux immobiles tournés »)', « nemiscatii ochi » (« les
yeux immobiles »), « ochii ne-nduratori » (« les yeux impitoyables »), « ochii mandri
inmarmuriti » (« les yeux fiers, pétrifiés »), « ochii mandri ne-nduratori » (« les yeux
fiers, impitoyables »), « ochii tai cei ne-nduratori » (« tes yeux impitoyables »), « ochii
cei ucigasi » (« les yeux tueurs »)'"", « ochii visatori » (« les yeux réveurs »), « ochii
intunecosi » (« les yeux ténébreux »)™. Leurs possesseurs descendent de ’univers du
« marbre froid » ou de la solitude de maniére qu’on puisse y déceler l’idée d’une
contamination du regard et du contexte (presque) toujours le méme, le contexte-
repére qui impose ce jeu de variations par lequel la forme cherche son contenu.
On pourrait retenir la présence des yeux tueurs et des yeux ténébreux qui semble
converger avec le sens radical suggéré par la collatérale ou les yeux représentent
la source de la mort. Cependant, dans les variantes, les yeux sont froids, pétrifiés,
statuaires, que nous ne retrouvons pas dans la collatérale ou les yeux sont source
du feu, d’un dynamisme explosif, prolifique®. En relation avec le motif des yeux
se situe aussi le motif du miroir et du miroitement en tant que manifestation du
narcissisme. Dans les variantes, ces motifs sont a retrouver dans le méme registre
que le motif de U’indifférence totale du moi face au monde (« N-admiram nimic...
Fericit ca zeii/ Doara singur eu ma miram de mine/ Pana cand trezit din uimire-
adanca/ Singur ramas-am » - « Rien je n’admirais ... Heureux comme les dieux/
Dans ma solitude, je me surprenais moi-méme/ Jusqu’a ce que, réveillé d’un long
étonnement/ Je fusse resté tout seul »™), I’étonnement de soi étant une forme
d’admiration de soi mais qui, mélangé a Uindifférence, conduit inévitablement a
'isolement. Regardant dans le miroir aquatique, le sujet promeut |’océan au rang
d’une instance sacrée, oraculaire®™. Par ailleurs, dans la collatérale, le miroir est
absent, mais il maintient une certaine impression de miroitement dans la « haine
divine » de la femme aimée. Le résultat est |’admiration de soi, tout en développant
une vision particuliére de ’amour issue de la Renaissance. Pour développer cette

105

BDD-A2267 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)




Synergies Roumanie n°® 3 - 2008 pp. 99-110
Cristina Maria Goje

idée, nous passerons de la perspective générale sur les variantes et les collatérales
vers une analyse plus minutieuse du poéme De m-ai iubit, nu stiu..., qu’on n’analyse
plus, a partir de ce moment, par rapport a d’autres variantes.

4. De m-ai iubit, nu stiu... (Que tu m’aimasses, je ne le saurais pas...)

A partir de "aspect formel, on se rend compte que cette poésie d’amour est, en
effet, un texte inacheve, étant composé de deux quatrains a rime croisée et un
quatrain, le dernier, en vers blanc. L’alternative offerte au vers final (« In ochi e
moartea-mi da-mi sa be[a]u » - « dans mes yeux se trouve ma mort donne-m’en
a boire ») n’essaye pas de résoudre un probléme de prosodie, mais un probléeme
de contenu, de nuance du sens, chose visible dans la démarche suivante.
Ayant une structure imparfaite, du point de vue thématique et conceptuel, la
poésie prouve une cohérence de ’écoulement logique du discours et aussi de
’imaginaire poétique qui est vraiment une expression du discours romantique.

Le premier aspect nous révéle la poésie en tant que raisonnement, une
construction simple et stylistiquement séche, surtout dans la premiére moitié,
ou l’on rencontre une prolifération des verbes sur laquelle s’articulent les
fondements de la démonstration rhétorique rigoureusement développée’. La
premiéere strophe annule ainsi une hypothése au passé, la deuxiéme strophe
construit un parcours hypothétique au présent, en accord parfait avec Uillusion
du soi romantique, tandis que la derniére strophe rend la démarche plus ambigug,
en introduisant des images paradoxales d’un éros thanatique qui soutiennent la
solution des hypotheses contraires énoncées antérieurement. C’est un discours
conceptuel, manifesté par la simplicité de la forme, une simplicité caractérisée
par la prédominance des verbes (identifiant des actions de ’esprit, des jeux
subtiles de Ulllusion : « de ai iubit » - « que tu aimasses », « nu stiu » - « je ne
saurais pas », « nu pot » - « je ne peux », « crede » - « croire », « ai uri » - « tu
haissais » etc.) et la pauvreté stylistique (I’existence d’une seule épithéte dans
toute la poésie : « la haine divine »).

La cohérence interne de la poésie se réalise surtout au niveau thématique.
C’est pourquoi on continue la démarche a partir de l’observation - évidente
- en ce qui concerne le théme du texte. A un premier regard, ce poéme
posthume serait une authentique poésie d’amour, inscrite sous le signe d’un
éros romantique. En effet, selon Edgar Papu, 'univers lyrique éminescien est
imprégné des valences érotiques de la manifestation du principe féminin'’
ou, dans un registre différent, le méme univers est soutenu par un discours
élégiaque, quel que fit le theme choisi'®; cette poésie répond aux rigueurs de
la critique, étant écrite d’une facon obéissante, d’apres un modéle consacré,
facilement déchiffrable. Toutefois, quel est le rapport élégie - poéme d’amour
en De m-ai iubit nu stiu... ? Ayant tous les traits d’une poésie d’amour, ce
poéme propose, a un certain niveau, « une initiation a la mort »", initiation
réalisable a travers le mépris hypothétique de la femme. En assumant cette
interprétation, ’amour nous apparait comme mis en valeur par son corrélatif
- la haine, et le soutien explicatif du texte renvoie a la vision renaissante sur
l’éros. D’ailleurs, la haine est une forme d’amour? qui lie ’homme, ’hypnotise,
le manipule (volontairement ou involontairement). De plus, Uindifférence de

106

BDD-A2267 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)



Dynamique et vision dans la texture de 'Ode

la femme équivaut a la perte du sens existentiel. Cette dispersion se réalise
sur deux plans : au niveau de [’existence humaine dans le monde et au niveau
de existence humaine dans le temps et dans [’histoire. Au moment ou ’éros
se rend manifeste, se produit une rupture dans la cohérence de ’univers, dans
l’unité établie entre ’individu et le monde. C’est ainsi que [’on peut expliquer
U’effet que la haine, si elle existait, a sur 'amant : [’adulation de soi, forme
du narcissisme incongrue a U’esprit européen?'. Le narcissisme de [’amant est,
en réalité, ’expression de la redécouverte (et de |’acceptation) de la cohésion
cosmique, réinstaurée par cet amour négatif.

La remise du monde en soi, du sens dans ’étre de ’amant, se réalise par le
contact visuel. Le regard, affirme loana Em. Petrescu, devient, grace a la vue,
dans la lyrique éminescienne aussi, vision récupératrice de ’état de totalité
perdu. Ainsi parvient-on a rendre ambigu ’objet ; les yeux de la femme aimée
deviennent la source du feu mystifiant tandis que la nourriture thanatique du moi
amoureux deviendra une Eucharistie noire dont le moi fait part, par les yeux-
calice de la femme, au feu qui apporte sa mort. Par la carbonisation, le moi entre
en relation intime avec l’Essence, arrivant a la connaissance par la mort.

La derniére strophe propose un autre type de feu - le Phénix. Cette fois, [’image
de Uoiseau sacré est un symbole de la souffrance perpétuelle de |’amoureux, une
souffrance qui représente ’axe méme de son étre??. « La volupté de la mort »
exige a étre satisfaite sous deux formes. D’abord, le moi demande a son amante
d’une maniére tendancieuse-christique la boisson empoisonnée de son regard, il
lui demande la mort : « In ochi e moartea-mi da-mi sa beau » (« Dans mes yeux se
trouve ma mort donne-m’en a boire »). Dans la variante finale, I’amant ne prie pas
son amante de lui donner la mort, mais ses yeux : « In ochii tai e moartea mea...
o da-mi-i » (« Dans tes yeux se trouve ma mort... oh donne-les-moi »). De cette
maniére, il lui demande la source de la mort de maniére a ce que, au moment
qu’elle le controle, il plt tromper sa propre mort, c’est-a-dire son propre destin.
La poésie se clot sous le méme signe de I’hypothétique, du désir de dépasser la
condition humaine par U’éros. On arrive au point du départ - ou ’on essayait de
distinguer le théme érotique de la poésie du sens de la poésie - sans y réussir
un éclaircissement, car, du point de vue des deux variantes du dernier vers, le
sens du poéme entier se construit d’une facon presque oppositive. Cependant,
en utilisant le prétexte de la délimitation du theme, on a essayé de retracer les
lignes fondamentales du romantisme de ce poéme posthume, en s’appuyant en
spécial sur son héritage renaissant?. Mais le romantisme, selon Pierre Chaunu,
est 'une d’époques de la décadence, décadence qui, pour Schopenhauer, fait
partie de la logique de la cosmogonie.

Pour Schopenhauer, le monde est le résultat de la manifestation de la volonté
aveugle de vivre. Cette énergie crée la multiplicité des formes existantes,
inférieures et opposées a l'unicité de U'énergie génératrice. Cela est possible
car ’énergie de la mort est supérieure a la fragilité de la vie. La cyclicité mort-
vie rejette de la cosmogonie schopenhauerienne l'idée du progres. En utilisant
cette vision pour le texte analysé on constate la méme force destructrice du
moi qui U’attire. Le feu qui initie a la mort est la forme par laquelle la volonté
aveugle de vivre s’approprie le particulier. Ainsi, la féminité assimile les forces

107

BDD-A2267 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)




Synergies Roumanie n°® 3 - 2008 pp. 99-110
Cristina Maria Goje

du moi, qui est issu de la forme (évanouissements du sujet dans le regard de la
femme aimée), en le dirigeant envers une manifestation dionysiaque?. La haine
devient une énergie vitale suffisante au moi pour survivre, mais survivre d’une
maniere éphémeére. Par conséquent, pour offrir une conclusion a la démarche
interprétative, on considére le poéme posthume (sans date) que nous avons
analysé comme appartenant a la derniére période de création éminescienne,
dans laquelle la vision poétique est profondément influencée par la philosophie
de Schopenhauer.

5. Pour conclure

En problématisant sur les racines de |’Ode nous sommes arrivée ainsi a prendre
en compte - sur ’axe horizontal - une approche synchronique, a travers [’analyse
de quelques images communes aux variantes et aux collatérales et - sur [’axe
vertical - une approche diachronique du poéme posthume De m-ai iubit, nu
stiu..., qui a abouti a un apercu d’interférences avec une certaine époque (la
Renaissance) ou conception philosophique (celle de Schopenhauer).

En francais par Maria Goje et Mirela Tomoiaga
Bibliographie
Albert Béguin, L’Ame romantique et le réve, Paris, José Corti, 1939.

Stefan Borbély, Nietzsche si nietzscheanismul (conférence), Cluj-Napoca, Faculté des
Lettres, 2006-2007.

Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dictionnaire des symboles, Paris, Robert Laffont, 1997.
loan Petru Culianu, Eros si magie in Renastere, 1484, lasi, Polirom, 2003.

Mihai Eminescu, Opere, vol. IV, Poezia postumd, éd. Perpessicius, Bucarest, Editura
Academiei, 1952.

Mihai Eminescu, Opera poeticd, vol. I-IV. Chisinau, Cartier, 1999.

Liana Haitas, A treia feminitate. Erotica eminesciand, Cluj-Napoca, Casa Cartii de
Stiinta, 2004.

Edgar Papu, Poezia lui Eminescu, lasi, Junimea, 1979.
loana Em. Petrescu, Cursul Eminescu, Cluj-Napoca, Faculté des Lettres, 1991.

loana Em. Petrescu, Eminescu. Modele cosmologice si viziune poeticd, Pitesti, Paralela
45, 2000.

loana Em. Petrescu, Eminescu si mutatiile poeziei roméanesti, Cluj-Napoca, Dacia, 1989.
Dimitrie Popovici, Poezia lui Eminescu, Bucarest, Editura Tineretului, 1969.
Denis de Rougemont, L’amour et [’Occident, Paris, Plon, 1993.

Elena Tacciu, Eminescu. Poezia elementelor, Bucarest, Cartea Romaneasca, 1979.

108

BDD-A2267 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)



Dynamique et vision dans la texture de 'Ode

Notes

" Une mise au point temporelle nous aurait probablement aidés. L’édition de Perpessicius ne propose
aucune date, ne flt-ce qu’approximative. Quand méme, on peut remarquer les échos profondément
schopenhaueriens qu’on essayera d’expliciter... d’une maniere nietzschéenne.

2a. 2259, 352-354 b. 2260, 61 ; c. 2276, 128-129 ; d. 2306, 98.

3 f. 2306, 70 : 2276, 160.

4 A deux exceptions pres : D et F. D surprend l’idéal orphique de « éternellement jeune », idéal qui est
écarté, réduit a la condition d’une simple auto-illusion.

Se. 2282, 37.

¢ Liana Haitas, A treia feminitate. Erotica eminesciand, Cluj-Napoca, Casa Cartii de Stiinta, 2004.

7 A2, 2306, 16.

8 B. 2277, 24-26.

°(C'. 2277, 30-32.

10C, 2277, 30-32.

(2 2277, 30-32.

2 E. 2260, 270-271.

3 Hypothése interprétative : le feu mystifiant, romantique, vient en opposition avec le détournement
du modeéle purement romantique des variantes de |’Ode...

“(C'. 2277, 30-32.

5 En effet, loana Em. Petrescu observe que le miroir, une « métaphore centrale dans l’ceuvre
éminescienne », représente un « espace de révélation des essences ou se dévoile le monde au visage de
’idée » (in Eminescu si mutatiile poeziei roménesti).

16 ’analyse de Liana Haitas essaye d’expliquer le haut niveau de conceptualisation en relation avec le
fond textuel qui propose un défoulage dionysiaque de ’amant dans le poéme posthume A frumusetii
tale forme (Les formes de ta beauté - partant de U'interprétation de loana Em. Petrescu). La démarche
est possible, en général, pour notre texte aussi. C’est pourquoi on ne reprend pas les éléments essentiels
énoncés dans son livre, mais on retient seulement l'idée du caractére non-figuratif du poéme posthume,
superposable a la poésie De m-ai iubit, nu stiu.

7 Voir Edgar Papu, Poezia lui Eminescu, lasi, Junimea, 1979.

8 « élégie est le point d’arrivée dans le processus affectif du poéte »; « son élégie ne se réalise pas
seulement a ce niveau général de la conception poétique du monde », mais elle « est aussi le point
d’arrivée de |’érotique éminescienne ». Cf. Dimitrie Popovici, Poezia lui Mihai Eminescu, Bucarest,
Editura Tineretului, 1969, p. 257.

% Voir loana Em. Petrescu, Cursul Eminescu, Cluj-Napoca, Universitatea « Babes-Bolyai », Facultatea
de Litere, 1991.

2 |’amour, au sens néoplatonicien, est une force qui coagule U'univers, harmonise ses mouvements
contraires, aussi dans le sens attribué par Ficino a [’éros : « Toutes les affections et les liaisons de la
volonté sont réduites et en référent a deux : a la répulsion et au désir ou a la haine et a ’amour. Quand
méme, la haine se réduit elle-méme a "amour, d’ou l’on déduit que la seule liaison de la volonté est
’éros » (voir loan Petru Culianui, Eros si magie in Renastere, 1484, lasi, Polirom, 2003, p. 130). C’est
pourquoi le moi amoureux déclare emphatiquement : « de m-ai uri macar/ Sa simt ca am la ce trai in
lume/ C-a mele zile nu trec in zadar » (« Si seulement tu me haissais / Que je sente qu’il y a du sens au
monde/ Que mes jours ne passent pas inutilement »).

2 Denis de Rougemont, dans L’amour et [’Occident, en analysant les traits de [’amour tristanique,
affirme : « Je définirais volontiers le romantique occidental comme un homme pour qui la douleur,
et spécialement la douleur amoureuse, est un moyen privilégié de connaissance ». En ce contexte,
l’auteur voit dans le mythe de Tristan « le masque d’un double narcissisme », car les deux amants
s’aiment en partant chacun du soi et non pas de 'autre.

2 pour les arabes, le Phénix est symbolisé assis sur le mont Qaf, le centre du monde (Jean Chevalier,
Alain Gheerbrant, Dictionarul de simboluri, Bucarest, Artemis, [1993], vol. I, pp. 41-42). Ainsi, l’image
du moi est privilégiée - au centre de 'univers subjectivisé de maniére romantique -, le statut de la
souffrance étant identique a la structure de [’ame. C’est-a-dire, la dominante affective caractérise, en
clé néoplatonique, [’ame.

109

BDD-A2267 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)




Synergies Roumanie n°® 3 - 2008 pp. 99-110
Cristina Maria Goje

2 Albert Béguin, dans L’Ame romantique et le réve, définit le romantisme en tant qu’une renaissance
de la Renaissance.
# Voir Liana Haitas, op. cit.

110

BDD-A2267 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)


http://www.tcpdf.org

