Nelson Vallejo-Gomez

Diplémé de Philosophie

Conseiller Culturel adjoint

Prés |’Ambassade de France a Lima Pérou

« Il nous faut comprendre que la révolution d’aujourd’hui se joue

non tant sur le terrain des idées bonnes ou vraies opposées

dans une lutte de vie et de mort aux idées mauvaises et fausses,

mais sur le terrain de la complexité du mode d’organisation des idées »

Edgar MORIN, La Méthode 4-Les idées, pag. 238

N. Vallejo G. = « Edgar Morin, vous étes un des précurseurs de ce que
Uon appelle La Pensée complexe. En effet, depuis les années 60 vous
approfondissez une recherche transdisciplinaire, qui trace les émergences
du paradigme nouveau de complexité dans la physique et la biologie,
’anthropo-sociologie, la philosophie et la politique. Dans votre livre
Science avec conscience, vous écrivez que le but de votre recherche de
méthode n’est pas de trouver un principe unitaire de toute connaissance,
mais d’indiquer les émergences d’une pensée complexe, qui ne se réduit ni
a la science, ni a la philosophie, mais qui permet leur intercommunication
en opérant des boucles dialogiques.

06-2£ *dd 8007 - € U a1uvinoy sa1313uLg

v

Pouvez-vous nous dire ce que vous entendez par pensée complexe, par paradigme
de complexité et par boucle dialogique ? »

Edgar MORIN -« Je dirais que la pensée complexe est tout d’abord une pensée
qui relie. C’est le sens le plus proche du terme complexus (ce qui est tissé
ensemble). Cela veut dire que par opposition au mode de penser traditionnel,
qui découpe les champs de connaissances en disciplines et les compartimente,
la pensée complexe est un mode de reliance. Elle est donc contre l'isolement
des objets de connaissance; elle les restitue dans leur contexte et, si possible,
dans la globalité dont ils font partie. Ce que je crois avoir fait, c’est une mise
en avant des opérateurs de cette pensée qui relie. Quels sont-ils? Il y a le
principe de la boucle rétroactive. On doit a la cybernétique le concept de
rétroaction, qui brise la causalité linéaire en nous faisant concevoir le paradoxe
d’un systéme causal dont l’effet retentit sur la cause et la modifie; ainsi, nous
voyons apparaitre une causalité en boucle. Prenez I’exemple du systéeme de
chauffage réglé par thermostat. Dans un tel systéme, la rétroaction régulatrice
produit ’autonomie thermique de U’ensemble chauffé. Mais cette boucle
rétroactive recéle en réalité un processus complexe ou les produits et les effets
ultimes deviennent éléments premiers. Agit alors ici le principe de la boucle
récursive, qui dépasse la notion de régulation pour celle d’autoproduction

77

BDD-A2265 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:03 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 77-90
Nelson Vallejo-Gomez

et auto-organisation. C’est un processus récursif et génératif par lequel une
organisation active produit les éléments et les effets qui sont nécessaires a sa
propre génération ou existence. L’idée de récursivité apporte une dimension
logique qui, en termes de praxis organisationnelle, signifie production-de-soi
et ré-génération. Cette idée de récursivité organisationnelle est éclairée par
’image du tourbillon. Un tourbillon est une organisation active stationnaire,
qui présente une forme constante; pourtant, celle-ci est constituée par un
flux ininterrompu. Cela veut dire que la fin du tourbillon est en méme temps
son commencement, et que le mouvement circulaire constitue a la fois
Uétre, le générateur et le régénérateur du tourbillon. L’aspect ontologique
de cette organisation stationnaire est que [’étre entretient ’organisation qui
Uentretient.

Nous arrivons a cette idée capitale: un systeme qui se boucle lui-méme crée sa
propre autonomie. Cette idée permettra de comprendre le phénoméne de la
vie, en tant que systéme d’organisation active capable de s’auto-organiser et
surtout, des’auto-ré-organiser. Leprincipe d’auto-éco-organisation (autonomie/
dépendance) est alors un opérateur de la pensée complexe. Ce principe vaut
pour tout étre vivant qui, pour se sauvegarder dans sa forme (se conserver dans
son étre), doit s’auto-produire et s’auto-organiser en dépensant et en puisant
de U’énergie, de l’information et de l’organisation. Comme [’autonomie est
inséparable de cette dépendance, il faut concevoir cet étre vivant comme un
étre auto-éco-organisateur. Un autre opérateur est celui de l’idée systémique
ou organisationnelle qui lie la connaissance de parties a la connaissance du
tout. Rappelez-vous cette Pensée de Pascal: « Toutes choses étant causées et
causantes (...) je tiens impossible de connaitre les parties sans connaitre le tout,
non plus que de connaitre le tout sans connaitre particuliérement les parties »
Tout et parties sont organisés, reliés de facon intrinséque. Cela montre que
toute organisation fait apparaitre des qualités nouvelles, qui n’existaient pas
dans les parties isolées, et qui sont les émergences organisationnelles. La
conception des émergences est fondamentale, si l’on veut relier et comprendre
les parties au tout et le tout aux parties. L’émergence a, en tant que telle, vertu
d’événement et d’irréductibilité; c’est une qualité nouvelle intrinséque qui ne
se laisse pas décomposer, et que [’on ne peut déduire des éléments antérieurs.
Elle s’impose donc comme fait, donnée phénoménale que |’entendement doit
d’abord constater. Cette idée se trouve approfondie par un autre opérateur de
la pensée complexe que j’appelle le principe hologrammique, qui dit que non
seulement les parties sont dans un tout, mais que le tout est a l’intérieur des
parties. L’exemple génétique montre que la totalité du patrimoine héréditaire
se trouve dans chaque cellule singuliére. L’exemple sociologique montre que
la société, en tant que tout, se présente dans chaque individu en tant que tout
a travers son langage, sa culture, ses normes.

L’idée de dialogique permet quant a elle de relier des themes antagonistes, qui
semblent a la limite contradictoires. Cela veut dire que deux logiques, deux
principes sont unis sans que la dualité se perde dans cette unité: d’ou ’idée
d’ « unidualité » que j’ai proposée dans certains cas; ainsi ’homme est un étre
unidual, a la fois totalement biologique et totalement culturel. Limportant
me semble ici en ce qu’il y a dépassement des alternatives ou bien ou bien:
ou bien I’Unité, ou bien la multiplicité. La dialogique est la complémentarité

78

BDD-A2265 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:03 UTC)



La pensée complexe : Antidote pour les pensées uniques
Entretien avec Edgar Morin

des antagonismes. Ceci trouve sa filiation dans la dialectique; mais la source
profonde doit étre cherchée dans la pensée contradictorielle d’Héraclite, qui
concoit la pluralité dans 'un. L’unité d’un étre, d’un systéme complexe, d’une
organisation active n’est pas comprise par la logique identitaire, puisqu’il y a
non seulement diversité dans l’un, mais aussi relativité de l’un, altérité de l’un,
incertitudes, ambiguités, dualités, scissions, antagonismes. Il faut comprendre
que 'unestenréalitérelatif parrapportal’autre. Ilne peut étre définiseulement
de facon intrinséque. Il a besoin, pour émerger, de son environnement et de
son observateur. L’un est donc complexe. Il est une identité complexe. Il est,
comme tout ce qui produit de ’individualité, de ’autonomie, de ’identité, de
la permanence dans ses formes, une Unitas multiplex. J’ai écrit, dans Penser
UEurope, que nous vivons dans Uillusion que U'identité est une-et-indivisible,
alors que c’est toujours une Unitas multiplex (une unité complexe). Nous
sommes tous des poly-identitaires, dans le sens ou nous unissons en nous une
identité familiale, une identité transnationale, éventuellement, une identité
confessionnelle ou doctrinale. Je dirais enfin que ’inclusion de l’antagonisme
au coeur de lunité complexe est sans doute l’atteinte la plus grave au
paradigme de simplicité, et ’appel le plus évident a I’élaboration d’un principe
et d’une méthode de la complexité. Or, cette complexité, qui surgit au coeur
de 'un a la fois comme relativité, relationnalité, diversité, altérité, duplicité,
ambiguité, incertitude, antagonisme, et dans l’union de ces notions qui sont
les unes a I’égard des autres complémentaires, concurrentes et antagonistes,
par qui serait-elle concue, objectivée, réfléchie? Autrement dit, il faut opérer
la restauration du sujet par le principe de la réintroduction du connaissant
dans toute connaissance, et désocculter la problématique cognitive que le
paradigme de simplification recéle: de la perception a la théorie scientifique,
toute connaissance est une reconstruction/traduction par un esprit/cerveau
dans une culture et un temps donnés. »

N. Vallejo G. = « Vous avez dit que la dialogique trouve des origines dans
la dialectique. Cependant, on sait a vous lire que si la pensée complexe est
dialogique, c’est parce que la dialectique y devient inopérante. Voulez-vous
préciser les rapports que la dialogique entretient avec une dialectique qui, par
ailleurs, s’enferme dans un mouvement en trois stades ou, en définitive, la
contradiction est exclue? Car, tout se passe comme si la dialectique excluait
la négation par un tour de logique, alors que la dialogique inclut U’entiére
singularité d’une négativité ou d’un désordre. »

Edgar MORIN = « En fait, la dialectique hégélienne inclut la négation et
procéde par négation et négation de la négation. Elle comporte toujours le
moment du négatif. Mais, en fait, je crois que la différence, c’est que la
dialectique, au sens de Hegel, est toujours un peu euphorique, puisque thése
et antithése donnent toujours une synthese. Ily a toujours ce troisieme terme
pour dépasser la contradiction. Alors que moi, je pense que c’est peut-étre
possible de dépasser dans certains cas la contradiction, mais, enfin, il y a
des contradictions fondamentales qui sont indépassables. Il faut alors faire
avec la contradiction, penser avec/contre elle. La contradiction nous invite
a la pensée complexe. C’est pourquoi, je me sens plus proche d’Héraclite,
lorsqu’il dit: « vivre de mort et mourir de vie ». Il ne dit pas que la vie et la

79

BDD-A2265 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:03 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 77-90
Nelson Vallejo-Gomez

mort sont dépassées. En fait, la vie est prise dans une interaction dialogique
permanente, dans un antagonisme irréductible et, en méme temps, dans une
complémentarité avec la mort, la destruction, la corruption. »

N. Vallejo G. = <« Je pensais qu’a partir de votre dialogique on pouvait retrouver
une conception non hégélienne de la dialectique, que l’on trouve déja dans le
dialogue socratique, ou il ne s’agit pas tant d’exclure 'autre, mais de faire
émerger avec l’autre, par le biais justement du dialogue, les contradictions et
les antagonismes; autrement dit, de savoir donner la parole aux antagonismes,
aux contradictions, aux exclusions. Ce qui est une lecon d’éthique et de
politique. »

Edgar MORIN = « Oui, on peut le penser aussi. Nous avons toujours besoin
de U’opposition de deux ou de plusieurs argumentations; notre recherche de la
vérité ne peut se faire et ne peut progresser qu’a travers la controverse. Cette
idée montre, chez Socrate par exemple, comment a travers les différents stades
d’opposition, on progresse en éliminant certaines erreurs. Mais, je me référais
davantage a cette opposition avec Hegel, qui considére fondamentalement qu’il
n’y a pas de hasard, c’est-a-dire qu’il n’y a pas dans la Nature de 'imprévisibilité.
Dans la dialectique hégélienne, en effet, le un se divise en deux et avec le
deuxieme terme commence |’opposition. Alors qu’il faudrait dire que le deux
devient aussi un. Lorsque vous avez, par exemple une rencontre inédite et
imprévisible entre des acides nucléiques et des protéines, vous avez la vie. La
pensée dialogique permet de comprendre cette émergence organisationnelle
nouvelle, cette création dans la rencontre entre deux instances singulieres.

Revenant a votre premiére question, je dirais que le paradigme, tel que je
’entends, est ce par quoi sont subsumés les concepts clés et leurs relations
logiques qui controlent la pensée. Par exemple, le grand paradigme d’Occident,
bien formulé par Descartes, est fondé sur la disjonction entre Uesprit et
la matiere, la philosophie et la science, le corps et ’ame. Ce principe de
séparation demeure dominant. Je pense qu’il faudrait le remplacer par un
paradigme de complexité, qui serait fondé sur la distinction, bien entendu,
mais surtout sur la liaison, que ce soit l’implication mutuelle ou ’inséparabilité.
Par exemple, dans Le paradigme perdu (sur ’Humanité), je m’oppose au
paradigme de disjonction qui croit connaitre ’homme en le soustrayant a la
nature ; pour qui donc, connaitre ’homme c’est éliminer la partie naturelle
en lui. Je m’oppose, aussi, au paradigme de réduction qui croit connaitre
’homme par une intégration de celui-ci dans la nature, qui essaie d’expliquer
les comportements humains a partir des structures d’une société de fourmis
ou de singes. Je pense, au contraire, qu’il existe un paradigme d’unité, de
distinction et d’implication mutuelles. Prenez I’exemple psychique: le cerveau
implique U'esprit, qui implique le cerveau. C’est dire que le cerveau produit
’esprit qui le concoit et ’esprit concoit le cerveau qui le produit. Autrement
dit, il faut concevoir Uesprit et le cerveau dans une unidualité complexe.

Le paradigme controle donc la pensée. Il est inconscient et les esprits lui
obéissent. Vous avez des conceptions qui s’opposent entre elles et qui obéissent
pourtant au méme paradigme. Le scientifique qui méprise la philosophie et le
philosophe qui méprise la science obéissent tous deux au méme paradigme

80

BDD-A2265 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:03 UTC)



La pensée complexe : Antidote pour les pensées uniques
Entretien avec Edgar Morin

de disjonction. Je pense que la pensée complexe, de par son épistémologie
propre, rend conscient le probléme paradigmatique.

Il est sdr, par ailleurs, que le paradigme de complexité ne peut devenir un
paradigme conscient que par une instauration lente et par un enracinement
difficile. Cela nécessite une réforme de pensée et d’éducation. Au terme d’une
telle réforme, le paradigme de complexité pourra opérer de lui-méme.

Vous me demandiez qu’est-ce qu’une boucle dialogique. Je dirais qu’en réalité
les deux mots clés de la pensée complexe, ce sont boucle et dialogique.
La dialogique joue a l'intérieur de la boucle. Par exemple, nous sommes le
produit d’un processus sexuel, mais nous en sommes en méme temps des
producteurs, puisque le processus continue. Voila la boucle. Nous sommes
produit et producteur dans la continuation et la perpétuation de |’espece
humaine. Allant plus loin, il y a déja au sein de nous mémes une dialogique
entre ce qui est individuel et phénoménal, et ce qui est espece et reproduction.
Nous comprenons, par exemple, qu’il peut y avoir un antagonisme, et nous le
manifestons, en disant que nous voulons utiliser |’acte sexuel pour la jouissance
et non pour la reproduction. Nous utilisons alors des méthodes qui empéchent
enfantement. C’est-a-dire, ce qui est uni, comme, disons, jouissance et
reproduction, nous essayons d’en profiter pour notre jouissance personnelle,
en éliminant l’aspect de reproduction. Un antagonisme demeure au sein de la
complémentarité entre le génératif et le phénoménal, disons pour simplifier,
entre 'espéce et ’individu. Mais tout cela se situe a Uintérieur de la boucle
dialogique. »

N. Vallejo G. = « Votre ceuvre majeure, si j’ose dire, dans laquelle vous
montrez les différentes émergences du paradigme de complexité, porte
sciemment un titre trés marqué par le cartésianisme, a savoir, La méthode. Or,
si vous reconnaissez d’emblée la dette cartésienne, c’est pour mieux marquer
votre différence. Vous écrivez dans ’introduction générale de La méthode 1. La
Nature de la Nature, que pour bien conduire sa raison aujourd’hui et chercher
la vérité dans les sciences, on ne peut plus partir que dans ’incertitude. Sila
méthode de Descartes est un programme -avec critére de véracité infaillible et
sujet indubitable-, la votre est une stratégie autorécursive qui impliquerait un
« renversement cartésien ». En effet, in Science avec conscience, vous écrivez
que la mission de La méthode n’est pas d’assurer un critére d’infaillibilité, ni
d’offrir une proposition indubitable, a la maniére cartésienne, mais d’ « inviter
a penser par soi-méme dans la complexité ». Quel regard portez-vous
aujourd’hui sur cette démarche de méthode pour une pensée complexe ? Que
doit-on entendre par « renversement cartésien » ? Comment contextualiser et
globaliser notre connaissance, afin de relever le défi de !’incertitude? »

Edgar MORIN = « Il y a d’abord Descartes, et puis le cartésianisme. Si [’aspect
historique et paradigmatique du cartésianisme a été le principe de séparation
et le principe de réduction, il est évident que le « renversement » est un refus
de la réduction et de la séparation. Paradigmatiquement, c’est donc une
opposition d’avec le cartésianisme.

Cela étant dit, Descartes, lui aussi, il commence dans U'incertitude. Il doute.
Il imagine méme qu’un malin génie peut le tromper, que l’on peut étre trompé
par ses sens. Descartes commence en effet par le doute, mais je dirais que

81

BDD-A2265 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:03 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 77-90
Nelson Vallejo-Gomez

la chose indubitable qu’il affirme, reste indubitable. Si je doute, je ne puis
douter que je doute. C’est-a-dire, je suis un sujet conscient. L'intérét du
cogito est ici, car du doute ressort l'incertitude. Descartes appliquait avant la
lettre une méthode en boucle récursive dans la prise de conscience du cogito.
Il disait: « je pense ». Or, « je pense » signifie: « je-pense-que-je-pense ». Dés
que l’on se donne le « je pense », on donne la fonction réflexive. Et dire: « je-
pense-que-je-pense », c’est dire: « je-pense-moi-pensant ». C’est-a-dire, vous
objectivez le je, qui est l’instance du sujet, en un moi. Le moi est différent du
je et, en méme temps, c’est le méme, puisque vous avez une sorte de logiciel
qui sépare et différencie le je du moi, et qui en méme temps les réunit et les
identifie. Alors, on a cette suite différentielle: je-pense-moi-pensant, donc
je m’objective comme sujet, donc je suis, a la premiére personne. Je suis un
sujet. Le cogito de Descartes est par conséquent récursif avant la lettre. Nous
devons donc compléter le cogito ergo sum cartésien en un cogito ergo computo
ergo sum. C’est I’auto-computation qui effectue les opérations fondamentales
de distinction/unification nécessaires au cogito, et c’est la cogitation de cette
computation qui émerge en connaissance de soi du sujet. Et, chose admirable:
les opérations du computo demeurent inconscientes au Je conscient, a qui le
cogito s’impose de lui-méme.

Cela étant dit, pour contextualiser et globaliser une connaissance, il faut relier,
et relier par les opérateurs de la pensée complexe. J’ai mis en place le principe
clé de ’auto-éco-organisation, ce qui veut dire que tout étre vivant ne peut étre
compris que par ce qu’il s’autonomise et s’éco-organise pour exister, par ce qu’il
est un étant qui consomme et qui dépense de ’énergie pour vivre. Un étre vivant
ne peut alors étre pensé que dans/contre/avec son environnement, son auto-
écologie. Cette autonomie doit étre pensée par la méme comme une dépendance
a ’égard d’une organisation extérieure. Une fois que vous étes conscient de ce
type de raisonnement dialogique, c’est a vous de globaliser et de contextualiser.
Pour cela il faut une méthode qui, comme vous le disiez, ne soit pas un programme,
mais une incitation a penser par soi-méme en fonction de ses principes, a globaliser
par soi-méme en fonction du théme issu de sa propre connaissance. »

N. Vallejo G. = « Dans votre oeuvre vous vous ralliez, avec toute une tradition
bien comprise, a l’idée selon laquelle la Modernité occidentale émerge avec la
formulation par Descartes d’une idée de séparation entre le sujet qui pense,
'objet pensé et la cause qui assure la permanence du sujet-pensant, a savoir,
Dieu. Vous soulignez aussi que cette idée de séparation est gouvernée par le
paradigme de simplification (réduction/disjonction), que vous appelez par
ailleurs « le grand paradigme de la pensée occidentale ». Or, vous savez bien
que ’idée de dissociation a permis |’émergence de la tolérance et de la libre
pensée (ce que Kant résumait dans la réponse donnée a la question Qu’est-ce que
les Lumiéres ? par: « ait le courage de te servir de ton propre entendement »).
Le paradigme de simplification, en dissociant le sujet (I’Individu), 'objet (le
Monde) et U'étre (Dieu) a également permis maintes tentatives pour penser
séparément la philosophie, la science et la théologie, tout comme cela
a strement contribué a U'instauration des instances de pouvoir et de savoir
séparées. Certes, des murs épistémologiques, encyclopédiques, onto-idéo-
logiques se leverent. Cependant, et malgré la persistance des luttes intestines

82

BDD-A2265 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:03 UTC)



La pensée complexe : Antidote pour les pensées uniques
Entretien avec Edgar Morin

pour décider lequel des trois jugements (du philosophique, du scientifique ou
du théologique) devait l’emporter dans des questions essentielles portant sur
[’Homme, le Monde ou Dieu, le paradigme de simplification ou de rationalisation
a fonctionné ; au-dela méme des espoirs des penseurs de la Modernité.

En effet, du point de vue politique, l’on doit au paradigme de disjonction
la conception d’une séparation entre pouvoirs laiques et pouvoirs religieux,
tout comme il fournit des outils conceptuels pour dénoncer les amalgames du
fanatisme et de la « guerre sainte ». Du point de vue philosophique, |’idée de
dissociation permettra d’envisager une rupture ontologique entre l’essence et
’existence, de penser une existence précédant |’essence, voire, une existence
qui produit sa propre essence. Mais ce sera surtout du point de vue scientifique
que le paradigme de dissociation aura le mieux fonctionné. Il permit en effet une
liberté de recherche, flt-ce surveillée, qui déboucha sur le plus extraordinaire
développement des sciences de tous les temps.

Ce paradigme de simplification, aussi réducteur soit-il, permit donc de parvenir
a des connaissances utiles, voire, a une révolution industrielle qui réalisa,
au moins sur sa partie matérielle, le voeu cartésien de « nous rendre comme
maitres et possesseurs de la nature.

Or, voila qu’avec la bombe nucléaire, le Crime contre [’humanité, les
manipulations génétiques, ’analogie cartésienne montre le coté diabolique de
sa prétention divine. En somme, nous pouvons passer du suicide individuelle,
au suicide collectif, mais pour prendre maintenant conscience d’étre des
« suicidaires planétaires » en puissance, et pour comprendre les questions
essentielles que pose notre condition contemporaine, le paradigme de
simplification et l’idée de dissociation deviennent inopérants, sans pour autant
cesser d’agir profondément en nous. Comment vous expliquez-vous cette
situation critique ? ».

Edgar MORIN = « Votre question est tres riche. Revenons aux prémisses. Je
dis que penser/computer/connaitre, c’est toujours séparer et relier. Il y a
toujours ces deux opérations. Cela veut dire que dans [’acte de penser, il y a
toujours une fonction analytique qui décompose, et une fonction synthétique
qui recompose. Moi, je critique I’hégémonie sans contrepartie de la séparation
sur la reliance.

Par ailleurs, la pensée complexe est fondée sur la reconnaissance de ’Unitas
multiplex, qui est une notion typiquement dialogique. C’est-a-dire que l"un
contient le multiple et le multiple lui-méme est relié a un. Le raisonnement
qui consiste a les penser séparément, ou bien il voit un multiple sans unité, ou
bien il abstrait une unité homogéne ol se perdent les différences singuliéres.
Ce type de raisonnement est appliqué dans une pensée qui compartimente les
cultures, les individus, etc. Au contraire, tout 'effort de la pensée complexe
est a saisir la diversité et la pluralité dans 'unité, a penser le réel sous le
concept de l’Unitas multiplex.

Prenez ’exemple politique de la démocratie; pour celle-ci, il faut que les
choses soient a la fois séparées, diverses et reliées. Il faut en effet qu’il y ait
conflit d’idées, qu’il y ait une séparation des pouvoirs, afin d’empécher un
pouvoir homogénéisateur et monolithique.

83

BDD-A2265 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:03 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 77-90
Nelson Vallejo-Gomez

Prenez 'exemple de la tolérance, elle est fondée, non seulement sur la
reconnaissance de la nécessité de la fécondité de la diversité, de la pluralité, des
conflits d’idées et du dialogue qui assume les antagonismes, les contradictions
et les conflits; mais je dirais que ’idée de tolérance est plurivoque. Voltaire
en formule un premier sens, lorsqu’il dit: « vous avez une idée ignoble, qui me
dégodte, mais je suis prét a donner ma vie pour que vous puissiez [’exprimer ».
Il'y a ici un respect inaliénable de l’argumentation d’autrui; autrement dit,
du droit a Uexpression de l’autre. Un deuxiéme niveau émerge avec |’idée de
démocratie, c’est-a-dire avec la tolérance des idées contraires aux siennes,
pour qu’il y ait pluralité. Un troisieme niveau est formulé dans la Pensée de
Pascal: « le contraire d’une vérité profonde n’est pas une erreur, c’est une vérité
contraire ». Autrement dit, la vérité de la dialogique maintient |’opposition tout
en montrant la complémentarité. Par ailleurs, j’ai souvent écrit que la pensée
complexe intégre et dépasse la pensée simplifiante. Si je dis, par exemple:
« vivre de mort et mourir de vie », ce qui est une formulation complexe et
apparemment contradictoire, je puis la décomposer de facon rationnel, en
obéissant a une logique disjonctive. En effet, j’explique que l’organisme est
vivant; comment il produit des molécules qui remplacent les molécules usées,
ou des cellules qui remplacent celles qui vieillissent; comment la mort ou la
décomposition s’intégre-t-elle dans l’organisation vitale, etc., etc., etc. Soit,
mais ai-je pour autant expliqué la vie? Et ce que je présente sous la forme
d’éléments séparés est-il vraiment séparable? Je dirais que tout ce qui est
séparé incontestablement dans le monde est d’une certaine facon inséparable.
Je ne dis pas qu’il faille alors remplacer la séparation par l'inséparabilité. Je dis
qu’il faut les penser ensemble: penser la séparation et penser l’inséparabilité.
Il est vrai que la disjonction a permis ’essor des connaissances spécialisées des
sciences. Mais je dirais qu’inconsciemment ce qui a été le plus fécond, c’est le
principe de réduction. L’obsession des physiciens était en effet de trouver la
« brique élémentaire » avec laquelle est construit le monde physique. Alors, ils
ont trouvé la molécule, ’atome, puis la particule, qui n’est pas une « brique »,
mais une chose d’incertain, de vacillant et de complexe. Voyez la « Découverte »
des Amériques, ils cherchaient ’Inde et ils ont trouvé ’Amérique. Enfin, dans
les grandes découvertes de la science du 19° siécle on cherchait la réduction et
on a trouvé Uirréductible. Il'y a en ce sens une certaine fécondité du principe
de réduction.

Il n’en est pas moins vrai qu’il fallait opérer une disjonction entre sciences et
religion, entre sciences et politique. Pourquoi? Parce qu’a son état naissant la
science était trop faible, et son impératif étant de connaitre pour connaitre, elle
ne pouvait pas supporter que la théologie et la politique lui donnent des interdits.
La science s’est donc bornée au champ cognitif; éliminant de sa recherche la
morale et la politique. Telles ont été les conditions du développement de la
science. Aujourd’hui, ces conditions sont dépassées. Pourquoi? Parce que la
science et la technologie ont développé des tels pouvoirs que leur exercice
pose des problémes éthiques incontournables; avec la prolifération nucléaire,
les manipulations génétiques et biochimiques, sur le cerveau par exemple, il y
va de la conservation méme de l’espéce humaine. C’est pourquoi, aujourd’hui,
science et technique ne peuvent agir sans une pensée qui relie, globalise et
contextualise tout ce que leur existence implique.

84

BDD-A2265 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:03 UTC)



La pensée complexe : Antidote pour les pensées uniques
Entretien avec Edgar Morin

Je pense, par conséquent, que ’impératif de la reliance est fondamentalement
contemporain! Il manifeste sa nécessité vitale aujourd’hui, ou nous sommes
dans des conditions mondiales critiques. Il faut a cette époque de crise une
pensée complexe.

Pour ce qui est enfin du paradigme de disjonction, il faut dire que mon but
n’a jamais été l'unification de tout ce qui serait séparé ou une pensée de
complétude, mais un pari pour la reliance et la complexité. Je n’ai pas une
conception simpliste, selon laquelle la complexité rejetterait le simplifiant,
la logique aristotélicienne ou le principe de séparation; au contraire, il s’agit
d’une pensée complexe qui intégre tout cela dans un principe relationnel et
rotatif continu. »

N. Vallejo G. = « Un de vos apports a la Pensée complexe, afin de comprendre
la dialogique de toute complexité, c’est le principe du tiers inclus. Or, cet
outil conceptuel fait éclater le principe d’identité et le principe de non-
contradiction de la logique classique. Et ce n’est pas seulement un type de
logique et de géométrie qui va étre soufflé, mais toute une onto-idéo-logie et
toute une vision du monde vont devenir inopérantes pour les problémes que
pose la compréhension d’un monde sans vision de monde défini. Pourriez-vous
approfondir cette problématique ? »

Edgar MORIN = « Vous savez, je ne suis pas aussi radical. Je crois avoir écrit
dans Les Idées (La méthode, tome 4) que l’on ne peut fonder une logique autre
que la logique classique. Car toutes les logiques non-aristotéliciennes sont
permissives, autrement dit, elles ne sont pas impératives.

Pour moi, le tiers inclus est une transgression logique nécessaire, inséparable
du principe dialogique. Cela veut dire que le méme comporte en lui son propre
antagonisme, sa propre multiplicité: je suis moi et je ne suis pas moi. Quand
je dis, par exemple: « je parle », moi parle, comme sujet conscient. En méme
temps, il y a toute une machinerie qui fonctionne dans mon cerveau et dans
mon corps, et dont je suis inconscient. Ily a aussi a travers moi une culture qui
parle, une « machine causante », un nous qui parle a travers cette machine. Il
y a de ’anonyme, du ca qui parle. Cela veut donc dire que le principe d’identité
est, en fait, complexe. Il comporte de |’hétérogénéité et de la pluralité dans
Uunité. En ce sens, le principe du tiers inclus signifie que |’on peut étre Méme et
Autre. On échappe par la a toute alternative disjonctive. Grace au principe du
tiers inclus on peut considérer et relier des thémes qui devraient apparemment
s’exclure ou étre antagonistes.

Je répéte donc que pour moi la logique classique réapparait dans chaque
opération segmentaire de la pensée, et a chaque opération de vérification
rétrospective. Mais elle est transgressée dans toutes les opérations créatrices
et innovatrices de la pensée. Il faut de la sorte maintenir la rotativité entre
Uun et 'autre.

Il faut savoir que dans le cheminement d’un raisonnement la logique sert
de béquilles, jamais de jambes. Pour retrouver la voie (La Méthode) de la
pensée, il faut toujours revenir au mouvement. En somme, la dialogique que
je propose ne constitue pas une nouvelle logique, mais une facon d’utiliser la

85

BDD-A2265 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:03 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 77-90
Nelson Vallejo-Gomez

logique en vertu d’un paradigme de complexité, c’est-a-dire: chaque opération
fragmentaire de la pensée dialogique obéit en fait a la logique classique, mais
non pas son mouvement d’ensemble, son mouvement de pensée.

Le principe du tiers exclu de la logique classique constitue, bien entendu,
un puissant garde-fou. Il ne faut l’abandonner que lorsque la complexité du
probléme rencontré ou/et la vérification empirique oblige(nt) a l’abandonner. On
ne peut abolir le tiers exclu; on doit U'infléchir en fonction de la complexité.
Disons en défi: le tiers doit étre exclu ou inclus selon la simplicité ou la
complexité rencontrées, et, la méme ou il y a complexité, selon ’examen
segmentaire, fractionnel, analytique, ou selon la globalité de la formulation
complexe. Le champ du tiers exclu vaut peut-étre pour les cas simples. Mais
la dialogique est a ’oeuvre partout ot il y a complexité. Car le dialogique est
précisément le tiers inclus.

Il est évident qu’avec la pensée complexe disparait la vision d’un monde
rationaliste, rigide et clos. Autrement dit, dans ma Méthode la logique n’est
pas qu’au service de la rationalité et au détriment de la pensée, elle est un
outil heuristique que la pensée utilise pour vérifier et qu’elle transgresse pour
globaliser. En tous cas, j’essaie de me situer sans prétendre que l’on puisse
apporter quelque logique nouvelle; et cela d’autant plus que, malgré toutes
les logiques apportées aprés Aristote, pour moi la question logique demeure
en fait une dialogique au sein de l'unitas multiplex, autrement dit, au sein de
ce qu’est la vie, la réalité, ’homme, la société, au sein de macroconcepts ou
apparait la transgression par rapport a la pensée close et simplifiante. »

N. Vallejo G. = « Nous sommes a une époque aux savoirs multiples. Chaque
savoir posséde son objet ou croit posséder sa propre méthode, ses propres
hypotheéses et ses propres applications. Cela fait que nous sommes au ‘royaume
des experts’. Chaque expert se dit maitre dans son territoire. Lorsque le politique
ou simplement le citoyen doit réfléchir sur les implications et les conséquences
de tel ou tel savoir, ’expert s’érige alors comme ’incontournable connaisseur
patenté qu’il faut consulter. L’expert passe non seulement pour étre un critére
de véracité et de scientificité, mais il se croit presque une caution morale
pour éviter de mal agir. Le plus grave parait étre qu’au ‘royaume des experts’
la réflexion individuelle, le nécessaire penser par soi-méme est confiné dans
un état de pseudo-esthétique ou pseudo-éthique. Et lorsqu’il est question de
s’assumer en tant que sujet-pensant et d’en tirer toutes les conséquences et
les responsabilités qui engagent celui-ci dans une connaissance, voila qu’on
nous oblige, ou bien a faire appel aux experts, ou bien on considére que le
jugement individuel n’est qu’affaire de sensibilité. Et puisque « des golts et
des couleurs, on ne discute pas », voila le sujet-pensant exclu du dialogue
social et politique, du dialogue scientifique et philosophique. Voila, en somme,
le dialogue confisqué dans une lutte intestine pour la représentation du pouvoir
entre experts. Que peut la Pensée complexe contre cette usurpation, cette
manipulation et cette aliénation du sujet-pensant ? ».

Edgar MORIN = « Hélas! Je crains que, tant qu’elle ne s’est pas enracinée, elle
ne puisse pas grande chose. Si elle se développe et se répand, elle sera, en
quelque sorte, ’antidote a cette parcélation, a cette compartimentation, a
cette irrésponsabilisation et, il faut le dire, a cette crétinisation. Mais que vaut

86

BDD-A2265 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:03 UTC)



La pensée complexe : Antidote pour les pensées uniques
Entretien avec Edgar Morin

un tout petit peu d’antidote devant un mal si répandu? Que vaut un kilo de riz
pour toute la population affamée du Burundi ?

J’ai écrit que la révolution aujourd’hui ne se joue plus dans une lutte de vie et
de mort entre des idées pour leur vérité ou leur bonté, mais sur le terrain de la
complexité du mode d’organisation des idées. Et comment articuler et organiser
les idées et les informations qui ouvrent l’accés sur le monde actuel? Voila le
probléme de la réforme de pensée, qui concerne tout citoyen aujourd’hui,
comme je ’ai écrit dans Terre-Patrie. En attendant, la pensée complexe se
manifeste a chaque occasion ol une pensée simplifiante conduit aux crises.
Prenez ’exemple de la « vache folle » ou celui du « sang contaminé ». Ici, les
impératifs d’une rationalité radicale ont conduit a ’horreur et a la mort des
innocents. »

N. Vallejo G. = « Dans UIntroduction de La méthode 1, vous écrivez qu’il
faudra, en effet, mettre en cycle pédagogique les grandes sphéres FISIS/BIOS/
HOMO. Vous proposez une nouvelle maniere de les concevoir. Cela engage de
pair une réforme de ’entendement et une réforme éducative. Pourquoi nous
faut-il aujourd’hui une éducation nouvelle, une sorte de « paideia planétaire »?
En quoi consiste-t-elle? Et quel projet pédagogique nouveau propose-t-elle? »

Edgar MORIN = «En réalité, je pense qu’il faudra partir dés le niveau de petites
classes, deés l’école primaire, et y introduire des interrogations fondamentales:
qui sommes-nous ? D’ou venons-nous ? Ou allons-nous ? Que faisons-nous ? Ou
sommes-nous ? Qu’est-ce que la réalité ? Qu’est-ce que le monde ? Si nous
partons de ces questions-la, si nous partons de ’interrogation de I’étre humain
sur lui-méme, on découvre que cet étre humain est un étre physique, biologique,
psychologique, social. On peut envisager alors de relier et de raccorder les
différentes disciplines. Lorsque vous découvrez la biologie, elle vous conduit
a la chimie, et celle-ci a la physique, et en suite, a la microphysique. Il
faudrait aussi montrer dés le début de toute initiation cognitive que nous
sommes des particules, déja formées dans les premiéres secondes de |’Univers,
que nous avons des atomes formés dans un soleil antérieur. C’est de cette
facon pédagogique que l’on commence a relier et a problématiser, puisque
éduquer a pour mission, au fond, de problématiser et de cultiver. Et cultiver
veut dire: étre capable de donner a chacun les moyens de pouvoir, de par lui-
méme, contextualiser, globaliser et relier. Voici donc le probléme du projet
pédagogique, qui doit commencer des les petites classes, et devra continuer en
tout un chacun. Cela peut étre aidé par la constitution des sciences nouvelles,
qui sont les sciences systémiques, comme ’écologie, les sciences de la Terre
ou, en un sens, la cosmologie. Ce sont des sciences ou différentes disciplines
sont utilisées pour établir entre elles une communication et pour établir une
reliance qui comprend la complexité du systéeme. Autrement dit, il n’est point
question ici de supprimer les disciplines, mais de relier leur collaboration. Dans
la Géographie, par exemple, il y a un nouveau développement pour la pensée
complexe, par toutes les liaisons qui vont du socle géologique a la géographie
humaine.

Ily a donc beaucoup de cas ou les connaissances peuvent étre relier et articuler.
Si j’avais a réformer ’Education, il faudrait apporter dans l’enseignement une
conception complexe, de la biologie et de la sociologie, par exemple, afin

87

BDD-A2265 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:03 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 77-90
Nelson Vallejo-Gomez

gu’elles ne soient pas comprises de facon compartimenté. Je pense qu’il y a
maintes perspectives pédagogiques pour le développement et l’enracinement
de la pensée complexe. »

N. Vallejo G. = «En quel sens est-il possible de dire que la Pensée complexe
est un mode de penser permettant de prendre conscience des paradigmes qui
gouvernent, manipulent et aliénent I’entendement, qu’il s’agisse par exemple
du paradigme de simplification de la raison classique, ou des paradigmes
contemporains, comme celui de « fin de ’Histoire » ou celui de « la pensée
unique » ».

Edgar MORIN = « Peut-on vraiment dire que « fin de I’Histoire » ou que « pensée
unique » soient des paradigmes? Je crois que ce ne sont pas de paradigmes,
mais des théses qui se presentent comme des conclusions théoriques.

Ecoutez, je pense que s’agissant de |’Histoire, nous en sommes plutot au
commencement. Maintenant, |’hypothése qu elle soit condamnée a rester a
son commencement peut étre envisagée, dans le cas d’un cataclysme mondial,
par exemple. En tous cas, cette idée de « fin de U'Histoire », en tant que
telle, me semble ridicule. Encore elit-elle été possible au terme d’une oeuvre
glgantesque comme celle de Hegel qui était persuadé que U’Esprit absolu avait
réussi a s’incarner dans [’Etat prussien. C’était, certes, une fin un peu sclérosée
pour une pensée géniale. Mais, dans le cas de Fukuyama... enfin, laissons!
Peut-étre qu’a l’époque contemporaine, ou l’on ne voit pas d’au-dela, c’est
intéressantde comprendre que puisqu’iln’yapasd’au-dela, lesau-dela paraissent
possibles. Pourquoi? On voit qu’au terme d’un ensemble de contradictions,
d’une série d’impossibilités -prenez par hypotheése ’origine de la vie: au-dela
d’une certaine quantité de macromolécules, il y a impossibilité d’organisation
chimique, il n’y a que dispersion. Il faut alors une métaorganisation qui, elle-
méme, fait émerger des qualités nouvelles, comme la capacité cognitive,
’auto-organisation, [’auto-réparation, l’auto-reproduction. Autrement dit,
on peut penser que la vie est née parce que, a un certain moment donné, il
y avait une saturation, et qu’une organisation chimique ne parvenait pas a
émerger pour rassembler des éléments aussi nombreux et contraires. Car il
faut comprendre qu’il y a systéme organisationnel lorsque ses composantes ne
peuvent adopter tous leurs états possibles. C’est donc dire que dans un ordre
systémique un élément gagne en organisation et se soumet a des contraintes de
caractére matériel. C’est un probléme qui se pose aussi, je pense, a l’origine
du langage. Il a fallu qu’il y ait a un moment une saturation d’un systéme de
cris, de voyelles, etc., ou chaque son, chague phoneme avait une signification,
pour gqu’on arrive a un systéme ou les phonémes n’ont plus de signification.
C’est une structure dite a « double articulation ». C’est-a-dire que nous avons
des phonémes, des sons sans signification, mais que ’'union de ces sons sans
signification crée des mots qui ont une signification.

Par ailleurs, nous arrivons aujourd’hui a une époque d’impossibilité, a une
époque du possible et de 'impossible. La technique, par exemple, permet
cette bénédiction qu’est la libération du travail humain, dans ce qu’il a de
pénible et d’ennuyeux. Mais cette bénédiction se traduit par la malédiction
du chémage. Politiques et économistes savent qu’il ne suffit pas d’établir

88

BDD-A2265 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:03 UTC)



La pensée complexe : Antidote pour les pensées uniques
Entretien avec Edgar Morin

une diminution légale des heures de travail. Il faut une réforme en chaine et
a tous les stades du champs du travail. Aujourd’hui les contradictions sont
macroscopiques. On produit de quoi nourrir toute la Planete et des milliers
d’enfants meurent de faim chaque jour. Vous pouvez faire un catalogue horrible
de toutes nos impossibilités. Il y a d’un coté une course désastreuse a la
croissance exponentielle. Mais, au nom de quoi dirait-on de U’arréter en Chine
ou au Brésil ?

Comment se font donc les changements et les grandes révolutions, les grands
changements de structure, les métamorphoses ? Ils se font au moment ou un
processus de décomposition est lié a un processus de recomposition, le tout
marqué par de forces qui s’entre-ignorent, mais qui convergent inconsciemment
et vont peut-étre se synérgiser. Je dirais qu’ainsi la réflexion sur la complexité
méme de ’évolution du monde, du cosmos, de la vie et de ’humanité, nous dit
qu’il faut se situer en deca des prétentions de ’indépassable, ou de la « fin de
’Histoire », car les prétentions les plus arrogantes sont toujours fondées sur
’idée de ’indépassabilité. Comme si, enfin, [’on vivait dans ’absolue éternité!
Je crois donc que toute révolution s’opére de maniére imprévisible, parce que,
au fond, ce sont des créations. Et le propre d’une création, c’est que l’on ne
sait jamais a ’avance ce qu’elle sera. On le sait aprés; mais méme apres,
vous ne pouvez donner que des simples hypothéses du comment et du pourquoi
une révolution, une mutation créatrice, une organisation nouvelle s’est
produite. Et, a supposer, qu’il soit possible de computer toutes les opérations
bio-chimico-culturelles du cerveau de Mozart, l’on n’aura jamais l’algorithme
dans lequel rendre compte du comment et du pourquoi est émergé du systeme
organisationnel de la « machine Mozart », ce plus génial qu’on appelle: Les
noces de Figaro.

En ce qui concerne la « pensée unique », je trouve que le probleme est surtout
celui d’un certain type de structure mentale, qui gouverne de gens qui ont
en fait des positions contradictoires. D’ailleurs, les opposants de la « pensée
unique » sont eux-mémes les tenants d’une autre ex-pensée unique: celle du
paléo-marxisme. Il en est toujours ici question d’une structure de pensée qui
controle dans un sens monolithique, réducteur, bref, dans l'impossibilité de
dialogue entre des theses antagonistes, et dans ’impossibilité d’une réflexion
dialogique. Tel est ’ennemi de la pensée complexe. Il nous enferme toujours
dans des alternatives mutilantes. Et il y en a qui, dans leur enfermement
mental, vont jusqu’a devenir des assassins. »

N. Vallejo G. = « Que pensez-vous de cette illusion que recéle « la pensée
unique », et qui consiste a faire croire que les positions contradictoires ne
peuvent étre envisagées que d’une facon univoque, que l’économie ne peut
étre conduite que d’une maniére, que la politique n’est envisageable que d’un
point de vue ? »

Edgar MORIN = « C’est en effet U’illusion de la prétention a l’indépassabilité.
Remarquez que « la pensée unique » fut appelée telle par ses adversaires,
parce qu’elle se prétend détentrice de la vérité, voire, de la réalité. On est
alors devant cette illusion du réalisme, qui prétend connaitre le réel, voire, le
controler. Bien entendu, il s’agit d’une réalité faite par leur rationalisation

89

BDD-A2265 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:03 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 77-90
Nelson Vallejo-Gomez

a la mesure de leurs concepts réducteurs. Alors qu’en fait la réalité n’est
pas rationalisable, elle est énorme, invisible et mystérieuse. C’est pourquoi,
la prétention de « la pensée unique » a ’adaptation, forcée qui plus est,
aux réalités actuelles est quelque chose de trés peu réaliste, devant tous les
processus de transformation en cours.

Si « la pensée unique » prenait conscience du fait qu’elle est elle-méme
soumise a ces processus de transformation du monde actuel, elle ne serait plus
« unique », mais multidimensionnelle. Elle serait une pensée complexe. »

90

BDD-A2265 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:03 UTC)


http://www.tcpdf.org

