
 

Le discours de chaire, moyen de communication publique 

Marin Octavian DUMINICĂ 

Homiletic speech highlights its growing importance of moral-religious, cultural and social 
life since her messages are part of human existential horizon segments. Continuous active 
presence of the sermon in Romanian religious and social consciousness as a form of 
theological discourse or exposition of Christian teaching mode can not be denied or 
ignored. Pulpit speech is part of the sphere of public communication. 
 
Key words: discourse, homiletic, pulpit speech, public communication. 

 
Dans cet exposé on a essayé d’intégrer le discours de chaire (le discours 

homilétique) à la sphère de la communication publique. La communication 
publique est un domaine varié qui a une longue histoire et un contenu  théorique  
en permanent développement. La  communication - phénomène extrêmement riche 
en connotations et manifestations - représente aussi une perspective d’étude de 
l’homilétique contemporaine. Les mécanismes et les techniques 
communicationnelles modernes peuvent aider le prédicateur à élaborer et à 
présenter son discours homilétique. 

Le Dictionnaire explicatif de la langue roumaine, DEX (Bucarest, 1996) 
explique les sens du verbe „communiquer” (a comunica): faire savoir, annoncer, 
informer, mettre au courant, dire, ,,en déterminant par conséquent un procès et une 
relation cognitive”1. 

Sultana Craia définit la communication ainsi: ,,La communication est un procès 
par lequel, dans le monde animal et dans les sociétés humaines, l’émetteur transmet 
au récepteur des informations  par l’intermédiaire des signaux ou des systèmes de 
signaux. Ce procès comporte une interaction et il a certains effets, en produisant un 
changement”2. 

En effet,  il est difficile de formuler une définition de la communication qui soit 
unanimement acceptée, car ce terme a accumulé progressivement tout au long du 
temps des traits et des connotations qui rendent difficile la mission de celui qui 
tente aujourd’hui d’expliciter son contenu3. 

                                                 
1 Sultana Craia, Introducere în teoria comunicării, Editura Fundaţiei România de mâine, 

Bucureşti, 2004, p. 9. 
2 Sultana Craia, op. cit., p. 11. 
3 Mihai Dinu, Comunicarea, repere fundamentale, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1999, p. 14. 

275

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:28 UTC)
BDD-A226 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Communication et homilétique. Repères étymologiques 
Dans le but de mettre en relief l’identité du discours homilétique dans l’univers 

de la communication publique, on vous propose une courte analyse étymologique 
afin de relever une série d’affinités sémantiques de ces deux domaines. 

Premièrement, le terme communication. Le professeur Mihai Dinu nous avertit 
des ,,difficultés d’une définition” dans le premier chapitre de son ouvrage consacré 
aux notions fondamentales de communication et nous expose minutieusement les 
aspects étymologiques du concept communicationnel4. Il y explique la genèse du 
verbe latin communico,-are qui peut être l’adjectif munis,-e, qui signifie 
,,obligeant, serviable, qui fait son devoir”, un mot très prolifique du point de vue 
lexical (par exemple immunis = ,,exempt de charges”, communis = qui appartient à 
plusieurs ou à tous”et le sens du syntagme ,,traits communs” etc). Une autre source 
étymologique serait le mot municus <communicus, un possible aïeul légitime du 
verbe communicare, terme qui signifiat, initialement, ,,mise en commun des choses 
de n’importe quelle nature”. Une autre signification mise en évidence par l’auteur 
est celle sacramentelle-eucharistique, exprimée par le mot cuminecare 
(communion, eucharistie), spécifique au monde chrétien. Il est important de 
souligner que le peuple roumain a gardé seulement une acception liturgique du 
terme latin communicare, hérité sous la forme cuminecare 5. Dans le contexte de la 
spiritualité chrétienne, ,,a se cumineca” signifie recevoir la communion du Corps et 
du Sang de Jésus-Christ, sous forme de pain et vin. On doit mettre en évidence les 
deux acceptions de l’eucharistie: la valeur religieuse, de communion directe avec le 
Logos divin et, par Lui, avec la source absolue de la Divinité, Dieu le Père; la 
dimension communautaire. Comme repas sacré, l’eucharistie représente un acte 
social, une communion6. 

 Le philosophe Constantin Noica établit une autre nuance étymologique - 
interprétative, car selon lui, les termes communicare et cuminecare sont apparentés 
mais ils diffèrent sous aspect sémantique. Cuminecarea (l’eucharistie) qui, à bon 
droit, prend le sens fondamental cultuel-eucharistique, est une forme supérieure de 
la communication. Dans la vision profonde de Noica, ,,la communication se réalise 
par des dates, des signaux ou même par des significations tandis que l’eucharistie 
se réalise par sous-entendus”7. Dans les termes propres aux sciences de la 
communication, la deuxième notion de la paronymie de Noica équivaut au plan 
métacommunicatif. Selon le grand philosophe, l’eucharistie présente une évidente 
dimension interpersonnelle de la communication.Tout naturellement, la vie, la 
culture, la société doivent tendre à l’eucharistie par l’enrichissement de l’univers 
des sous-entendus culturels et spirituels qui ont le pouvoir de régénérer le peuple. 

                                                 
4 Ibidem, p. 24-25. 
5 Ibidem, p. 25. 
6 Dana-Luminiţa Teleoacă, Terminologia religioasă creştină în limba română, Editura Academiei 

Române, Bucureşti, 2005, p. 82. 
7 Constantin Noica, Cuvânt împreună despre rostirea românească, Editura Eminescu, Bucureşti, 

1987, p. 189. 

276

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:28 UTC)
BDD-A226 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Selon Noica, ,,rostirea”, la prononciation du roumain ou de n’importe quelle autre 
langue, est une forme d’eucharistie, en fait, un facteur de la communion et une 
force de résistance nationale pérenne.  

Quant au deuxième terme de cette parallèle communication-homilétique, on y 
observe quelques transformations sémantiques. Le sens originaire (employé dans 
les textes du Nouveau Testament et plus tard dans le langage de l’éloquence 
chrétienne) du nom grec  όμιλία est, d’une part celui de ,,relation, camaraderie, 
lien, amitié” et d’autre part ,,conversation”, dérivant du verbe  όμιλεώ = ,,parler, 
causer avec quelqu’un”8. En même temps, on mentionne aussi le nom όμιλος = 
,,foule, réunion, société”, pour souligner le caractère public, collectif de l’action. 
Par conséquent, le verbe όμιλείν exprime l’action de quelqu’un de parler aux autres 
d’ un sujet quelconque9. Avec Origène, le mot omilie commence à désigner un 
discours d’église et l’homilétique représente la théorie de l’éloquence sacrée. Elle 
est donc la discipline de la théologie pratique qui expose les principes et les 
méthodes pour élaborer et prononcer le discours religieux, c’est-à- dire le prêche. 

On peut observer, alors, que les deux domaines, la communication et 
l’homilétique, confirment, du point de vue étymologique, leur compatibilité et le 
degré d’interférence. Le discours homilétique est une branche importante de la 
communication publique, par son rôle moral-religieux, ce qui justifie le syntagme 
,,communication homilétique”, formule destinée à acquérir son autonomie 
scientifique-théorique à côté d’autres syntagmes utilisés dans les recherches 
actuelles des diverses branches sociales: communication politique, communication 
médiatique, communication d’affaires, communication didactique10 etc. 

Communiquer signifie  être en relation avec quelqu’un. Par ce rapport-ci, les 
gens, des êtres rationnels, échangent des messages intelligibles et interagissent 
dans l’espace social, d’une manière complexe. L’origine de la communication 
réside dans la nécessité des gens d’entrer en contact avec les autres, de coopérer en 
vue des buts communs. Elle est essentielle dans la vie sociale. 

 La communication est un procès vital pour l’existence et l’activité humaines. 
L’essence humaine elle- même est, en fait, le produit de la communication car ce 
phénomène ,,ne peut manquer ni de la définition de l’homme, ni de la texture 
intime de son existence. La substance de notre intériorité est constituée,  à part des 
prédispositions natives incontrôlables, d’innombrables messages échangés tout au 
long de la vie, qui ont modelé notre esprit et notre sensibilité”11. Nous sommes, 
donc, le résultat de toutes les interactions communicatives établies pendant la vie 
avec des êtres humains et diverses réalités culturelles-existentielles. 

                                                 
8 Maurice Carrez, Francois Morel, Dicţionar grec-romăn al Noului Testament, Societatea Biblică 

Interconfesională din România, Bucureşti, 1999, p. 203. 
9 Costachi Grigoraş, „..Mergând, învăţaţi toate neamurile...”, Editura Trinitas, Iaşi, 200, p. 14. 
10 Pr. Marius Daniel Ciobotă, Discursul omiletic în contextul comunicării publice, în „Studii 

Teologice”, nr. 3/2009, p. 124. 
11 Mihai Dinu, op. cit., p. 8. 

277

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:28 UTC)
BDD-A226 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

L’univers social, à tous ses niveaux, ,,respire” par la voie de la communication. 
Bien que tout le monde puisse observer qu’il est absolument impossible d’éviter la 
communication, il y a toujours des gens qui ne se rendent compte de l’importance 
de la qualité et du type de communication pratiquée à présent. La communication 
publique est très diverse aujourd’hui. Ainsi, on peut énumérer: le discours 
politique, le discours littéraire, publicitaire, médiatique, judiciaire, didactique, 
scientifique, administratif, philosophique etc. Dans ce cadre de la discursivité 
publique, il y a aussi le prêche (le discours de chaire) qui vient affirmer son 
identité. Il s’agit d’une branche de l’art oratoire, aux valences spéciales qui, 
jusqu’à présent, a été rarement discutée en tant que présence sociale active12. 

Le procès de la communication suppose une interaction qui peut être: 
a) face à face (les participants à la communication reçoivent la communion dans 

le même temps et lieu, ils dialoguent et utilisent des symboles communs pour 
transmettre/recevoir des messages); 

b) interaction médiate (les participants au procès de communication ne se 
trouvent pas nécessairement dans le même temps et lieu, on emploie le dialogue 
qui a un caractère plus ouvert, il suppose l’utilisation d’un moyen technique de 
transmission du message – téléphone, lettre); 

c) interaction quasi-médiate (les participants ne se trouvent pas dans le même 
lieu, les émetteurs ne sont pas présents physiquement pendant la communication, 
on emploie le monologue). 

Dans une paroisse, l’interaction face à face est très importante car on y partage 
et on y consacre des valeurs communes, verbalement et non-verbalement et le 
fidèle se familiarise avec le dialogue religieux. 

Dans le cadre de l’Église Orthodoxe, on peut parler d’une interaction médiate si 
le prélat et le curé d’une paroisse s’adressent à celle-ci par la voie des moyens 
techniques: des lettres pastorales, envoyées par le prélat à l’occasion des fêtes 
importantes dans la vie des fidèles (la Pastorale de la Résurrection du Christ, la 
Pastorale de Noël, la Pastorale du Dimanche de l’Orthodoxie) ou des lettres 
relatives au Confesseur envoyées par le curé d’une paroisse à l’occasion des 
événements spéciaux dans la vie de la paroisse (fête patronale de l’église, 
consécration/reconsécration d’une église, la commémoration des héros). 

 En ce qui concerne la quasi-interaction médiate, celle-ci est peu développée, 
elle se trouve à ses débuts. 

,,La communication publique implique la présence d’un émetteur unique et 
d’une multitude de récepteurs”13. Les principes et les règles de la communication 
publique étaient initialement établis dans l’art et la science de la rhétorique. Mais 
celle-ci était fondée sur la théorie actionnelle  qui attribuait au récepteur un rôle 
passif, en considérant que le succès de la communication résidait dans les habiletés 
de l’émetteur. Plus tard la théorie interactionnelle a accepté le rôle de 
l’interlocuteur (retrouvé dans la définition formulée par Jose Aranguren ,,La 
                                                 

12 Pr. Marius Daniel Ciobotă, op. cit., p. 83. 
13 Mihai Dinu, op. cit., p. 85. 

278

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:28 UTC)
BDD-A226 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

communication est une transmission d’informations à laquelle on attend une 
réponse”)14. 

On sait que la propagation des paroles du Créateur a été réalisée premièrement 
de vive voix. L’activité du Sauveur depuis le Baptême dans le Fleuve de la 
Jordanie jusqu’à l’Ascension a été exprimée par les Apôtres, dans leur mission de 
propagateurs. Elle a été continuée par les prêtres qui au cours des discours 
prononcés en cadre large ou restreint font savoir aux fidèles la parole de l’Evangile 
et endossent leur rôle d’interprètes de celle-ci.Ainsi on met en évidence que le 
langage de l’Evangile est un langage codifié, difficile à comprendre par les non-
initiés. 

Le prêche représente l’annonce de l’Évangile de Dieu accompagné de l’ardeur 
d’une grande foi, d’un amour invaincu, afin de diriger les incroyants vers la foi et 
en même temps d’affermir la foi des fidèles. 

,,L’émetteur d’une communication est un individu/un groupe/une institution qui 
possède des informations mieux structurées que le récepteur, il implique un état 
d’esprit (motivation), un but explicite (contigu au message) et un but implicite (la 
raison de la transmission du message)”15. 

Le prédicateur est revêti de la grâce divine par l’ordination qui lui confère le 
pouvoir et le devoir de s’adresser aux fidèles. Tout ce qu’il communique est fondé 
sur les Saintes Écritures et la Sainte Tradition.L’orateur transmet aux auditeurs le 
contenu élaboré et écrit, en employant les moyens suivants: 

a) la mémoire – qui enregistre tous les éléments propres au prêche, les citations 
bibliques, la structure  ou l’esquisse du prêche; 

b) la prononciation proprement dite du prêche. Elle doit être correcte, naturelle, 
bien articulée, naturellement nuancée, variée, vive en joie, douce et humble en 
prière, douloureuse et caressante en affliction, harmonieuse; 

c) la voix – un élément essentiel qui exprime les qualités d’un prédicateur. La 
voix des grands prédicateurs est souple, riche, flexible, solide, durable, claire, pure, 
à timbre doux; 

d) les gestes homilétiques – sont des mouvements des mains, du corps qui 
accompagnent l’expression des idées et des sentiments du prêche et qui rendent la 
prononciation plus expressive; 

e) la physionomie ou l’expression du visage – a un rôle dominant dans l’activité 
oratoire car elle est le miroir de l’âme; 

f) la tenue du corps – pendant le prêche, elle doit être naturelle et en parfaite 
harmonie avec la solennité du moment. Le dos doit être droit (sans être rigide ou 
raide), on ne se promène pas comme on habitue pendant les discours juridiques, on 
ne doit pas taper du pied sur le sol, on ne doit pas taper du poing sur la table, on 
n’effectue pas des mouvements répétés des épaules; 

                                                 
14 Jose Aranguren, Human Communications, World University Library, 1967, apud Mihai Dinu, 

op. cit., p. 86. 
15 Ion-Ovidiu Pânişoară, Comunicarea eficientă. Metode de interacţiune educaţională, Editura 

Polirom, 2003, p. 22. 

279

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:28 UTC)
BDD-A226 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

g) les vêtements – suivent les canons et la tradition de l’Église: l’habit 
ecclésiastique et les vêtements sacerdotaux (pendant la Sainte Liturgie, le prêtre 
prêche habillé de tous ces vêtements, aux Sept Sacrements il porte seulement 
l’epitrachelion et le phelonion, à l’office divin et aux divers autres événements il 
porte seulement l’epitrachelion et à l’occasion des conférences la soutane. 

Bien que les gens de nos jours possèdent un grand nombre de moyens de 
communication et d’information ,,la faim et la soif des Paroles du Sauveur sont une 
triste réalité et deviennent de plus en plus grandes”16 la prophétie de Amos 8.11 
,,Voici, des jours viennent, dit le Seigneur, l’Éternel, où j’enverrai dans le pays une 
faim, non faim de pain, ni soif d’eau, mais d’entendre les Paroles de l’Éternel”. 

La communication d’aujourd’hui est pour les chrétiens un paradoxe: bien que 
l’accès  des gens à l’information soit illimitée et que les moyens de communication 
soient ultra-performantes, les hommes sont toujours conscients du sentiment de 
solitude (fait relevé aussi dans les études récentes sur les affections 
psychologiques), de tristesse (dépressions, états anxieux qui mènent souvent au 
suicide), haine et désespoir. Dans le même temps, harcelé de tant de messages, 
l’homme acquiert une attitude négative envers ces  messages, ,,en refusant tout ce 
qui signifie propagation des Paroles de l’Éternel et en se passant des Paroles du 
Créateur. Dans ce milieu hostile à la propagation le prêtre endosse sa mission. 
,,Que les anciens qui dirigent bien soient jugés dignes d’un double honneur, surtout 
ceux qui travaillent à la prédication et à l’enseignement”. (I Timothée 5, 17). 

 Afin d’accomplir la mission transmise par le Sauveur Lui - Même, ,,Allez, 
faites de toutes les nations des disciples les baptisant au nom du Père, du Fils et du 
Saint-Esprit !” (Matthew, 28, 19), les prêtres de nos jours sentent la pression forte 
et continue de s’adapter aux réalités qui changent constamment, eu égard à ce 
qu’ils transmettent depuis deux millénaires le même message dont le contenu 
essentiel reste invariable. 

En raison de caractère immuable des dogmes chrétiens comme fond des idées 
du prêche, la substance de la propagation ecclésiastique est invariable, ce qui 
n’empêche pas le renouvellement et l’efficientisation de la méthodologie de la 
présentation. On considère par conséquent que surtout à l’égard de l’auditoire et, 
par rapport à celui-ci, à l’égard de la forme de présentation, le prêche actuel exige 
un revirement (une réinvention, au sens positif et responsable du terme), qui lui 
apporte une plus grande adhérence au public contemporain de toutes les catégories 
sociales. On peut réaliser ces desiderata par l’approfondissement de la dimension 
communicative interpersonnelle du discours homilétique et par l’adaptation des 
modalités expressives au spécifique concret de la réalité humaine réceptrice. Dans 
ce but, le prêche est destiné à identifier de nouvelles ressources et voies pour 
établir un lien communicatif avec la société contemporaine et concrètement avec 
chaque personne. 

                                                 
16 Pr. prof. dr. Vasile Mihoc, Predici Exegetice la Duminicile de peste an, Editura Teofania, 

Sibiu, 2001, p. 5. 

280

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:28 UTC)
BDD-A226 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

La communication homilétique confirme d’une manière de plus en plus 
pregnante, l’importance morale, religieuse, culturelle et sociale parce que ses 
messages s’inscrivent dans ces repères de l’horizon existentiel humain.La présence 
active continue du prêche dans la conscience religieuse et sociale roumaine, 
comme forme de discours théologique ou manière de présentation de la culture 
chrétienne, ne peut être ni niée, ni ignorée, ni même pendant la période 
communiste caractérisée par la restriction drastique des possibilités d’expression 
absolument libre et responsable d’un discours religieux dans l’espace public 
national17. 
 
 
Bibliographie 
Biblia sau Sfânta Scriptură, Ed. Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române, Bucureşti, 1988  
Carrez, M., Morel, F., 1999, Dicţionar grec-român al Noului Testament, Societatea Biblică 

Interconfesională din România, Bucureşti 
Ciobotă, M. D., 2009, Discursul omiletic în contextul comunicării publice, în „Studii 

Teologice” Nr. 3 (2009), p. 83 - 129  
Craia, S., 2004, Introducere în teoria comunicării, Editura Fundaţiei România de mâine, 

Bucureşti 
Dinu, M., 1999, Comunicarea, repere fundamentale, Editura Ştiinţifică, Bucureşti 
Gricoraş, C., 2000, „...Mergând, învăţaţi toate neamurile...”, Editura Trinitas, Iaşi 
Mihoc, Vasile, 2001, Predici Exegetice la Duminicile de peste an, Editura Teofania, Sibiu 
Noica, C., 1987, Cuvânt împreună despre rostirea românească, Editura Eminescu, 

Bucureşti 
Pânişoară, I.-O., 2003, Comunicarea eficientă. Metode de interacţiune educaţională, 

Editura Polirom, Iași  
Teleoacă, D.-L., 2005, Terminologia religioasă creştină în limba română, Editura 

Academiei Române, Bucureşti 

                                                 
17 Pr. Marius Daniel Ciobotă, Discursul omiletic..., p. 125 

281

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:28 UTC)
BDD-A226 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

