
CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

942 

 

LETTER AND SPIRIT: A PLEA FOR AN ONTOLOGICAL HERMENEUTICS 

Liviu Ursache, PhD Student, ”Al. Ioan Cuza” University of Iași 

 

 

Abstract: People are what they think, or better said, what they believe. If one press this thought 

further on, he/she will discover that people believe what they interpret. Thus, hermeneutics is the 

foundation for everything one holds on to. It follows that it is imperative that one needs to know 

how to interpret a text, a symbol, a movie, a culture etc. 

 The meaning of the word „hermeneutics” is quite simple, denoting, at its origin, the science and 

the art of interpretation of a text. In the last decades, however, the term became very widely 

used. Consequently, it covers different levels of reflections, a phenomenon that permeates the 

whole culture. There have been many attempts to squeeze this phenomenon into a certain 

structure, some with good results. It is my understanding, however, that a good way to look into 

the past and the present of hermeneutics, is in terms of „letter” and „spirit”. The former concept 

deals with the technics involved in the exegesis, while the latter takes the results from the former 

and impact one’s worldview. The two approaches must go hand in hand together and when that 

happen one can speak of an ontological hermeneutics. 

 

Keywords: hermeneutics, letter, spirit, understanding, ontological. 

 

 

Termenul „hermeneutică”, scria Moises Silva, „a cunoscut o popularitate din ce în e mai 

mare în ultimele decenii. Ca urmare, a ajuns să fie întrebuințat în toate felurile cu putință. Dat 

fiind faptul că atât de mulți scriitori îl folosesc, el pare să fi devenit o țintă mișcătoare”.1 Sensul 

cuvântului „hermeneutică” este relativ simplu, aceasta fiind știința și arta interpretării textelor 

vechi sau știința interpretării fenomenelor culturii spirituale. Gadamer este de acord cu această 

înțelegere a termenului, dacă se are în vedere începuturile acestei științe. Totuși, el precizează că 

acest cuvânt „acoperă niveluri de reflecție foarte diverse, așa cum s-a întâmplat adesea cu astfel 

de cuvinte care provin din greacă și care au găsit o cale de acces în limbajul nostru științific”.2 

Etimologia cuvântului „hermeneutică” indică spre Hermes, mesagerul divin care 

transmitea oamenilor mesajele de la Zeus. Așadar, interpretarea, ca practică, își are originile în 

cultura greacă clasică. Activitatea de ἑρμηνεία3 (hermeneia) constă în aceea că interpretul 

traduce într-o limbă inteligibilă un fapt exprimat într-o altă limbă sau într-un mod neinteligibil. 

                                                 
1 Moises Silva și Walter C. Kaiser Jr, Introducere în Hermeneutică, Ed. Logos, Cluj-Napoca, 2006, p.18. 
2 Hans G. Gadamer, Adevăr și metodă, Editura Teora, București, 2001, p.433. Gadamer vorbește despre această hermeneutică 

„din vechime” care nu ține atât de știință cât mai degrabă de „comportamentul practic al judecătorului sau preotului cu formație 

științifică și serveau acestuia drept comportament.” Prin aceasta Gadamer vrea să arate că aflarea adevărului nu ține atât de 

metodă cât de înțelegerea fenomenului într-un anumit context dat. 
3 Grecii considerau că unul din darurile date oamenilor, pe lângă cel al rațiunii și priceperii era darul creativ al ἑρμηνεία, 

(Xenofon,  Memorabilia Socratis, IV, 3, 12). Platon, la rândul lui considera că poetul nu a scris de la sine ci el este doar un 

interpret al divinității (Platon, Ion, 534 b, e). Platon îl influențează și pe Philon, care considera că profeții sunt interpreții lui 

Dumnezeu. Moise, profetul desăvârșit, a fost umplut de Spiritul lui Dumnezeu pentru a ἑρμηνεὺς τῶν χρησμῳδουμένων (De 

Decalogo, 175). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:54 UTC)
BDD-A22386 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

943 

 

Întotdeauna, realizarea hermeneuticii este o transpunere dintr-o lume în alta, din lumea zeilor în 

lumea oamenilor. Așadar, interpretarea depindea de calitățile celui care transmitea mesajul, fapt 

ce aducea subiectivitate în procesul interpretării.  

Chiar de la începutul hermeneuticii, ca disciplină, se pot identifica abordări diferite în 

interpretare, unele școli arătând un interes mai mare pentru „literă” și altele pentru „spirit”. În 

acest articol voi arăta, că deși în istoria patristică și medievală a hermeneuticii se pot identifica  

tensiuni între cele două abordări ale textului, hermeneuții căutau să adopte o perspectivă 

echilibrată. Adevărata provocare, însă, o constituie perioada modernă și postmodernă când 

interpreții se declară pentru una din cele paradigme, cu precădere interpretarea tehnică. La 

sfârșitul acestui studiu voi da ca exemplu la tendința de științificare a hermeneuticii pe Henri de 

Lubac, un interpret contemporan care a știut să păstreze un raport echilibrat între literă și spirit, 

pledând, însă, pentru superioritatea celei de-a doua. 

 

Raportul dintre „literă” și „spirit” în stadiile inițiale ale hermeneuticii 

Cel care avea să influențeze în mod fundamental evoluția hermeneuticii a fost Origen. 

Alexandria avea deja o bogată tradiție în interpretare atunci când acesta a început să scrie. Orașul 

se putea lăuda cu cea mai mare comunitate evreiască din diaspora, aici a fost tradusă Septuaginta 

și tot în acest oraș egiptean a trăit și filosoful evreu Philon, care a influențat interpretarea lui 

Origen și a școlii alexandrine. Trăsătura majoră a acestei școli era interpretarea alegorică, care 

avea rădăcinile în sistemul filosofic platonic. Philon a căutat să „armonizeze revelația divină cu 

filosofia”.4 El asemăna textul cu o ființă umană; aceasta are trup (sensul literal) și suflet (sensul 

alegoric). Alături de Philon, o altă personalitate, care a influențat gândirea alexandrină, a fost 

Clement, predecesorul lui Origen. Clement susținea o interpretare pe două niveluri a Scripturii: 

literală (care corespundea trupului uman) și spirituală (care corespundea sufletului).5  

Ca succesor al lui Philon și Clement, Origen a scris foarte mult, mai ales comentarii 

asupra cărților biblice, în care se poate observa modelul alegoric de interpretare. Origen a 

dezvoltat modelul preluat de la predecesorii săi adoptând o paradigmă cu trei sensuri sau 

înțelesuri: literal (trup), spiritual (suflet) și moral/etic (spirit): 

trebuie să se aibă în vedere trei moduri în care cuvintele divine pot fi înțelese – aceasta 

pentru ca fiecare să fie edificat de trupul Scripturii; cel mai comun sens este cel istoric: în timp 

ce, dacă cineva începe să facă progres considerabil și poate vedea dincolo de acest sens el poate 

fi edificat de sufletul Scripturii. Iarăși, cei care sunt desăvârșiți, cei despre care apostolul spune 

„totuși, ceea ce propovăduim noi printre cei desăvîrşiţi, este o înţelepciune; dar nu a veacului 

acestuia, nici a fruntaşilor veacului acestuia, cari vor fi nimiciţi. Noi propovăduim înţelepciunea 

lui Dumnezeu, cea tainică şi ţinută ascunsă, pe care o rînduise Dumnezeu, spre slava noastră, mai 

înainte de veci” (1 Cor 2:6-7) toți aceștia sunt edificați prin legea spirituală.6 

 

Tot Origen spunea:  

                                                 
4 Everett Ferguson, Church History, Volume 1: From Christ to Pre-Reformation, Zondervan, Grand Rapids,  2005, p.129. 
5 William W. Klein, Craig Blomberg and Robert Hubbard, Introduction to Biblical Interpretation, Thomas Nelson, Nashville, 

2004, p.38. 
6 Origen, De principiis, IV, 11. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:54 UTC)
BDD-A22386 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

944 

 

Așa cum omul este format din trup, suflet și spirit la fel este și Scriptura, care a fost dată 

prin grație divină pentru mântuirea omului.7 

 

Pentru Origen, sensul alegoric avea o implicație practică, exista un înțeles moral sau etic 

în spatele fiecărui text; pericopele erau astfel structurate încât interpretul era provocat la acțiune. 

Deși nu neagă sensul istoric al textelor biblice, Origen susține că toate textele biblice au un sens 

spiritual, dar nu toate au și un sens literal: „Într-adevăr, acest aspect nu poate fi trecut cu vederea 

și anume că unele pasaje din Scriptură unde acest „trup”, așa cum l-am numit noi, acest sens 

istoric, nu poate fi găsit întotdeauna.”8 Astfel, sensul literal poate fi important dar sensurile 

alegorice și morale sunt cele mai importante. El privește sensul spiritual superior celui literal 

întrucât omul nu poate fi îmbogățit cu nimic prin acesta din urmă. 

La polul opus față de școala alexandrină se află școala antiohiană. secolului al III-lea. 

Cuvântul de ordine al acestei școli era theoria, termen care vine de la înțelesul cuvântului 

grecesc „a vedea”.9 Ei susțineau că sensul spiritual nu poate fi separat în niciun caz de sensul 

literal. Un eveniment din Scriptură avea un singur înțeles care era în același timp atât literal, cât 

și spiritual, istoric și tipologic. 

 Evenimentul istoric însuși este vehicolul necesar pentru adevărul spiritual și respectiv 

teologic. Spre deosebire de alegorie, ea insista că evenimentul istoric este indispensabil ca mijloc 

ales de Dumnezeu pentru a exprima adevărul Său etern. Trebuie să se facă diferența între 

hermeneutica școlii din Antiohia și metoda istorico-critică; părinții antiohieni nu ar fi împărtășit 

niciodată presupozițiile de bază ale criticii istorice moderne, potrivit cărora știința sau arta 

exegezei este în esență disciplină istorică și nu una teologică.  

 Spre deosebire de interpretarea alegorică, reprezentanții școlii antiohiene considerau 

evenimentul istoric ca fiind întotdeauna mijlocul ales de Dumnezeu pentru ca adevărul să fie 

descoperit. Cu alte cuvinte, „scopul exegezei era, în aceeași măsură, iluminarea spirituală și 

doctrinară și elucidarea informațiilor istorice și filologice”.10 

Augustin a fost și el un susținător al abordării alegorice și, la fel ca Origen, a fost adeptul 

celor două sensuri ale textului: literal și respectiv alegoric. Primul sens este important întrucât 

oferă suportul pentru cel de-al doilea. Augustin credea că ar fi imposibil să existe o interpretare 

fără un sens literal al textului. Astfel, el considera că textul este un referent obiectiv, el 

protejează împotriva unor interpretări eronate. 

Augustin căuta în text înțelesul pe care l-a intenționat autorul. El nu se limita la ceea ce 

textul comunica ci era interesat să descopere ideea din spatele textului pe care autorul a 

intenționat-o pentru cititorul său: 

O metodă cu privire la adevărul despre lucruri și alta cu privire la înțelesul a ceea ce se 

spune. Pentru că pe de-o parte noi căutăm adevărul; dar pe de-altă parte ceea ce Moise, 

adevăratul slujitor al credinței Tale, ar fi vrut ca cititorul și ascultătorul să înțeleagă prin aceste 

cuvinte.11 

 

                                                 
7 Ibidem. 
8 Ibidem, 12. 
9 Moises Silva și Walter C. Kaiser Jr, op. cit, p. 252. 
10 Ibidem, p.253. 
11 Augustin, Confesiuni, Cartea XII, Capitolul XXIII 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:54 UTC)
BDD-A22386 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

945 

 

Augustin avea însă o abordare mai echilibrată decât Origen, el credea că în abordarea 

unui text prima interpretare este cea literală și numai în cazul în care aceasta nu are sens atunci 

pasajul trebuie să fie interpretat în mod figurat. Se poate spune că Augustin era mai „literalist” 

decât Origen. Acesta credea că interpretul are de câștigat dacă studiază din greu pentru a înțelege 

figurile de stil din text. Această diferență dintre cei doi este destul de importantă întrucât 

interpretările celui dintâi nu au fost întotdeauna văzute ca ortodoxe, în timp ce doctrina lui 

Augustin este acceptată în Biserică.   

Principiile de interpretare ale lui Augustin sunt prezentate în cartea De Doctrina 

Christiana.12 Una din preocupările sale este cea a semnelor în interpretare, adică a cuvintelor 

care descriu un anumit lucru sau ființă.  

Sunt două cauze care determină ca ceea ce este scris să nu fie înțeles: acesta este ascuns 

fie de semne necunoscute sau ambigui. Semnele sunt fie literale sau figurative. Sunt literale 

atunci când sunt folosite pentru a indica anumite obiecte, pe care ar trebui să le reprezinte […] 

Semnele sunt figurative atunci când ele sunt folosite pentru a indica altceva decât acele obiecte 

pe care ar trebui să le reprezinte.13 

 

 Gadamer comentează pe același subiect: 

O astfel de universalitate este întâlnită deja în doctrina semnificației a lui Augustin și a lui 

Toma, în măsura în care ei considerau semnificația semnelor (a cuvintelor) ca fiind depășită de 

semnificația faptelor (Sachen) și justificau astfel trecerea dincolo  de sensus litteralis.14 

 

           Având în vedere citatul de mai sus Hall consideră că interpretarea lui Augustin nu 

este una alegorică cât mai degrabă literală întrucât preocuparea pentru sensul semnelor este o 

dovadă a recunoașterii de către Augustin a diverselor figuri de stil într-o hermeneutică literală.15 

Una din laturile importante în interpretare este cea sufletească. Augustin pune accent pe 

disciplinele spirituale ca mod de înțelegere mai profundă a înțelesului textului. Augustin este de 

părere că pentru a vedea pe Dumnezeu trebuie ca sufletul să fie purificat.  

Augustin prezintă în De Doctrina Christiana, cu ajutorul unor reprezentări neoplatonice, 

ascensiunea spiritului deasupra sensului literal și a celui moral, către sensul religios. Astfel, el 

rezolvă problema dogmatică reunind sub un punct de vedere unitar moștenirea hermeneutică 

antică.16 

 

                                                 
12 În De Doctrina Christiana, Cartea I, Capitolul I.Augustin arată că cele cinci pâini și cei doi pești indică într-un mod alegoric 

harul lui Dumnezeu prin care răsplătește eforturile omenești. Apoi în Cartea II, Capitolul VI afirmă că dacă interpretul lucrează 

din plin Dumnezeu îl răsplătește cu interpretarea corectă a textului, care altfel ar rămâne ascunsă.  
13 Augustin, De Doctrina Christiana, cartea II, cap 10. Augustin dă și exemple pentru a clarifica afirmația pe care o face. Astfel, 

așa cum scrie în Scriptură „să nu legi gura boului când treieră” (Deut 25:4; 1 Tim. 5:18), „bou”, în accepțiunea lui Augustin este 

un semn figurativ întrucât el nu face referire la animalul domestic cât mai degrabă la un învățător sau predicator. Pentru a putea 

face mai bine distincția între cele două tipuri de semne, Augustin  propune cunoașterea limbilor biblice, mai ales greaca și 

ebraica. În cap 13 el spune „nu că aceasta ar fi suficient, ci pentru că le putem folosi pentru a corecta libertatea sau eroarea celor 

care, în traducerea lor, au ales să traducă idea și nu atât cuvintele”. În capitolul 14 Augustin pledează și pentru o varietate de 

traduceri „în acest aspect, numărul mare de traducători sunt de mare ajutor, dacă textele lor sunt analizate atent.” 

Capitolul 18 arată că niciun ajutor nu trebuie privit ca de prisos, chiar dacă vine de la o sursă profană. Cap 28, par. 42 „orice am 

învățat din istorie despre timpurile din trecut ne poate ajuta foarte mult la interpretarea Scripturii.” 
14 Gadamer, op.cit., p.446 
15 Christopher A. Hall, Reading Scripture with the Church Fathers, IVP Academic, Downers Grove, 1998, p.119. 
16 Gadamer, p.434. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:54 UTC)
BDD-A22386 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

946 

 

Raportul dintre „literă” și „spirit” în perioada modernă 

În excelenta sa carte de hermeneutică, Adevăr și Metodă, Hans Gadamer delimitează 

„hermeneutica filosofică” de „hermeneutica clasică”. O dată cu conturarea unei noi 

hermeneutici, Don Carson identifică trei aspecte majore care caracterizează acest fenomen, în 

perioada modernă (sau științifică).17 În primul rând se remarcă o separare fundamentală între 

subiectul și obiectul cunoașterii. Dacă un subiect diferă sau contrazice ceea ce cunoaște un alt 

subiect despre același obiect sau domeniu, atunci obiectivitatea cunoașterii sale este pusă sub 

semnul întrebării. Cunoașterea poate fi verificată prin metode științifice. Este vorba, așadar, de 

separarea carteziană subiect/obiect. 

O altă caracteristică a modernității este și aplicarea unei metode pentru a-i conduce pe 

interpreți din întuneric la lumină şi la adevăr. Astfel, se putea vorbi despre conceptul de adevăr 

care transcende subiectul; acesta trebuie să-l descopere în munca sa de interpret. Cei mai mulți 

gânditori din perioada modernității au fost de părere că se poate vorbi despre adevăr absolut și își 

construiau teoriile pe o fundație comună: existenta unor adevăruri evidente. Hermeneutica era 

înțeleasă ca știință a interpretării în care subiectul interpreta obiectul; adică textul. Era necesară o 

metodă riguroasă. Științele moderne au construit baze pentru explicarea diferitelor lucruri – 

separare mare între realitate și opinie: știința are de a face cu realitatea în timp ce religia (și aici 

pot fi incluse toate disciplinele umaniste) aproape în totalitate cu opiniile. 

Friedrich Schleiermacher considera că scopul hermeneuticii era reconstruirea mesajului 

original al autorului. Cheia interpretării era să se ajungă la un numitor comun între subiect și 

obiect, adică între cititor și text. El afirma că gândirea este dependentă și legată sau chiar identică 

cu limbajul; sensul este în folosirea cuvintelor și există o diferență adâncă între oameni la 

capitolele limbaj, concepte și intelect.  

Interpretarea potrivită are întotdeauna două fețe: una lingvistică și cealaltă psihologică. 

Sarcina interpretării lingvistice constă în abordarea textului în funcție de regulile care 

reglementează limbajul; interpretarea psihologică se focalizează asupra stării de spirit a 

autorului. Interpretarea lingvistică se preocupă cu ceea ce este comun sau împărtășit în limbaj; 

interpretarea psihologică cu ceea ce este distinctiv unui anumit autor. 

Înțelegerea nu este ceva ce se întâmplă dintr-o dată, ci este progresivă. Într-o analiză 

literară Schleiermacher recomandă ca interpretul să citească și să explice fiecare parte din întreg 

până se ajunge la o înţelegere generală aproximativă a textului. După înțelegerea ansamblului se 

trece la „rafinarea” înțelesurilor inițiale a părților. Acestea, la rândul lor, contribuie la o 

interpretare de ansamblu mai bună, care apoi poate fi reaplicată pentru o interpretare mai bună a 

anumitor părţi şi tot aşa mai departe. 

Începând cu Wilhelm Dilthey hermeneutica experimentează o „turnură ontologică”18. 

Contribuția lui la hermeneutică stă în faptul că leagă aceasta de științele umane și astfel se 

pregătește trecerea către ontologie. Pentru el interpretarea presupune unirea subiectului și 

obiectului într-un act istoric al înțelegerii. Cititorii sunt într-o poziție mai privilegiată decât 

autorii din punct de vedere al înțelegerii textului. Întrucât cititorii se intersectează cu mintea 

                                                 
17 Don A.Carson The Gagging of God, Zondervan, Grand Rapids, 1996, p.66. 
18 Ramberg, Bjørn and Gjesdal, Kristin, Hermeneutics, The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2013 Edition), 

Edward N. Zalta (ed.), http://plato.stanford.edu/archives/sum2013/entries/hermeneutics/ accesat la 20.09.2014.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:54 UTC)
BDD-A22386 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

947 

 

autorilor și aduc cu ei mai multe tehnici de interpretare aceștia pot recrea înțelesuri care merg 

mai adânc decât au realizat vreodată autorii.19 

Textul are sens doar atunci când interpreţii îl pot aborda şi pot găsi semnificaţie pentru 

viaţă şi astfel, ei limitează adevărul la ceea ce ei consideră că ar corespunde cu experienţa 

personală. Noua hermeneutică, așa cum este în special cunoscută în literatura americană, îşi 

îndreaptă atenţia mai mult spre cum ar putea textele vechi să comunice cu putere şi prospeţime în 

ziua de azi. Ea studiază textul prin lentile contemporane. Din moment ce realitatea este 

flunctuantă, înţelesul unui text nu poate fi precis şi nici autoritar. Se pune accent pe capacitatea 

creativă a interpretului de a aborda un text pentru că el nu mai este constrâns de grilele de 

interpretare tradiţionale şi dogmatice. 

 Caracteristica acestei hermeneutici este slăbirea distincției între subiect și obiect. 

Interpretul care abordează un text aduce cu el un întreg bagaj cultural și lingvistic. „Chiar și 

întrebările pe care interpretul le pune (sau eșuează să le pună) textului reflectă limitările impuse 

de acel bagaj; acestea vor da formă răspunsurilor care vin din text ca și modul în care 

hermeneutul le interpretează.”20 

Se asigură, astfel, un dialog între subiect și obiect pentru ca întrebările pe care și le pune 

interpretul și răspunsurile pe care și le dă îl determină pe acesta din urmă să vadă în mod diferit 

lucrurile; această interacțiune determină un proces prin care se conturează cercul hermeneutic. 

Unii autori preferă expresia de „spirală hermeneutică”21 pentru a arăta că interpretul nu are de-a 

face cu un cerc vicios. Astfel, pe măsură ce interpretul interacționează din ce în ce mai mult cu 

textul înțelegerea acestuia se apropie din ce în ce mai mult de ceea ce a intenționat autorul.  

Chiar dacă distincția dintre subiectul și obiectul hermeneuticii nu este așa de clar 

delimitată, totuși, hermeneutul se poate întreba întotdeauna care ar fi intenția autorului prin 

prisma informațiilor găsite în text. Rolul acestei noi hermeneutici este conștientizarea diferenței 

dintre înțelegerea textului și textul însuși. Aceasta ne învață că suntem limitați și că trebuie să 

fim conștienți de prejudecățile noastre atunci când abordăm un anumit text. 

 

Raportul dintre „literă” și „spirit” în opera lui Henri de Lubac 
Henri de Lubac, filosof și teolog francez, care a trăit în secolul XX, poate fi considerat o 

autoritate în domeniul hermeneuticii. Operele sale în domeniul exegezei (Exegese Medievale și 

Histoire et Esprit) sunt cărți de referință pentru cel care vrea să raportul dintre „literă” și „spirit” 

în perioadele patristice și medievale, dar și în modul în care principiile acestui raport pot fi 

transferate în perioada contemporană.  

Henri de Lubac credea că interpretul nu trebuie să fie încadrat în niște scheme fixe de 

interpretare care blochează procesul cunoașterii și mai ales a impactului mesajului în lumea 

contemporană. El punea accentul pe „spiritul” sau principiul tradiției și era convins că în 

momentul în care acest principiu va fi adoptat problemele contemporane vor fi abordate după 

modelul tradițional, legând astfel, viața cotidiană de moștenirea creștină. Aceasta nu presupune, 

                                                 
19 Grant R. Osborne, The hermeneutical spiral: A comprehensive introduction to biblical interpretation, InterVarsity Press, 

Downers Grove, 2006, p.468.  
20Don A. Carson, Exegetical Fallacies, 2ndedition, Baker Books, Grand Rapids, 1996, p.126. 
21 Grant R Osborne, op.cit. Acest autor susține că hermeneutica este o spirală de la text la context – o mișcare dintre orizontul 

textului și cel al cititorului care se apropie din ce în ce mai mult de intenția textului și semnificația lui pentru astăzi. Osborne își 

dezvoltă argumentul în fiecare din cele trei secțiuni ale sale: hermeneutică generală (gramatică, semantică, sintaxă și context), 

genurile de literatură și hermeneutică aplicată. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:54 UTC)
BDD-A22386 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

948 

 

așadar, un spirit melancolic, cât mai degrabă abordarea problemelor contemporane cu ajutorul 

resurselor de care dispune comunitatea creștină.  

De Lubac arată în mod constant faptul că neo-scolasticismul a separat metodologia de 

spiritualitate. Dimpotrivă, metodologia patristică și tomistă a menținut contactul cu problemele 

contemporane. Aceștia au interpretat tradiția în folosul generației lor. Munca lor hermeneutică a 

constat în re-gândirea tradiției în limbajul generației lor. Pentru ei, hermeneutica nu era doar o 

chestiune teoretică. Așadar, scopul hermeneuticii este să inventeze, să reformuleze tradiția în 

limbajul generației contemporane. Exegeza sa este o reacție la tendințele vremii de a separa 

theoria de praxis. El notează că teologia speculativă a vremii sale nu doar că era ruptă de 

dimensiunea pastorală dar nici măcar nu avea de a face cu viața spirituală. 

Intepretarea lubaciană este una spirituală, etichetată de unii opozanți drept „nouă 

teologie”. Reprezentanții acestei mișcări au căutat să demonstreze relevanța hermeneuticii 

patristice și impactul gândirii antice asupra problemelor contemporane. Scopul era, așadar, să 

facă o legătura între trecut și prezent într-o nouă dimensiune, dată fiind impactul raționalismului. 

Scopul nu era doar unul istoric, de redescoperire a scrierilor din trecut. Astfel au apărut Sources 

Chrétiennnes. Doar o cunoaștere profundă a tradiției este o cerință pentru reformulare, altfel, 

aceasta poate duce departe de creștinism. Provocarea nu este atât de aduce ceva nou cât mai 

degrabă mai autentic prin prisma provocărilor contemporane. Așadar, se poate vorbi de o 

cunoaștere mai adâncă. În acest sens lucrurile sunt „noi”. De altfel reprezentanții „noii teologii” 

nu aveau o perspectivă prea bună despre tot ceea ce era „nou”, în sensul depărtării de la tradiție. 

Se pot aminti câteva din aporturile noii teologii la hermeneutică, mișcare din care făcea 

parte și Henri de Lubac. Pentru aceștia o importanță majoră o avea redescoperirea tradiției, fără 

vreo precizare la o perioadă anume. Însă, deși erau interesați în reconstituirea trecutului, acesta 

nu era scopul lor ultim ci mai degrabă aportul trecutului în înțelegerea prezentului. Astfel aceștia 

refac legăturile dintre dogmatică, teologie istorică, spiritualitate și viața de zi cu zi. De asemenea 

se poate vedea o similaritate cu perspectiva lui Gadamer cu privire la fuziunea orizonturilor. 

Aceasta presupune o interpretare literală care nu urmărește atât să aducă lucrurile trecutului în 

lumina prezentului cât mai degrabă să aducă ceea ce este esențial din trecut în prezent cu 

implicații personale. Chiar și tradiția scolastică  este luată în considerare. Fără îndoială, impactul 

cel mai mare a fost reinterpretarea lui Toma de Aquino. De Lubac scria: „îngropat sub cinci 

secole, ignoranța este răul cel mai mare de care suferă scolasticismul. Pentru a vindeca această 

stare de fapt a lucrurilor trebuie să fim atenți la ceea ce ne învață istoria.” 

Jaroslav Pelikan consideră că reprezentanții „noii teologii” sunt cei mai creativi, dar în 

același timp, cei mai tradiționali din toată istoria creștinismului. Aceștia considerau, așa cum 

aveau să arate atât Gadamer cât și Ricouer că noi suntem într-o poziție mai privilegiată decât cei 

din trecut în a înțelegere trecutul iar aceasta ne determină să răspundem mai bine în prezent. Se 

asigură astfel o mediere între trecut și viitor. 

De Lubac face referire la Kierkegaard care reacționează la tendințele de raționalizare a 

teologiei, a atributelor transcendente ale lui Dumnezeu. De Lubac, împreună cu colegii săi, dă 

tonul contemplării Persoanei lui Dumnezeu, care, deși se descoperă în Scriptură și oamenii pot 

să-L cunoască într-un mod inteligent, totuși El nu poate fi încadrat în limitele raționale. Este o 

reacție la neo-scolasticism. El se și vede nevoit să scrie într-o perioadă când exegeza spirituală 

era amenințată de simbolismul renașterii, de exegeza liberală protestantă  și de asaltul. De Lubac 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:54 UTC)
BDD-A22386 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

949 

 

apreciază valoarea exegezei științifice, dar, care nu ar trebui să ia locul celei spirituale. Ideal ar fi 

ca interpretul să aibă atât perspectiva științifică asupra textului dar și cea ontologică.22 

  

Concluzie 

Interpretând anumite texte, hermeneutul se interpretează pe sine. Aici se produce un fel 

de alegere reciprocă între text și interpret iar acest proces este cunoscut sub numele de cerc 

hermeneutic. Acesta poate să nu fie vicios doar atunci când textul abordat este considerat a fi 

sacru iar hermeneutul se raportează la el ca la o autoritate. Astfel, textul și interpretul nu vor 

putea schimba locurile ceea ce în cuvintele lui Ricoeur evidențiază o diferență de “altitudine”23. 

În cuvintele aceluiași filosof, sarcina hermeneuticii este de: „a căuta în textul însuși, pe de-o 

parte, dinamica internă care guvernează structura operei, pe de-altă parte, putința operei de a se 

proiecta în afara ei și de a naște o lume care este cu adevărat lucrul textului. Dinamica internă și 

proiecția externă constituie ceea ce eu numesc travaliul textului. Hermeneutica trebuie să 

reconstruiască acest dublu travaliu al textului.”24 

Henri de Lubac surprinde foarte bine acest „dublu travaliu” întrucât el apreciază inputul 

pe care-l aduce exegeza științifică dar nu se oprește aici întrucât el consideră că textul studiat 

trebuie să producă efect în viața hermeneutului. Cea mai adecvată metodă de interpretare a unui 

text, considera de Lubac era metoda alegorică, sau spirituală. Aceasta era metoda părinților 

bisericii și acesta trebuie să fie și “metoda actuală cea mai bună.” 

  

 

Bibliografie 

Augustin,  

Carson Don A., Exegetical Fallacies, 2ndedition, Baker Books, Grand Rapids, 1996. 

De Lubac, Henri, History and Spirit: The Understanding of Scripture according to 

Origen, Ignatius Press, San Francisco, 2007. 

Ferguson, Everett Church History, Volume 1: From Christ to Pre-Reformation, 

Zondervan, Grand Rapids,  2005. 

Gadamer, Hans G., Adevăr și metodă, Editura Teora, București, 2001.  

Hirsch, Eric, Validity in Interpretation, University of Chicago Press, Chicago, 1976. 

Klein W.William, Craig Blomberg and Robert Hubbard, Introduction to Biblical 

Interpretation, Thomas Nelson, Nashville, 2004. 

La Cocque, Andre și Paul Ricoeur, Cum să înțelegem Biblia, Editura Polirom, Iași, 2002.  

______, De Principiis, Ante-Nicene Fathers, vol.4, ed. Philip Schaff, Christian Classics 

Ethereal Library, Grand Rapids, 1885. 

Osborne, Grant R., The hermeneutical spiral: A comprehensive introduction to biblical 

interpretation, InterVarsity Press, Downers Grove, 2006.  

Ricoeur, Paul, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus Meaning, Texas 

Christian University, Forth Worth, 1976. 

____________, Eseuri de hermeneutică, Editura Humanitas, București, 1995. 

                                                 
22 Lubac, History and Spirit, p.484. 
23 Ibidem. 
24 Paul Ricoeur, Eseuri de hermeneutica, p.28. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:54 UTC)
BDD-A22386 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

950 

 

______________, The Hermeneutical Function of Distanciation, Philosophy Today 17, 

1973, pp.135–41. 

Silva, Moises și Walter C. Kaiser Jr, Introducere în Hermeneutică, Ed. Logos, Cluj-

Napoca, 2006. 

Thiselton, Anthony C., A New Hermeneutic,  New Testament Interpretation: Essays on 

Principles and Methods, ed. I. Howard Marshall, Eerdmans, Grand Rapids, 1977.  

Wittgenstein, Ludwing, Cercetări filosofice, Blackwell Publishing, Chichester, 2009. 

 

Surse internet 

Benedict de Spinoza, A Theologico-Political Treatise, chapter VII – Of the Interpretation 

of Scripture, paragraph 136 pe http://www.sacred-texts.com/phi/spinoza/treat/tpt11.htm accesat 

la 16.05.2013. 

Ramberg, Bjørn and Gjesdal, Kristin, Hermeneutics, The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (Summer 2013 Edition), Edward N. Zalta (ed.), 

http://plato.stanford.edu/archives/sum2013/entries/hermeneutics/ accesat la 20.04.2013. 

 

 

Acknowledgement: Articol realizat în cadrul programului Cercetători competitivi pe 

plan european în domeniul ştiinţelor umaniste şi socio-economice. Reţea de cercetare 

multiregională (CCPE) - POSDRU/159/1.5/S/140863. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:54 UTC)
BDD-A22386 © 2014 “Petru Maior” University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

