
 - 22 -

L’idée de liberté en Transylvanie au XIXe siècle1

† Adrian Marino 
Critique littéraire

Un complexe de conditionnements historiques fait qu’en Transylvanie l’idée de 
liberté ait connu, pendant la première moitié du XIXe siècle, son évolution la plus 
spectaculaire et la plus féconde. D’un principe abstrait et d’une théorie, en dernière 
analyse pratique et spéculative, l’idée de liberté se transforme en une idée-force, en un 
concept à efficacité pratique, sociopolitique, directe et immédiate. Il s’agit, en fait, de 
la première revendication et de la première expérience concrète, chez les Roumains, de 
la liberté en tant que principe politico-social actif, ce qui en fait un véritable événement 
historique. Cette idée est à la fois le foyer d’une constellation de sens adjacents et la 
force qui anime tous ces sens. Si son expression connaît encore des formes prudentes et 
limitées, cela s’explique par les mêmes conditions historiques déjà évoquées. L’idée de 
liberté a du mal à s’exprimer avec clarté et dans sa totalité, justement à cause du régime 
absolutiste et de censure qui caractérise l’époque. En dépit de toutes ces difficultés, les 
progrès idéologiques de l’idée de liberté n’en sont pas moins remarquables.   

La liberté politique
Le terrain est préparé pour faire ressortir et mettre en valeur le plus important principe 

de la conscience politico-sociale de ces temps : la liberté politique. Ce principe est 
d’autant plus important qu’il s’agit dans ce cas d’une véritable idée-pilote, d’une formule 
paradigmatique exemplaire de tout l’ensemble idéologique de la période en question. 
Son statut est, à son tour, d’autant plus spécifique, d’autant plus exemplaire, que les 
circonstances objectives – le contexte historique de l’époque, dans son ensemble – ne 
permettaient qu’une réflexion et un projet définitoires purement abstraits, entièrement 
théoriques, étrangers à toute implication pratique immédiate. Dans un régime absolutiste, 
bien que tolérant à certains égards, l’on ne pouvait penser la liberté politique qu’en termes 
de pure abstraction, de principe essentiellement théorique-idéologique. Tout cela lui 
confère de la clarté, de la rigueur et de l’efficacité, mais la liberté politique reste toutefois 
une idée purement démonstrative, car les contraintes politiques de l’époque viennent 
s’y opposer. On l’admettait en tant que droit naturel essentiel, mais elle ne pouvait pas 
inspirer de nouvelles institutions politico-sociales susceptibles d’être appliquées tout de 
suite, qui auraient troublé ou changé l’ordre déjà existant.

Le même statut abstrait, purement théorique – d’aucune menace pour le plan 
sociopolitique immédiat, mais lourd de conséquences pour l’avenir – caractérise d’autres 
principes novateurs, d’ordre idéologique, qui s’exprimaient en Transylvanie pour la 
première fois. L’idée de progrès, spécifique de l’époque des Lumières du XVIIIe siècle 
et connaissant des prolongements au XIXe siècle aussi, est prise dans un sens extensif, 
libéral : « Prin progres şi libertate » [Par le progrès et la liberté] (1844)2. Innovation 
importante, hardie, en plein régime absolutiste. C’est aussi le cas du « crimă împotriva 
umanităţii » [crime contre l’humanité] (E. Murgu, 1840)3, par la culpabilisation radicale 

 - 22 -

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:44 UTC)
BDD-A2229 © 2006 Gerflint



 - 23 -

de la violation des droits de l’homme, idéologie qui commençait alors à s’affirmer 
pleinement. Le moment est emblématique de l’évolution générale de la pensée politico-
sociale de l’époque : on passait de la théorie du droit naturel à la doctrine libérale.

Le plus important aspect de cette évolution, c’est la politisation, c’est-à-dire la 
revendication ouverte de la libre expression, consacrée sous sa forme officielle, légiférée. 
L’idée s’exprime de manière implicite dans tous les articles mentionnés ci-dessus, 
soutenant la défense de la libre expression.

La liberté d’impression et de presse 
La radicalisation s’accomplit progressivement. C’est à partir de la quatrième 

décennie qu’on peut rencontrer les formulations les plus probantes : « Tiparul trebuie 
să fie liber » [Il faut que la presse soit libre] (Gh. Bariţ, 1845). Il s’agit d’un moment 
important. Il consacre effectivement le passage du principe idéologique au texte de 
loi, dans la perspective, pour l’instant purement théorique, de constitutions nouvelles. 
La nouvelle étape équivaut à un véritable changement de régime sociopolitique. C’est 
toujours dans la même période qu’on commence à soutenir la distinction, tout aussi 
importante, entre lois « bisericeşti » [cléricales] et lois laïques. Des lois laïques, c’est-à-
dire des lois civiles, politiques, séculières. Le dogme religieux perd du terrain par rapport 
au principe laïc. L’exemple le plus édifiant de ce changement de mentalité, c’est le geste 
de T. Cipariu, autrement un clerc sévère et rigide. Il prend la défense de Gh. Bariţ, tout 
en affirmant qu’un « journaliste » ne peut exprimer des idées pareilles  que « numai 
acolo unde presul e liber » [là seulement où la presse est libre]. En essence, la presse 
libre est l’expression de la liberté de la volonté individuelle (« meargă tot omul pe calea 
care-i mai place »4 [que tout homme suit le chemin qu’il tient pour le meilleur]). C’est le 
principe fondamental de toute liberté et, en termes modernes, du libéralisme.

Malgré tout le relativisme historique des idées politiques (surtout dans une culture 
sous-développée), on peut soutenir qu’à partir de la deuxième décennie du XIXe siècle 
on assiste en Transylvanie au passage de l’affirmation de la volonté libre à l’affirmation 
de la volonté politique. Cette situation équivaut au passage des droits naturels aux lois 
démocratiques (« cetăţeneşti » [civiles], « mireneşti » [laïques]), ce qui revient à dire 
– à la découverte de l’idée de constitution. Dans les termes stricts de l’époque, Petru 
Maior parle de « natură, mama tuturor, care porunceşte a se deplini înţelegerea şi voinţa 
fieştecărui om »5 [la nature, notre mère à tous, qui exige l’accomplissement de l’accord 
et de la volonté de tout homme]. I. Budai-Deleanu vient prolonger cette idée et lui donne 
une formulation démocratique. Dans Ţiganiada (X, 62, 63) il associe à l’idée de « droits 
naturels » celle de « lois démocratiques ». C’est une influence directe, importante, de la 
Révolution française.

Jamais peut-être plus de principes abstraits, universels, fondamentalement 
subversifs, n’ont pénétré dans la conscience civique roumaine – (qu’) au-delà de tout 
souci d’assimilation en profondeur et en extension – dans les « lois démocratiques ». 
Les « droits civils » mêmes sont inclus dans cette catégorie. Ceux-là sont l’expression 
directe « de l’humanité tout entière », un saut dans l’universalité pratiqué aussi par les 
consciences roumaines. Et cela, non pas seulement grâce à I. Budai-Deleanu, mais aussi 
grâce à D. Ţichindeal, D. Bojincă ou Moise Nicoară ( et il n’est pas certain que la liste 
soit complète). D. Ţichindeal est un grand apologiste de la conscience de l’humanité : 
« Ascultaţi glasul omenirii » [Ecoutez la voix de l’humanité]. Il est convaincu que « ce 
e mai bine pentru toate noroadele, decât pentru un singur norod, singur aceia a neamului 
omenesc de comun folositoriu »6 [ce qui est meilleur pour tous les peuples, plutôt qu’à 
un seul, [c’est] seulement ce qui est utile à toute la race humaine]. Et il n’est certainement 
pas le seul à le proférer. D. Bojincă invoque, dans le même sens, « libertatea… tuturor 
oamenilor »7 [la liberté… de tous les gens]. Le sujet implicite ou explicite de ce principe, 
c’est que le peuple roumain ne peut faire exception à la règle générale. Tout devrait 
s’ensuivre, par conséquent, d’une manière directe. C’est pour la première fois dans le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:44 UTC)
BDD-A2229 © 2006 Gerflint



 - 24 -

cas des pays roumains qu’on reprend, au plus haut degré de l’abstraction, une grande 
controverse politique qui hantait à ce moment-là l’Europe entière. De la même façon, 
tous les principes de liberté politique jouissent d’un haut degré de généralisation. Tous les 
principes invoqués sont inclus dans la formule générale de large circulation : « drepturile 
atât ale omului, cât şi ale societăţii civile » [les droits de l’homme de même que de la 
société civile]. 

Il est évident que le fondement et l’entière organisation théorique avaient, dans le 
contexte absolutiste de l’époque, un but précis : la promulgation d’une loi ou d’une 
constitution qui octroient des droits aux Roumains aussi. Pour le moment, ils formaient 
une communauté même d’outlaws, et ils ne pouvaient pas accepter une pareille 
discrimination. Une preuve dans ce sens, c’est le fait que l’idée de « justice » est présente 
et soulignée expressément dans toutes les pétitions et dans les Supplex adressés à la 
couronne habsbourgeoise, à partir déjà du siècle précédent. C’est le Supplex de 1804 
qui en marque le début : « Pentru că greutatea Norodului niciodată nu vesteşte bucurie. 
Dar uşurarea şi dreptatea Norodului iaste temeiul stăpânirii »8 [Car le lourd fardeau qui 
pèse sur le Peuple n’annonce jamais la joie. Mais l’aisance et la justice du Peuple c’est 
la raison de tout pouvoir].   

Le manque douloureusement éprouvé par les Roumains, d’une loi ou d’une 
constitution qui définissent et garantissent leurs droits, explique l’insistance, on pourrait 
dire la hantise même, de la violation de l’idée de « justice ». Il se peut que l’exemple le 
plus caractéristique dans ce sens soit l’exemple de I. Budai-Deleanu. Celui-ci invoque la 
« justice » dans son œuvre littéraire Ţiganiada (B. 9-14) : « Punând tot dreptul în putere » 
[En avançant et en raffermissant tout droit], de même que dans ses études idéologiques-
historiques : « un neam nu are dreptul să pricinuiască vătămarea altui neam »9 [aucun 
peuple n’a le droit de porter préjudice à un autre peuple]. C’est la même raison qui 
conduit à rejeter l’idée que les Roumains en Transylvanie ne seraient que… « tolérés »10. 
La réponse à la question que se pose en 1846 Gh. Bariţ, Ce este barbaria [Qu’est-ce que la 
barbarie] se trouve dans le « droit du plus fort » et dans l’« anathème de l’Eglise »11. Ce 
sont deux obstacles majeurs dressés contre la justice et la liberté politique. Ce n’est que 
dans un milieu libre qu’on peut assurer la justice. Les deux notions, par conséquent, se 
juxtaposent. C’est aussi la réponse que l’époque offre à la question essentielle venant 
conclure tout un processus de réflexion et d’assimilation d’un principe politique : La 
liberté utile ou non ?12 Une réponse, certes, affirmative, à la seule précision près qu’on y 
ajoute un début de réflexion – dirait-on – « indigène », sur l’idée de liberté politique. Vu 
le fait qu’elle est encore mal connue, un regard attentif est nécessaire. 

Dans une période de grande interférence idéologique et de transition, le fait de trouver 
des raisons à la justice et, implicitement, à la liberté politique, s’appuie sur des sources 
diverses. Des sources parfois même contradictoires. L’argument théologique garde 
encore son autorité : « Nu răsună oare glasul deşteptător al lui Dumnezeu, al naturii şi al 
omenirii ca omul liber să nu domnească peste om liber şi să nu apese peste semenul său... 
când în toată lumea luminată sună sfântul glas al libertăţii şi dreptăţii » [Ne résonne-t-elle  
pas, la voix de Dieu, de la nature et de l’humanité, qui nous éveille et qui prétend qu’il 
n’y a pas d’homme libre régnant sur un autre homme libre ou accablant son semblable… 
lorsque c’est dans le monde éclairé tout entier qu’on peut entendre la sainte voix de 
la liberté et de la justice] (1842)13. L’argumentation tend ensuite à se simplifier, à se 
« laïciser », et Moise Nicoară n’invoque plus que « legea nescrisă, dar prezentă în toate 
inimile » [la loi non écrite, mais présente dans tous les cœurs]. Elle précède toutes les lois 
humaines ; loi « primitive », « naturelle », elle pousse l’homme à s’opposer à « uzurparea 
drepturilor sale »14 [l’usurpation de ses droits]. Dans la conception séduisante, idéalisée, 
de l’époque, son aspect est radical, absolu, l’aspect typique de toute adhésion ferme à des 
principes. L’expérience vient toutefois corriger cette vision exaltée.

En puisant à des sources de l’époque, Samuil Micu retient aussi la nécessité d’une 
réglementation de la liberté, de l’institution de certaines limites, pour parvenir à un stade 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:44 UTC)
BDD-A2229 © 2006 Gerflint



 - 25 -

pratiquement acceptable d’existence nationale et sociale : « … Ca să se ţie practica şi 
solobozenia de multe ori trebuie ca binele în folosul tuturor oamenilor să se împuţineze »15 
[Pour que la pratique et la liberté demeurent et se perpétuent il faut quelquefois restreindre 
le bien dans l’intérêt de tous les hommes]. C’est D. Ţichindeal qui en donne bientôt la 
raison, et il le fait dans un langage dur et direct : « Slobozenia fără de legile înţelepte e 
sălbatecă fiară »16 [La liberté sans les lois pleines de sagesse n’est qu’une bête sauvage]. 
Ce qui impose des restrictions et des exigences, des réglementations de principes qu’une 
constitution démocratique devrait préciser. C’est là que nous en trouvons (ou trouverions) 
sa justification fondamentale. Une notion nouvelle, novatrice, « révolutionnaire », 
lancée en plein régime absolutiste. C’est l’aspect le plus caractéristique de l’époque : le 
surgissement de nouveaux concepts politiques radicaux, purement abstraits. La liberté 
politique est essentiellement constitutionnelle ou elle n’est pas.

Dans cet ordre de choses, l’idée de liberté politique – idéal central de la conscience 
civique roumaine – se révèle jusqu’au bout, et elle le fait en déployant toute son 
énergie. Elle dérive de l’invocation des principes fondamentaux, constitutionnels, déjà 
mentionnés, de même que d’une exigence politico-sociale immédiate, impérieusement 
ressentie. Il s’agit, tout d’abord, de la revendication du droit à la libre expression et, par 
conséquent, à la défense, à la protestation et à la plainte, la toute première manifestation 
importante de la liberté politique. Toutes les pétitions de l’époque, les différents supplex, 
se réclament de ce droit à la protestation et le posent dans leurs textes. Des allusions 
répétées et insistantes mettent directement en cause l’autorité de l’Etat. On y va jusqu’à 
l’insoumission violente, jusqu’à la révolte armée.

L’insurrection de Horea (1784) s’inspire de ces principes. La preuve en est son 
écho international, le soutien propagandiste des théoriciens de ce temps-là, du droit à 
la révolte. Le plus connu, le girondin J.-P. Brissot de Warville, est très explicite dans ce 
sens, surtout dans son texte datant de 1785 : Seconde lettre d’un défenseur du peuple 
concernant l’émigration, et principalement sur la révolte des Valaques où l’on discute 
à fond le droit de révolte du peuple (Dublin-Paris). Des échos favorables ou neutres 
ont été identifiés aussi dans la presse anglaise ou allemande de Transylvanie17. L’idée 
que les droits naturels peuvent mettre en cause et contester même l’autorité de l’Etat 
– chose généralement peu connue – est présente aussi dans les premières adaptations 
philosophiques et politiques de Samuil Micu. Il soutient (Legile Firei… [Les Lois de 
la Nature…]) l’idée que les pouvoirs de l’« Empereur » peuvent et doivent être limités 
lorsqu’ils viennent « împotriva legii fireşti sau împotriva legii lui Dumnezeu »18 
[contredire la loi naturelle ou la loi divine]. Dans un passage (Învăţâtura metafizicii 
[L’enseignement de la métaphysique], § 65), qui semble avoir été introduit dans des 
buts allusifs, il est précisé que « norodul se scoală împortiva împăratului » [le peuple 
se soulève contre l’empereur] lorsque ce dernier, « sălbăticindu-se cumplit, tăbăreşte în 
averile şi în viaţa norodului »19 [faisant preuve d’une sauvagerie inhumaine, se jette sur 
la fortune et la vie du peuple]. C’est ce qui sème le trouble dans « la société ». L’argument 
– décisif – est repris dans le Supplex de 1791. On reconnaît ouvertement les droits des 
Roumains et, en tout cas, on constate la conséquence inévitable de leur « rébellion », 
vu le fait que « împăratul nu face dreptate »20 [l’empereur ne rend pas justice]. L’idée 
se radicalise en sens naturel, ce qui constitue une étape capitale. C’est dans les mêmes 
termes que Moise Nicoară, dans un texte datant de 181921, justifie le droit à la révolte. Ce 
sont les commencements roumains, vigoureusement attestés, de l’idée de révolution22.

Notes
1 Le texte de cet article est tiré de l’ouvrage : Libertate şi cenzura în România Începturi (Liberté et censure en 
Roumanie ; Débuts), Polirom, Iaşi, 2005
2 Emanuel Turczynski, De la iluminism la liberalismul timpuriu. Vocile politice şi revendicările lor în spaţiul 
românesc, trad. de Irina Cristescu (Bucureşti, Ed. Fundaţiei Culturale Române, 2002), p. 197. 
3 Eftimie Murgu, Scrieri, ediţie îngrijită şi introducere de I. D. Suciu (Bucureşti, Ed. Enciclopedică, 1969), p. 21. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:44 UTC)
BDD-A2229 © 2006 Gerflint



 - 26 -

4 Mircea Popa, Timotei Cipariu. Ipostazele enciclopedismului (Bucureşti, Ed. Minerva, 1993), p. 47, 210.
5 Petru Maior, Scrieri, ediţie critică alcătuită de Florea Fugariu, prefaţă, tabel cronologic de Maria Protase 
(Bucureşti, Ed. Minerva, B.P.T., 1976), II, p. 242.  
6 D. Ţichindeal, Fabule şi moralnice învăţături, ediţie îngrijită şi prefaţă de Virgil Vintilescu (Timişoara, Ed. 
Facla), 1975, p. 44, 90, 128.
7 D. Bojincă, Biblioteca românească, III, 1830, p. XCVIII. 
8 D. Prodan, Încă un Supplex Libellus românesc, 1804 (Cluj, Ed. Dacia, 1970), p. 81.  
9 Ion Budai-Deleanu, De originibus populorum Transilvaniae, I, pp. LIV-LV.  
10 Al. Ciorănescu, Opera istorică a lui Budai-Deleanu (Bucureşti, Monitorul Oficial, 1938), p. 106. 
11 Texte privind dezvoltarea gândirii social-politice în România (Bucureşti, Ed. Academiei, 1954), p. 259. 
12 (C. Negruzzi), Elemente de dreptul politic după mai mulţi autori de un filo-român (Braşov, în tipografia lui 
Ioan Gott, 1846), p. 72.
13 D. Prodan, Supplex Libellus Valachorum, p. 389.
14 Cornelia Bodea, „Moise Nicoară (1784-1861) şi rolul său pentru emanciparea naţional-religioasă a românilor 
din Banat şi Crişana”, partea I-a, p. 142.
15 Lucian Blaga, Gândirea românească în Transilvania în secolul al XVIII-lea, în Opere, 12 (Bucureşti, Ed. 
Minerva, 1995), p. 164.
16 D. Ţichindeal, op. cit., p. 131. 
17 Nicolae Edroiu, Răsunetul european al răscoalei lui Horea (1784-1785) (Cluj, Ed. Dacia, 1971), p. 54, 108, 
passim.
18 Lucian Blaga, op. cit., p. 120.
19 Samuil Micu, Scrieri filozofice, studiu introductiv de Pompiliu Teodor şi Dumitru Ghişe (Bucureşti, Ed. de 
Stat), 1966, p. 102.
20 D. Prodan, op. cit., p. 52, 89.
21 Cornelia Bodea, op. cit., p. 56, 57, 306-307. 
22 Pour un regard synthétique, cf. Adrian Marino, „Începuturile ideii de revoluţie”, in Lumea, III, 25, le 17 juin 
1965. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:44 UTC)
BDD-A2229 © 2006 Gerflint

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

