
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 

918 

 

AN EVALUATION OF ORTHODOX-ANGLICAN DIALOGUE 
 

Florinel VĂSIE 
Romanian Academy, Bucharest 

 

 

Abstract : The Orthodox-Anglican official bilateral dialogue is the result of long years of 

discussions, relationships and joint effort started in the eighteenth century. After the start of 

official dialogue in 1973, when the discussions were more serious and deeper of theological 

point of view, having established a good methodology, things didnřt move very quickly. The 

causes of delaying and extending dialogue, which has not yet been completed, are multiple in 

both Churches, Anglican and Orthodox. The Dialogue has until now four steps. The First 

stage of the dialogue was between 1973-1976 and at the end the Moscow Agreed Statement 

was adopted, in 1976. The Second stage of the dialogue was between  1976 Ŕ 1984 and 

adopted the Dublin Agreed Statement of 1984.  The Third stage of the dialogue took place 

between  1984-2006 and at the end The Church of the Triune God was adopted, the third 

common agreement declaration at Cyprus. The fourth stage of the dialogue begins in 2006 

and is currently developing. Now anthropology is under discussion.  

 

Keywords: Dialogue; Orthodox; Anglican; Ecumenism; Agreed Statement. 

 

 

Dialogul Ortodox-Anglican oficial este rezultatul unor lungi ani de discuţii, relaţii şi 

efort comun. Dacă la începutul secolului trecut, după 1920, o parte din Bisericile Ortodoxe au 

recunoscut validitatea hirotoniilor anglicane prin iconomie
1
, la mijlocul aceluiaşi secolului se 

spunea că „Raporturile dintre anglicani şi ortodocşi se pot considera astfel cu drept cuvânt ca 

preludiu al unirii Bisericilorŗ
2
 şi se credea că unirea dintre cele două Biserici este iminentă. 

După începerea dialogului oficial în 1973, atunci când discuţiile au fost mult mai serioase şi 

                                                
1 Bisericile Ortodoxe care au recunoscut validitatea hirotoniilor anglicane sunt: Patriarhia de Constantinopol Ŕ 

1922, Ierusalim Ŕ 1923, Cipru Ŕ 1923, Alexandria Ŕ 1930, România Ŕ 1935, Biserica Greciei Ŕ 1939. Trebuie 

subliniat faptul că actele de recunoaştere a validităţii hirotoniilor anglicane sunt limitate şi cu rezerve din partea 

tuturor sinoadelor Bisericilor Ortodoxe autocefale amintite şi că ele sunt recunoscute în baza principiului 

iconomiei bisericeşti. Hirotoniile anglicane sunt asimilate ca şi în cazul hirotoniilor din Biserica Romano-

Catolică sau din Bisericile Ortodoxe Orientale, pe care Biserica Ortodoxă îşi rezervă dreptul să le recunoască sau 

nu, de la caz la caz. De acest lucru este pe deplin conştientă şi Biserica Anglicană care încă de la început a arătat 

prin Arhiepiscopul de Canterbury că „decizia în sine nu a autorizat inter-comuniunea sau reciproca administrare 

a sfintelor taine, dar este un important pas pentru viitor.ŗ Germanos, Strenopoulos, Metropolitan of Thyateira, 

The Relations between the Anglican and the Orthodox Churches, published by Rev. Thomas Papadopoulos, 

Cardiff,1942, p.13. Vezi şi: K.G.A. Bell, Documents on Christian Unity, Third Series 1930-1948, Oxford 

University Press, London,1948;   N.F.Kolchitskii, ŖThe Anglican Hierarchy and Its Validityŗ, în Major Portions 

of the Procedings of the Concerence of Heads and Reprezentatives of Autocephalus Orthodox Churches,YMCA 

Press, Parice, France, 1948. 
2 Justinian, Patriarhul României, Raporturile anglicano-ortodoxe, preludiu al unirii Bisericilor, în Ortodoxia, X 

(1958), nr. 2, p.170. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 919 

mai aprofundate din punct de vedere teologic, după o metodologie bine stabilită
3
, lucrurile nu 

s-au mişcat foarte repede. Aceasta s-a întâmplat pe de o parte, datorită structurii interne a 

Comuniunii Anglicane
4
 şi a situaţiei delicate în care se alfa până în anul 1990 majoritatea 

Bisericilor Ortodoxe, iar pe de altă parte şi datorită noilor situaţii şi evenimentelor din 

Comuniunea Anglicană
5
, care în ansamblul ei a început să fie mai deschisă spre ideile 

protestante şi secularizate decât spre ideea de bază de la care a plecat şi anume întoarcerea la 

Biserica primară şi la învăţătura Sfinţilor Părinţi. 

 

 Dialogul bilateral Ortodox-Anglican are până în prezent patru etape: 

 

1. Prima etapă a dialogului s-a desfăşurat între anii 1973-1976, şi a avut întâlniri ale 

Comisiei Comune de Discuţii Doctrinare Anglicană-Ortodoxă (Anglican-Orthodox Joint 

Doctrinal Discussions - A/OJDD) la Oxford, Anglia, 6-13 Iulie 1973 şi  Moscova, U.R.S.S., 

26 Iulie Ŕ 3 August 1976. La finalul acestei etape a fost adoptată Declaraţia de Acord de la 

Moscova din 1976. 

 

2. A doua etapă a dialogului a fost între anii 1976-1984, dar începe cu o perioadă de 

criză între anii 1976-1978, datorită hotărârii Comuniunii Anglicane de a admite în treapta 

preoţiei şi femeile. Această decizie a surprins delegaţia ortodoxă care a dorit să schimbe 

caracterul dialogului dintr-unul de unire, într-unul de informare teologică. „Este evident că, în 

cazul în care dialogul continuă, caracterul său ar fi schimbat drastic.ŗ
6
, spunea arhiepiscopul 

ortodox Atenagora, co-preşedintele A/OJDD. Cu toate acestea, în Iulie 1979 Comitetul de 

Conducere al A/OJDD s-a întâlnit și au convenit că scopul final al dialogului rămâne unitatea 

                                                
3 Potrivit Pr. Prof. Dr. Viorel Ionită, Dialogul Ortodox-Anglican a avut şi are cea mai bună metodologie în cadrul 

diologurilor bilaterale. 
4 În Biserica Anglicană există ideeia de comprehensibilitate, de atotcuprincere, care nu urmăreşte o singură 

direcţie. „Poziţia în Biserica Anglicană este una de o dificultate specială datorită raţiunilor de 

comprehensibilitate.....Ne-am angajat să trăim periculos, deoarece am învăţat lecţia comprehensibilităţiiŗ , 

spunea episcopul de Liverpool, Dr. David. Este greu de înţeles şi de explicat uneori chiar şi pentru anglicani, nu 

doar pentru ortodocşi, acel Ŗlipiciŗ care încă le ţine împreună pe numeroasele fracţiuni, ramuri sau secţiuni 

anglicane. Bulgacov a perceput acestă comprehensibilitate ca fiind un lucru  Ŗfoarte ambiguos şi foarte periculos 

şi dificilŗ , idee care a exprimat-o la o conferinţă din 1936 a Fellowship St. Alban and St. Sergius. Cu toate 

acestea diferenţele de opinie dintre ramurile anglicane nu au făcut să apară o ruptură foarte adâncă şi 

ireconciliabilă în Biserica Anglicană nici atunci când s-a discutat despre rolul episcopatului şi a euharistiei  şi 

nici acum când se mai discută încă despre hirotonirea femeii, şi mai nou despre atitudinea libertină faţă de 

homosexualitate şi poziţia pe care trebuie s-o aibă Biserica faţă de natura umană.   
5 Hirotonirea femeilor ca preot practicată în SUA din 1944 şi în Europa din 1994, iar ridicarea în rangul de 

episcop în SUA din 1989 şi în Europa din 2013. La toate acestea se mai adaugă şi alegerea ca episcop a lui Gene 

Robinson în Biserica Episcopală din Statele Unite ale Americii în 2003, cunoscut pentru orientarea sa 

homosexuală. Nu trebuie uitată nici intercomuniunea pe care anglicanii o practică cu Biserica Veche Catolică, 

începută în 1920, şi cu luteranii scandinavi, dar şi relaţiile speciale pe care Biserica Anglicană le are cu sectele 

neoprotestante. Pe lângă toate acestea trebuie subliniat faptul că mai mult latura anglo-catolică (High Church), îşi 

doreşte cu ardoare o apropiere de ortodoxie, pe când celelalte două, anglicanii evenghelici (Low Church) şi 

anglicanii modernişti (Broad Church), ţin mult la ideile şi acţiunile protestante şi la teologia liberală şi 

modernistă. 
6 The Dublin Agreed Statement 1984, p.4;  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 920 

Bisericilor iar  Comisia ar trebui să-şi continue activitatea. Pe parcursul celei de-a doua etape 

au existat întâlniri la Cambridge, Anglia, 25 Iulie Ŕ 1 August 1977; Mănăstirea Pendeli, 

Athena, Grecia, 12-19 Iunie 1978 la care s-a discutat mai mult problema hirotonirii femeilor 

şi a modului de continuare a dialogului. Apoi au urmat întâlnirile de la Lhadaff-Cardiff, 

Anglia, 14-21 Iulie 1980, unde Comitetul Director a hotărât ca întreaga comisie să-şi continue 

munca iar scopul ultim să rămână „unitatea Bisericilor[...]Nu vor fi negocieri imediate pentru 

comuniunea deplină. Când descoperirea diferenţelor pe diferite probleme va fi înţeleasă, deşi 

dureroasă, va fi văzută ca un pas necesar pe lungul drum spre unitatea pe care Dumnezeu o 

doreşte pentru Biserica Sa.ŗ
7
 În raport se arată că spre deosebire de dialogul Anglican-Luteran 

şi Anglican-Reformat, care urmăreşte calea spre o unire organică sau comuniune deplină, 

dialogul cu ortodocşii este în primul stadiu, al cunoaşterii reciproce în credinţă. După aceasta, 

au urmat întâlnirile de la Canterbury, Anglia, 12-19 Iulie 1982; Odessa, U.R.S.S., 12-19 

Septembrie 1983. În urma acestor întâlniri s-a adoptat Declaraţia de Acord de la Dublin din 

1984. 

 

3. A treia etapă a dialogului s-a derulat între anii 1984-2006 începe cu aceleaşi 

tensiuni, din aceleaşi motive ca şi cea de-a doua etapă, între anii 1984-1989. În anul 1989 

Comisia îşi schimbă denumirea, co-preşedinţii şi o parte din participanţi, luând numele de 

Comisia Internaţională pentru Dialogul Teologic Anglican-Ortodox ( the International 

Commission for Anglican Ŕ Orthodox Theological Dialogue-ICAOTD). După 1990 când 

majoritatea ţărilor Ortodoxe au ieşit de sub comunism întâlnirile ICAOTD au fost aproape 

anuale cu câteva excepţii. În anul 2006 a fost adoptată a treia Declaraţie de Acord, Biserica lui 

Dumnezeu Treimic -The Church of the Triune God,  la Cipru. 

 

4. A parta etapă a dialogului începe din 2006 şi se dezvoltă în prezent discutând 

despre antropologie. În prezent despre această etapă se spune că „este o conversație de 

încântare și iluminare.ŗ
8
 Din discuţiile pe care le-am avut cu mitropolitul Kallistos Ware al 

Diokleii, copreşedintele ICAOTD, într-un timp destul de scurt se va ajunge la un acord cu 

privire la poziţia ambelor Biserici despre înţelegerea teologică a persoanei umane, valoarea 

vieţii umane, demnitatea persoanei umane şi drepturile acesteia, teologia creaţiei şi persoana 

umană în creaţie, care trebuie să fie atitudinea ambelor Biserici despre eutanasie, avort, 

homosexualitate, etc. 

Aşa cum s-a observat, nu după fiecare întâlnire s-a adoptat câte o declaraţie comună. 

Acestea au fost adoptate după o atentă şi profundă cercetare a temelor teologice, a 

problemelor doctrinare, care se impuneau la perioada respectivă. 

 

                                                
7 General Synod, The Anglican-Lutheran, Anglican-Reformed and Anglican-orthodox Dialogues: A 

Backgraound paper, A Report by the Board for Mission and Unity, p. 24. 
8 The Cyprus Statement agreed by the International Commission for Anglican Ŕ Orthodox Theological Dialogue 

2006, The Anglican Communion Office, London, UK, 2006, p.10; Bogdan Lubardić, ŖThe International 

Commission for Anglican-Orthodox Theological Dialogue: Assessment of its Work and Future Prospectsŗ, 

Nikolaos Asproulis et alii (eds.), Orthodox Handbook on Ecumenism, Regnum Books International, Oxford,  

2014, p.490. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 921 

Declaraţia de Acord de la Moscova (The Moscow Statement Agreed )
9
 din 1976 este 

prima care deschide calea declaraţiilor comune.  Până la semnarea declaraţiei, problemele 

teologice au fost analizare de trei sub-comisii separate, fiecare făcând  propiile recomandări 

asupra temelor fixate. S-au analizat problemele ridicate de cele trei sub-comisii s-au modificat 

o serie de puncte şi apoi s-a încercat să se găsească o modalitate ca munca întregii comisii să 

poată fi prezentată şi asimilată de către cele două Biserici. Deşi s-a ajuns la o înţelegere pe 

anumite probleme totuşi comisia a avut şi are răspuderi limitate. Declaraţia de Acord are şapte 

secţiuni însumând treizeci şi două de paragrafe.  Despre Cunoaşterea lui Dumnezeu s-au 

ridicat întrebări fundamentale ca: În ce sens este Dumnezeu revelat? Cât de mult este 

descoperită natura interioară a lui Dumnezeu oamenilor? Ce fel de unire este posibilă între 

Creator şi creatră? S-a arătat în urma dialogului că pe această temă nu există diferenţe 

fundamentale ci doar diferenţe de terminologie. Ortodocşii vorbind despre esenţa lui 

Dumnezeu şi energiile necreate.
10

  Ambele Biserici afirmă că izvoarele Revelaţiei divine sunt: 

Sfânta Scriptură şi Sfânta Tradiţie.
11

 Pentru ambele Biserici, Sfânta Scriptură este depozitara 

şi mijlocul de transmitere a Revelaţiei divine. S-a recunoscut şi se foloseşte acelaşi Canon al 

Sfintei Scripturi. Despre Inspiraţie şi Revelaţie în Sfintele Scripturi ambele Biserici au fost de 

acord că acest subiect „oferă Bisericilor noastre o bază solidă pentru apropiere.ŗ
12

  În privinţa 

autorităţii şi interpretării Sfintei Scripturi şi a Sfintei Tradiţii totuşi s-au înregistrat puncte de 

vedere diferite şi pentru a se evita publicarea a două articole diferite s-a preferat folosirea unor 

termeni mai vagi ca: „Prin Sfânta Tradiţie înţelegem întrega viată a Bisericii în Duhul 

Sfânt.ŗ
13

 Raportată la Sfânta Scriptură, Sfânta Tradiţie e considerată mai mult ca interpretă a 

Sfintei Scripturi şi mai puţin ca depozitară a aceleiaşi Revelaţii divine cuprinsă şi în Sfânta 

Scriptură. S-a subliniat aspectul statornic şi dinamic al Sfintei Tradiţii, dar nu s-a aprofundat 

discuţia în detaliu  pentru a arăta care sunt limitele caracterului dinamic și varietatea în ceea 

ce privește fiecare punct specific de doctrină.
14

 Sinoadele Ecumenice sunt considerate ca fiind 

sub influienţa Duhului Sfânt, însă partea anglicană a pus accent mai mult decât  pe primele 

patru sinoade ecumenice, „membrii ortodocşi considerând că acest lucru este în conflict cu 

                                                
9 Archimandrite Kalistos Ware &The Revd. Colin Davey, Anglican-Orthodox Joint Doctrinal Commission,  

Anglican-Orthodox Dialogue: the Moscow Statement Agreed by the Anglican-Orthodox Joint Doctrinal 

Commission, 1976,with  introductory and supporting material,  London, SPCK, 1977 
10  Anglican-Orthodox Dialogue: the Moscow Statement Agreed by the Anglican-Orthodox Joint Doctrinal 

Commission, 1976 par. 1-3; ŖThe Knowledge of Gog- Three Thesesŗ by the Truro sub-commission 

(AO/JDD.121A) dosar din arhiva personal a Pr. Prof. Hugh Wybrew. 
11 Anglican-Orthodox Dialogue: the Moscow Statement Agreed by the Anglican-Orthodox Joint Doctrinal 

Commission, 1976 par. 4-8; ŖInspiration and Revelaţion in Holy Scryptures- Nine Principlesŗ(AO/JDD.139, 

AO/JDD.121);   dosare din arhiva personal a Pr. Prof. Hugh Wybrew. 
12 Archimandrite Kalistos Ware & The Revd. Colin Davey, Anglican-Orthodox Joint Doctrinal Commission,  

Anglican-Orthodox Dialogue: the Moscow statement agreed by the Anglican-Orthodox ...... p.37. 
13 Archimandrite Kalistos Ware and The Revd. Colin Davey, Anglican-Orthodox Joint Doctrinal Commission,  

Anglican-Orthodox Dialogue: the Moscow Statement Agreed by the Anglican-Orthodox…... p. 84. 
14 Anglican-Orthodox Dialogue: the Moscow Statement Agreed by the Anglican-Orthodox Joint Doctrinal 

Commission, 1976 par. 9-12.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 922 

unitatea de credinţă ca un întreg.ŗ
15

 Nerecunoaşterea ca importanţă a tuturor celor şapte 

Sinoade Ecumenice atrage după sine şi nerecunoaşterea cinstirii icoanelor şi a moaştelor. S-a 

accentuat faptul că Biserica este o comunitate euharistică şi că în fiecare celebrare euharistică 

locală unitatea vizibilă și catolicitatea Bisericii este complet manifestă, însă nu s-a discutat în 

amănunt care este natura modificării elementelor euharistice şi nici aspectul sacrificial al 

Euharistiei.
16

 Problema relației dintre celebrant și episcopul său și a relaţiei dintre episcopi 

cere un studiu mai aprofundat. S-au făcut aceleaşi declaraţii vagi şi despre „înfailibilitateaŗ şi 

„îndefectibilitateaŗ eclesiologică şi a modului cum sunt ele privite de fiecare Biserică în 

parte.
17

 În timpul conversaţiilor partea anglicană a fost de acord că adaosul Filioque a fost 

impus în Simbolul de Credinţă Niceean fără o consultare în prealabil a vre-unui sinod
18

, lucru 

care a încântat partea ortodoxă şi a considerat că s-au pus baze positive pentru continuarea 

discuţiilor. Despre Sfânta Euharistie şi despre invocarea Sfântului Duh în Euharistie se 

folosesc aceeaşi termeni lipsiţi de claritate şi precizie. Deşi se subliniază de către ortodocşi că 

momentul central în Liturghie este Epicleza lucrul acesta nu se observă în mod practic şi din 

partea tuturor liturghiilor anglicane, chiar dacă toţi anglicanii sunt de acord că învocarea 

Duhului Sfânt este esenţială pentru Euharistie.
19

  

Întrunirea de la Moscova a arătat că între cele două Biserici sunt puncte comune, 

multe diferenţe care pot fi reconciliate dar şi multe  puncte rămase deschise care trebuie 

analizate cu foarte mare atenţie. Ca şi întindere şi aprofundare Declaraţia de la Moscova este 

cea mai scurtă şi mai puţin profundă. Primii trei ani au fost, aşa cum spuneau şi participanţii la 

comisie, „o cercetare pentru a descoperii termenii comuni şi ceea ce deja existăŗ
20

între cele 

două Biserici. Declaraţia de la Moscova încearcă să descrie punctul de plecare, şi poartă 

autoritatea doar a comisiei care a produs-o, dar în acelaşi timp ilustrează posibilitatea de a 

deține o unitate în credință, care permite o varietate în expresiile teologice. La vremea 

respectivă, după adoptarea ei, a fost criticată de ambele părţi. Au fost voci care au spus că 

Declaraţia de Acord de la Moscova este de multe ori extrem de abstractă şi generală în 

declaraţiile sale, lucru de înţeles ţinând cont de faptul că dialogul se afla încă la început. 

 

                                                
15 Archimandrite Kalistos Ware & The Revd. Colin Davey, Anglican-Orthodox Joint Doctrinal Commission,  

Anglican-Orthodox Dialogue: the Moscow Statement Agreed by the Anglican-Orthodox……86; ŖAgreed 

Statement on the Autority of the Councileŗ(AO/JDD.119) dosar din arhiva personală a Pr. Prof. Hogh Wybrew 
16 Anglican-Orthodox Dialogue: the Moscow Statement Agreed by the Anglican-Orthodox Joint Doctrinal 

Commission, 1976 par. 22-27 ; ŖStatement on the Churchas a Euharistic Community, sub-commision 3, Garden 

City, N.Y. July 8-12, 1974ŗ (AO/JDD.92) dosar din arhiva personal a Pr. Prof. Hugh Wybrew.  
17 Arhchbishop Basil of Brusseles, ŖInfallibility or Indefectibility?ŗ(AO/JDD.111), dosar din arhiva personală a 

Pr. Prof. Hugh Wybrew. 
18 Anglican-Orthodox Dialogue: the Moscow Statement Agreed by the Anglican-Orthodox Joint Doctrinal 

Commission, 1976 par. 19-21; Canon E.Every, ŖThe Filioqueŗ, (AO/JDD.74), Revd. Prof. J. Romanides, ŖThe 

Filioqueŗ(AO/JDD.166) dosare din arhiva personală a Pr. Prof. Hugh Wybrew 
19 Anglican-Orthodox Dialogue: the Moscow Statement Agreed by the Anglican-Orthodox Joint Doctrinal 

Commission, 1976, par. 29-32;ŗThe Invocation of the Holy Spirit in the Euharistŗ sub-commission 3: Dartmouth 

House, July 14th to 18th , 1975(AO/JDD.123) dosar din arhiva personală a Pr. Prof. Hugh Wybrew. 
20 Archimandrite Kalistos Ware & The Revd. Colin Davey, Anglican-Orthodox Joint Doctrinal Commission,  

Anglican-Orthodox Dialogue: the Moscow statement agreed by the Anglican-Orthodox …….p.2. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 923 

Declaraţia de Acord de la Dublin din 1984 este rezultatul a opt ani de dialog asupra 

anumitor aspecte de bază a credinţei, în care s-au prezentat, de această dată, cu mai mult curaj 

şi punctele comune dar şi cele rămase deschise. Declaraţia este un prilej pentru ambele 

Biserici de a scoate în evidenţă paşii care s-au făcut de la începutul dialogului. După ce se 

face o scurtă istorie a dialogului în care se subliniază „furtuna care a prevestit începutul 

ierniiŗ
21

 în ceea ce priveşte continuarea dialogului, datorită introducerii de către unele 

provincii anglicane a hiotonirii femeilor, este prezentată pe scurt evoluţia dialogului şi temele 

dezbătute, de cele trei sub-comisii, până la adoptarea noii declataţii. Temele evaluiază 

învătătura ambelor Biserici despre: Comuniunea Sfinților și celor adormiţi; Biserica și 

Bisericile; adaosul Filioque (Landaff 1980); Misterul Bisericii; Participarea în harul Sfintei 

Treimi şi Sfinţenia Creştină; Tradiţia, Cultul Creştin şi Menţinerea Credinţei Creştine 

(Geneva 1981 şi Canterbury 1982); Marturisirea, Evanghelizarea, și Slujirea;  Rugăciune, 

Icoane, și Devotamentul Familiei (Odessa 1983).  

La Dublin s-a finalizat raportul asupra temelor: Misterul Bisericii; Credinţa în Sfânta 

Treime, Rugăciune şi Sfinţenie; Cultul şi Tradiţia. Tot aici s-a adoptat, aşa cum s-a menţionat, 

şi cea de-a doua Declaraţie de Acord, care cuprinde rapoarte asupra tuturor temelor 

prezentate. 

Cea mai mare secţiune din Declaraţia de la Dublin este ocupată de tema „Misterul 

Bisericiiŗ care prezintă natura Bisericii, tema care este o premisă esenţială pentru progresul în 

dialogul Ortodox-Anglican. Secțiunea începe cu „Abordări ale Taineiŗ
22

: 

„Trăim într-o lume profund divizată. Suntem conștienți de faptul că lipsa de unitate 

creștină, care este contrară voinței lui Dumnezeu și un păcat împotriva naturii însăși a 

Bisericii, a contribuit de multe ori la divizarea lumii. Știm că Biserica este însărcinată cu un 

mesaj de reconciliere. Acest lucru ne conduce să căutăm unitate între noi, pentru a contribui 

la vindecarea diviziunilor omenirii şi pentru a fi  împreună ca și creștini care se confruntă cu 

dificultăți și presiuni și ca martori ai adevărului lui Hristos într-o lume ostilă sau 

indiferentă.ŗ
23

 

Secţiunea continuă prin a  sublinia unele dintre cele mai importante imagini ale Noului 

Testament ale Bisericii: trupul lui Hristos; reunirea mesianică; Noul Israel; templul sfânt al lui 

Dumnezeu; Mireasa lui Hristos.
24

 Acestea sunt imagini, nu descrieri sau definiții: pentru că 

„Misterul Bisericiiŗ nu poate fi definit sau descris complet. În următoarele paragrafe se 

recunoaşte că situaţia creştinilor este una anormală  datorită diviziunilor dintre ei, dar şi 

dorinţa de reunire aşa cum sunt şi atributele Bisericii. Biserica este una, pentru că:  

„este un Domn, o credinţă, un botez,un Dumnezeu şi Tată al  tuturorŗ (Efeseni 4: 5) şi 

participă la viața Sfintei Treimi, un Dumnezeu în trei persoane. Unitatea Bisericii este 

exprimată în credință comună și în părtășia Duhului Sfânt și capata o formă concretă și 

vizibilă în modul în care Biserica, adunată în jurul episcopului în săvârşirea împreună a 

Sfintei Euharistii, vesteşte moartea lui Hristos până când va veni (1 Cor. 11:26). Unirea 

creștinilor cu Hristos prin botez este o unitate de dragoste și respect reciproc care transcende 

                                                
21 Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, p. 3. 
22 Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, par.2-7. 
23 Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, p. 7. 
24 Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, par. 8-17. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 924 

diferentele rasiale, sociale şi sexuale (Gal. 3:28). Această unitate în Hristos este darul lui 

Dumnezeu pentru lume, prin intermediul caruia bărbatul și femeia  pot învăța să trăiască în 

unitate unul cu altul, acceptându-se unul pe altul aşa cum Domnul Hristos i-a acceptat pe 

ei.ŗ
25

 

 

Chiar dacă divisiunile nu distrug atributele Bisericii, una, sfântă, sobornicească şi 

apostolească, deteriorează unitatea de bază pe care o avem în Hristos și dezbinarea împiedică 

misiunea față de lume dar şi relația cu lumea. În paragrafele despre artibutele Bisericii deşi s-a 

ajuns la acelaşi punct comun în ceea ce priveşte care sunt acestea, totuşi, modul cum sunt 

înţelese aceste atribute diferă. Din această cauză nu sunt însă foarte aprofundate atributele 

Bisericii, deşi, partea ortodoxă are o teologie destul de dezvoltată cu privire la sfinţenia, 

sobornicitatea şi apostolicitatea Bisericii Lui Hristos. În privinţa unităţii Bisericii, anglicanii 

sunt obișnuiți să vadă diviziunile creştine în interiorul Bisericii.
26

 Ei nu cred că numai ei sunt 

o Biserică adevărată, dar cred că fac parte din Biserica cea Una, Sfântă, Sobornicească şi 

Apostolească. Ortodocşii cred că Biserica Ortodoxă este singura Biserică adevărată a lui 

Hristos, care, ca trupul Său, nu este și nu poate fi divizată. „Dar, în același timp, îi văd pe 

anglicani ca frați și surori în Hristos care sunt în căutare împreună cu ei a unirii tuturor 

creștinilor într-o singură Biserică.ŗ
27

 Sfinţenia este văzută în mod diferit de ele două părţi 

implicate în dialog. În timp ce anglicanii cred că „Creștinii sunt chemați să fie sfinți. Dar 

aceasta este doar în parte o realitate, pentru că rămâne în parte o vocație care să fie împlinită. 

Biserica este o realitate divină; este, de asemenea o instituție umană. Ca atare, nu este deloc 

încă sfântă. Este în conformitate cu această lume urmând liniile de divizare culturală, politică 

și socială...ŗ
28

 Ortodocşii consideră că în timp ce membrii Bisericii luptătoare, bisericii de pe 

pământ, sunt păcătoşi, nu cred că ar trebui ca păcătoşnia acestora să fie atribuită şi Bisericii ca 

trup al lui Hristos unde locuieşte Duhul Sfânt. Despre sobornicitatea Bisericii, partea 

anglicană vede doar jumătate din înăţătura ortodoxă, doar ca întindere teritorială. Nu s-a 

discutat până acum care este atitudinea ambelor Biserici față de comunitățile care nu au 

păstrat succesiunea apostolică într-o formă exterioară și vizibilă. Nu s-a discutat care este 

punctul de vedere ortodox faţă de valabilitatea hirotoniilor anglicane. Nu s-a ajuns la un acord 

cu privire la posibilitatea hirotonirii femeilor. Ortodocșii afirmă că o astfel de hirotonire este 

imposibilă, deoarece este contrară Scripturii și Tradiției.
29

 Cu acest punct de vedete fiind de 

acord şi unii anglicani. Alții cred, însă,  că este posibilă, și chiar de dorit în prezent.
30

  

                                                
25 Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, par. 8. 
26Anglicanii sunt adepţii teoriei Ramurilor care consideră că denominaţiunile creştine sunt egale între ele, iar 

diferenţele dintre ele sunt doar rezultatul unor simple circumstanţe pământeşti, născute din deosebirile dintre 

civilizaţii. Teorie Ramurilor nu este acceptată de Biserica Ortodoxă, acest lucru a fost subliniat de fiecare dată de 

Biserica Ortodoxă indiferent de dialogul pe care l-a purtat şi cu cine l-a purtat. 
27 Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, par.9. 
28 Revd. Hugh Wybrew, ŖThe Mystery of the Church in the Dublin Agreed Statementŗ, în Sobornost, vol. 8, 

nr.1, 1986, p. 19. 
29 Prof. N. Chiţescu, The Ordinaţion of Women from an Othodox point of View, (AO/JDD.186) dosar din arhiva 

personal a Pr. Prof. Hugh Wybrew. 
30 În privinţa hirotonirii femeilor un raport al Anglican Consultative Councile  arată  că în Biserica Anglicană din 

Canada în 1975 în Sinodul Genereal 189 de membri au fost pentru şi 56 împortivă, în 1972 în Biserica 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 925 

Comuniunea şi Intercomuniunea
31

 este un alt punct atins în cadrul Declaraţiei, însă, şi 

aici înţelegerea diferă fundamental. Spre deosebire de anglicani, care consideră 

intercomuniunea
32

 ca o cale spre unitate, relativizând prin aceasta atât ideea de comuniune, 

cât şi cea de unitate a credinţei, Biserica Ortodoxă consideră că aceasta 

„ ....implică o unitate mistică și sfințitoare creată de Trupul și Sângele lui Hristos, 

ceea ce îi face „un trup și un sânge (σúσσωμoi καî σúναiμoi) cu Hristosŗ și, prin urmare, ei 

nu pot avea o învăţătură de credință diferită. Poate exista „comuniuneŗ doar între bisericile 

locale care au o unitate de credință, de slujire și de taine. Din acest motiv, conceptul de 

„intercomuniuneŗ nu are nici un loc în eclesiologia ortodoxă.ŗ
33

 

Secţiunea „Conducerea extinsă în Bisericăŗ
34

 este unul dintre punctele care nu a avut 

nici o problemă. Ambele Biserici şi-au arătat înţelegerea în ceea ce priveşte lipsa de temei 

revelaţional a primatului juridic şi a infailibilităţii papale, afirmate de Biserica Romano-

Catolică; ambele Biserici recunosc, în schimb, un primat de onoare (ex. Patriarhul ecumenic 

în cadrul Ortodoxiei sau arhiepiscopul de Canterbury în cel al Comuniunii Anglicane)
35

. 

Secțiunea finală este „Mărturie, Evanghelizare și Slujireŗ
36

.  Este o declarație 

echilibrată cu privire la misiunea Bisericii, în care toate cele trei elemente sunt bine inter-

legate și lucrează împreună. Misiunea lui Hristos 

„Aceasta mișcare ( dinspre Dumnezeu spre lume) se prelungeste în Biserică, Trupul 

lui Hristos, când prin puterea Duhului Sfânt ea răspunde  chemarii lui Dumnezeu și se oferă 

pe sine  ca mărturisire şi slujire pentru lume . Marturia și propovaduirea  Bisericii cheamă 

oamenii să audă vestea bună și să primească harul mântuitor al lui Hristos. Activitatea 

misionara este inima bisericii apostolice, așa cum arderea e esenta focului. Misiunea nu e 

doar o preocupare oarecare a Bisericii, sau un departament al institutiei bisericesti. Membrii 

Bisericii vor fi judecaţi în cele din urmă și în funcție de implicarea lor în dialogul cu cei 

necredincioși. Evanghelizara aproapelui ii privește pe laicil și clerici deopotrivă. Misiunea 

Bisericii include, de asemenea, slujirea întregii lumi, care aduce vindecarea, iertarea, iubirea 

și compasiunea lui Hristos pentru cei  în nevoi, pentru cei afectati de războaie și conflicte  și 

cei aflati  sub stăpânirea păcatului și a răului.ŗ
37

 

Finalul Declarației de la Dublin cu privire la Biserică ne aduce înapoi de unde a 

început. Biserica nu este o entitate statică, autonomă: ea există pentru a fi un instrument 

pentru scopul lui Dumnezeu cu lumea, un semn și primele roade ale Împărăției Sale; este 

                                                                                                                                                   
Episcopaliană din SUA , 74 de membrii ai Sinodului au fost pentru, 61 împotrivă şi 5 abţineri;  în anul 1977 în 

Biserica Anglicană din Australia, 107 membrii ai Simodului General au fost pentru şi 72 împotrivă; Biserica 

Angliei 117 voturi pentru, 74 împotrivă şi 3 abţineti; Provincia din Africa Centrală în 1976 a votat împotriva 

hirotoniilor femeilor cu 40 de voturi la 14; Provincia din Sudul Pacificului deşi nu a găsit impedimente 

scripturistice pentru hirotonirea femeilor nu va recomanda acet lucru în regiunea lor şi nici nu va acorda dreptul 

vreunei femei preot care va veni în regiune să slujească.(Ordinaţion of women to the Priesthood; Anglican 

Decision and Reports, 1966-1977 A/RCOWC.1) 
31 Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, par. 18-20. 
32Problemă tratată îndeosebi la:  Cambridge (subcomisia "Truro"), 1977, Llandaff - Cardiff, 1980, Dublin, 1984. 
33 Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, par. 20. 
34 Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, par. 21-30. 
35 Autority and Primacy,(AO/JDD.281) dosar din arhiva personală a Pr. Prof. Hugh Wybrew. 
36Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, par. 31-35. 
37Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, par. 32. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 926 

chemată să întruchipeze slujirea lui Hristos pentru lume. Dacă toate Bisericile și membrii lor 

înțeleg și trăiesc pe deplin acest adevăr, toate Bisericile ar fi mai aproape de unitate. 

A doua parte a Declaraţiei se numeşte „Credinţa în Sfânta Treime, Rugăciune şi 

Sfinţenieŗ
38

. Este prezentată în mare învătătura ortodoxă despre Sfânta Treime având temei 

scripturistic și patristic  şi faptul că ambele Biserici afirmă că la baza rugăciunii şi sfinţirii stă 

harul Sfintei Treimi. Se pune accent pe rugăciune cu formele şi denumirile ei diferite, atât în 

cadrul cultului divin public cât şi pe cea personală, care este o parte integrală a vieţii tuturor 

creştinilor. Este ridică din nou problema adaosului Filioque, deoarece, deşi în prima 

Declaraţie de Acord de la Moscova s-a admis scoaterea lui din Crez, de către partea anglicană, 

lucrul acesta nu s-a întâmplat. Anglicanii încearcă să prezinte această purcedere a Duhului şi 

de la Fiul ca nefiind una cauzală şi că „ar trebui să se facă o distincție între două sensuri de 

purcedere, una prin care Tatăl determină existența Duhului, iar cealaltă prin care Duhul 

strălucește de la Tatăl și de la Fiulŗ
39

, considerând adaosul Filioque ca o declaraţie teologică 

valabilă, nu ca o dogma. Ortodocşii însă consideră adausul ca inacceptabil, dar reţin că, 

potrivit unor Părinți Răsăriteni, utilizarea Filioque în teologia latină timpurie poate fi înțeleasă 

într-un sens ortodox.
40

 

Ultima parte a Declaraţiei de Acord de la Dublin se nume „Cult şi Tradiţieŗ
41

. De data 

aceasta se face o aprofundare a temei despte tradiţie, observându-se din partea anglicanilor, pe 

de o parte, o limitare a acesteia ca extensiune la deciziile primelor patru Sinoade ecumenice, 

iar pe de altă parte, se afirmă continuitatea ei până astăzi, fără a se face distincţie de valoare şi 

autoritate între aspectul statornic al Sfintei Tradiţii şi cel dinamic; de aici şi lipsa de precizie 

în terminologie, vorbind când de Tradiţie, când de tradiţii, în aceeaşi accepţiune. Privitor la 

cinstirea Sfinţilor, a Maicii Domnului, a Sfintelor icoane şi a practicării rugăciunii pentru 

morţi
42

, teoretic, Biserica Anglicană, în urma contactelor cu ortodocşii, le acceptă, evidenţiind 

chiar legătura dintre mariologie, hristologie şi eclesiologie. 

„În cele din urmă anul liturgic cuprinde sărbătorile Sfintei Fecioare Maria, Maica 

Domnului, și a sfinților, martori astfel ai adevărul dogmatic că Hristos, Capul Bisericii, 

rămâne mereu unit cu membrii corpului său și că nu există nici o separare între Biserica 

luptătoare și triumfătoare. „Minunat este Domnul întru sfinții săiŗ iar în comuniunea 

sfinților vedem din nou puterea învierii în viața și tradiția Bisericii distrugând moartea și 

transfigurând timpul.ŗ
43

 

Teologia icoanei este prezentată în legătură cu întruparea Fiului lui Dumnezeu, ca o 

ilustrare vie a acesteia, iar rugăciunile pentru morţi sunt prezentate drept expresie directă a 

comuniunii sfinţilor. Impresia Declaraţiei este că anglicanii au aceeaşi poziţie, pe această 

temă, ca şi ortodocşii.Totuşi, la o cercetare mai atentă, se poate constata că acordul realizat, 

cu privire la aceste puncte, nu este deplin, iar poziţia anglicană rămâne în continuare tributară 

tradiţiei protestante. Biserica Anglicană nu trece dincolo de aspectul teoretic, întrucât aceste 

                                                
38Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, par. 36-46. 
39Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, p. 8. 
40Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, par. 44-46. 
41 Anglican-Orthodox Dialog, The Dublin Agreed Statement 1984, par.47-87. 
42 A fost abordată îndeosebit la: Belgrad, 1966, Oxford, 1973, Rm. Vâlcea, 1974, Moscova, 1976, Cambridge 

(subcomisia "Sf. Alban"), 1977, Llandaff-Cardiff, 1980, Canterbury, 1982, Odessa, 1983, Dublin, 1984 
43 Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984, par. 62. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 927 

puncte de doctrină nu-şi găsesc confirmarea în practică.
44

 Astfel, în cadrul actelor de cult ale 

Bisericii Anglicane, invocarea sfinţilor este doar sporadică, iar cu privire la icoane, se 

evidenţiază mai ales rolul educativ al acestora, ignorând aproape total aspectul harismatic pe 

care acestea îl implică, precum şi venerarea lor. Progresul care s-a înregistrat, totuşi, în 

această direcţie reprezintă paşi importanţi pentru realizarea, în viitor, a unui consens deplin cu 

anglicanii. În înfăptuirea acestui deziderat, receptarea deplină de către partea anglicană a 

hotărârilor Sinodului al şaptelea ecumenic ar fi de mare importanţă, în acest dialog. 

 

Declataţia de Acord de la Cipru - The Church of Triun God, este cea mai mare ca 

întindere şi consistenţă. Cuprinde nouă secţiuni şi două sute optzeci şi unu de paragrafe. 

Declaraţia prezintă punctul de vedere cu privire la natura Bisericii. Subliniază participarea 

Bisericii în viaţa Sfintei Treimi, reflectând multe lucturi trinitare şi eclesiologice 

contemporane. De la început se afirmă că: 

„părtășia sau comuniunea (koinonia) din viața Bisericii reflectă comuniunea care este 

însăşi viața divină, viața Sfintei Treimi. Acest lucru nu este descoterirea unei realități la 

distanță de noi, în comuniunea Bisericii ne împărtășim din viața divină. Comuniunea 

manifestată în viața Bisericii are la baza sa comuniunea trinitară, care este modelul și scopul 

final. Iar comuniunea persoanelor Sfintei Treimi creează, structurează și expune misterul 

comuniunii trăit în Biserică. În și prin Biserică cunoaştem Sfânta Treime și prin Sfânta 

Treime înțelegem Biserica, deoarece "Biserica este plină de Treime" (Origen, Fragment pe 

Psalmul 23,1, PG12, 1265)ŗ
45

 

Ca şi Sfânta Treime, Biserica este o comuniune de persoane unite în dragoste. Această 

comuniune este exprimată și realizată în celebrarea Euharistiei: „Euharistia zidește trupul lui 

Hristos ca un singur organism care transcende diversitatea rasială, socială și culturală a 

membrilor săi, precum și dezvăluie și realizează darul comuniunii trinitare dat Bisericii de 

Duhul Sfânt. [...]Biserica ca instituție ar trebui să fie întotdeauna un semn vizibil a realităţii ei 

interioare, ca misterul comuniunii cu și în Sfânta Treime.ŗ
46

 Declarația urmărește, de 

asemenea, să stabilească din nou problema Filioque. În timp ce în linii mari sunt subliniate 

opiniile tradiționale răsăritene pe această temă, se observă că, „sunt totuși pericole în afirmația 

unilaterală sau polemică a doctrinei de răsărit că Duhul purcede „de la Tatăl singurŗ. Așa cum 

am spus deja, unii susțin că teologia patristică greacă nu a negat un fel de dependență a 

Duhului în Fiul, în imanenţa Treimică. Este cu siguranță adevărat că nu putem gândi 

purederea Duhului de la Tatăl, fără a recunoaște că Tatăl este Tatăl Fiului, la fel cum nu 

putem uita că Tatăl, care naște pe Fiul este de asemenea cel care purcede mai departe Duhul. 

Duhul nu trece de la o persoană divină izolată, ci de la o persoană, un Tată veșnic legat de un 

Fiu.ŗ(I.19.) La sfârșitul secţiunii a doua, „Hristos, Duhul și Bisericaŗ, sunt trase concluziile 

în legătură Filoque:  

 „Am încercat să arătăm că anglicani și ortodocși sunt de acord cu privire la 

inadecvenţele Filioque și asupra necesităţii de a dezvolta Hristologia și Pnevmatologia în cea 

                                                
44 Anglican Ortodox Dialogue. The Dublin Agreed Statement…, p. 48. 
45 The Church of Triun God, secţiunea I, par. 3. 
46 The Church of Triun God, (I.12.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 928 

mai strânsă legătură posibilă. Lăsând deoparte Filioque, nu se poate nega relația reciprocă a 

Fiului și a Duhului, în viața veșnică a Sfintei Treimi, la fel ca şi  în iconomia mântuirii. 

Dacă teologia noastră trinitară exprimă pe deplin relația reciprocă a celor trei 

Persoane divine, putem mărturisi în mod corespunzător legătura inseparabilă dintre lucrările 

Fiului și lucrarea Duhului Sfânt în realizarea mântuirii noastre, fără a recurge la Filioque. 

Nu ar trebui să căutăm să înțelegem pe Fiul și pe Duhul izolat unul  de altul. Asta ar nega 

viziunea fundamentală a credinței noastre trinitare „
47

 

Se observă încă dependenţa anglicanilor de gândirea teologiei catolice şi 

imposibilitatea sau nedorinţa de a recepta ceea ce au recunoscut şi în anterioarele Declaraţii 

de Acord. Până astăzi adaosul Filioque nu a fost îndepărtat din Crez deşi în toate Declaraţiile 

de Acord se recunoaşte întroducerea lui fără nici o autoritate, iar opinia catolică ca fiind o 

teleogumenă şi nu o dogmă. Deşi unii teologi, mai cu seamă anglicani sunt de părere că 

această declaraţie cu privire la Filioque „este o exprimare echilibrată şi o contribuţie 

valoroasăŗ
48

, cred că mai degrabă este o modalitate de a privi adaosul Filioque prin iconomie 

de către delagaţia ortodoxă.  

 Eclesiologia Trinitară prezintă faptul că: „Biserica este atât o realitate locală cât şi 

universală. Aşa cum Dumnezeu unul este o comuniune de trei persoane, astfel încât Biserica 

universală este o comuniune în Hristos de multe biserici locale. Ea nu este o asociaţie de părți 

separate. Relația dintre biserica locală și Biserica universală este determinată de revelaţia 

vieții Sfintei Treimi.ŗ(I.23.) Bisericile locale nu sunt părți, nici derivate din Biserica 

universală; mai degrabă, ele constituie „o, Biserică sfântă, catolică și apostolică.ŗ Viaţa 

Biserici Ortodoxe cât şi a Bisericii Anglicane este organizată pe baza bisericilor locale 

naționale sau regionale. Declarația stabilește această structură eclesiologică, în contrast cu 

structura centralizată a Bisericii Romano-Catolice, afirmând cu tărie acest lucru pe baza 

teologiei trinitare: 

„Așa cum există o singură natura a lui  Dumnezeu, nu în mod abstract, ci doar în cele 

trei Persoane, așa există Biserica universală doar ca o comuniune de biserici locale. În acest 

sens, există o convergență între ortodocși și anglicani în înțelegerea Bisericii. Ortodocși și 

anglicani sunt de acord în respingerea unei singure autorităţi centralizate în Biserică. Acest 

lucru nu se datorează motivelor locale și culturale, ci din motive profund teologice.ŗ
49

 

 

Problema unui primat universal a fost discutată şi în anterioara Declaraţie, iar acum 

este pe ordinea de zi a dialogului ortodox-romano-catolic. Va fi foarte interesant să vedem ce 

concluzii va emite Comisia de dialog Ortodoxă-Romano-Catolică cu privire la acest subiect, 

mai ales că în ultimii ani, au existat unele dezbateri în cadrul Bisericii Romano-Catolice 

despre relația dintre bisericile locale și Biserica universală. Într-un schimb de articole în urmă 

cu câțiva ani, fostul Papă, Benedict al XVI-lea, a apărat prioritatea Bisericii universale asupra 

bisericilor locale, în timp ce Cardinalul Walter Kasper, responsabil al Consiliului Unităţii 

                                                
47 The Church of Triun God, (II. 46, 47.) 
48 Pr. Prof. Hugh Wybrew, Anglican-Orthodox Theological Dialogue: ŘThe Church of the Triune Godř, lucrare 

în mss. 
49 The Church of Triun God, (I.25) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 929 

Creștine din Roma, a susținut o vedere foarte asemănătoare cu cea a Comisiei Anglican-

Ortodoxă.  

Sub titlul „Hristos, umanitatea și Bisericaŗ Declarația prezintă relația dintre credință 

și cultura creștină. Aceasta este o întrebare importantă pentru toți creștinii, și una deosebit de 

relevantă pentru problema hirotonirii femeilor. Declarația face remarci asupra unor puncte 

importante în ceea ce privește relația Bisericii cu a culturilor în care a trăit și în care trăiește în 

prezent. Se afirmă că hristologia este dezvoltată mereu în relație cu o anumită cultură sau grup 

de culturi. Distincția dintre Evanghelie și cultură nu trebuie să fie ignorată sau neclară. Ar 

trebui să existe o interacțiune puternică și dialog între ele. Definițiile doctrinare particulare nu 

sunt în mod necesar limitate la culturile în care apar. Afirmațiile Noului Testament şi ale 

Sinoadelor Ecumenice despre Iisus Hristos, ca fiind cu adevărat Dumnezeu și cu adevărat om,  

rămân fundaţia, punctul de bază a vieţii Bisericii şi propovăduirea Evangheliei  în fiecare 

cultură și în fiecare epocă. În același timp, culturile influienţează exprimarea Evangheliei și 

hristologiei, și poate împrima în Biserică ascultarea Evanghelie într-o lumină nouă. 

„Creștinii trebuie să abordeze particularitatea fiecărei culturi în care aceştia 

încearcă să dea mărturie despre auto-descoperirea lui Dumnezeu Treimic în Iisus Hristos și 

Duhul Sfânt. Creștinii au o responsabilitate principală pentru exprimarea Evangheliei lui 

Iisus Hristos în mediul lor cultural ... Este necesar un proces de discernământ, pentru care 

biserica locală este răspunzătoare faţă de Iisus Hristos și responsabilă față de întreaga 

Biserică. Exprimarea hristologiei în cult, învățătura și artele într-o anumită cultură trebuie 

să fie văzute cu simpatie, dar critic, pentru a discerne dacă rămân fidele Scripturii și se 

încadrează în tradiția vie a Bisericii. Același proces de discernământ este necesar în 

dialogurile noastre ecumenice, astfel încât să putem discerne unii altora rămânerea în 

credință.ŗ
50

 

Declarația de la Cipru include o discutie şi pe tema Episcop, episcopos și întâietatea în 

Biserică
51

. Acesta subliniază că biserica locală a fost modul primar eclesiastic. Documentul 

prezintă deasemenea succesiunea apostolică şi ca o succesiune de comunități reprezentate de 

episcopul lor în sinoade, ca un mijloc de menținere a unității lor în credință, iar pe episcop ca 

preşedintele normal al adunării euharistice. În acest sens „The Church of Triun Godŗ provocă 

ambele biserici pentru a examina practica lor curentă faţă de  episcopat. Se recunoaște, de 

asemenea, că există o diferență între modul în care anglicani și ortodocși practică 

sinodalitatea. În timp ce ortodocșii consideră episcopul în sinod ca reprezentând întreaga 

comunitate, practica anglicană dă laicilor, precum și clerului un loc important în structurile 

sinodale și în viața Bisericii. 

O parte destul de delicată în document este secţiunea VII: Femei şi Bărbaţi, Taine şi 

Biserica (Women and Men, Ministries and the Church) unde se analizează hirotonia femeilor 

în treapta de preot şi episcop. Trebuie să remarcăm faptul că discutarea acestui aspect în a 

treia fază a dialogului a avut loc într-o atmosferă foarte diferită de cea ce s-a obişnuit în 

discuțiile anterioare. În loc de confruntare, a existat dorința de a dezbate problema din punct 

de vedere teologic, precum și încercarea de a se evalua importanța dezacordului. În această 

secţiune se analizează secțiunile anterioare ale umanității inclusive a lui Hristos, Hristos și 

                                                
50 The Church of Triun God, (III, 37) 
51 The Church of Triun God, secţiunea V.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 930 

cultură, precum și egalitatea între bărbați și femei în poporul escatologic al lui Dumnezeu 

reînnoit în identitatea Sa în celebrarea Euharistiei. Anglicani și ortodocși, totuşi,  trag 

concluzii diferite la aceste premise convenite. Punctul de vedere anglican este exprimat în 

acest paragraf:  

„În lumina a ceea ce s-a spus mai sus despre transformarea bărbaţilor şi femeilor în 

noua viață a împărăţiei, mulți anglicani susțin că există motive teologice serioase pentru 

hirotonirea femeilor ca și a bărbaților la preoție și la slujirea prezidențială de preot și 

episcop, sau cel puțin că nu există motive teologice  imperioase împotriva acestui lucru.ŗ
52

 

Trebuie subliniat faptul că punctul de vedere ortodox, pe acest subiect în Declarația de 

Acord de la Cipru, este mult mai nuanțat decât reacțiile ortodoxe anterioare din 1997 și în anii 

imediat următori. Astfel partea ortodoxă susţine că mântuirea prin Hristos este dată la fel şi 

bărbaţilor şi femeilor, totuşi ei sunt diferiţi în ceea ce implică slujirea lor în viaţa internă a 

Bisericii şi nu vad nici un motiv teologic convingător pentru care Anglicanii, dar şi alte 

Biserici Occidentale se abat de la tradiţia Bisericii şi au trecut la hirotonirea femeilor. 

Motivele prezentate sunt după cum urmează:   

  

i. „Săvârşitorul Euharistiei acționează în persona Hristică. Deși Hristos, în persoana 

căruia acţionează săvârsitorul euharistic este eshatologic Hristos, nu avem voie să 

înţelegem din aceasta, fără o examinare mai profundă a problemei, că 

masculinitatea nu este natura sa specifică umană, și prin aceasta o parte din 

identitatea Sa. Precizând că „în Hristos nu mai este nici bărbat, nici femeieŗ Pavel, 

în funcție de context arată clar că s-a referit la situația care rezultă din botez, în 

timp ce Maxim Mărturisitorul vorbește despre depășirea diviziunii și conflictul între 

sexe și nu de eliminarea finală a diferenței lor. Această chestiune, ortodocșii cred, 

că ar fi trebuit să fi fost luată în considerare mai profund, înainte ca orice decizie să 

fie luată și să se acționeze pentru hirotonirea femeilor, în special în contextul 

dialogului ecumenic. 

 

ii. Deși Biserica trebuie să asculte societatea și așteptările sale, considerațiile 

sociologice nu sunt  

suficiente pentru a justifica inovațiile referitoare la slujirea Bisericii, în special în 

forma sa euharistică. Considerațiile teologice și ecleziologice sunt mai decisive. În ceea ce 

privește hirotonirea femeilor în treapta de preot, ortodocșii nu simt că fac o nedreptate 

femeilor prin a nu le hirotonirii, deoarece hirotonirea nu implică exercitarea unei fel de 

putere (potestas), dar este un serviciu specific comunităţii. Femeile, la fel ca mulți alți 

membri laici ai Bisericii, au propriile lor slujiri, care nu sunt în nici un fel inferioare faţă de 

taina hirotonirii. 

 

iii.  Ortodocșii cred că, în contextul dialogului ecumenic în curs de desfășurare, probleme 

de o asemenea gravitate și importanță ca hirotonirea femeilor la preoție necesită o 

examinare teologică profundă. Costul schismei sau a perpetuării diviziunilor este 

prea mare pentru a compensa orice beneficii pastorale care pot rezulta dintr-o 

                                                
52 The Church of Triun God, (VII.36).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 931 

astfel de inovație. În timp ce apreciază motivația pastorală care a condus 

Comuniunea Anglicană să hirotonească femei la preoție, ortodocșii cred că 

dimensiunea teologică a acestei chestiuni rămâne deschisă, și merită în continuare 

o atenție profundă și studiu în dialogul ecumenicŗ
53

 

 

Aşa cum reiese din Declaraţie, problema hirotoniilor femeilor rămâne deschisă, mai 

ales că în aceată problemă nu există nici o învăţătură sinodală. Este necesară o examinare 

suplimentară pentru a se stabili dacă hirotonirea femeilor constituie, din punct de vedere 

ortodox, o abatere de la învăţătura Mântutorului şi a Sfinţilor Apostoli. Dacă aceasta este o 

îndepărtare de învăţătura creştină primară, atunci ruptura dintre cele două Biserici se 

adânceşte din ce în ce mai mult, iar atitudinea anglicană pe această problemă nu a făcut decât 

să dărâme tot ce s-a realizat bun în acest dialog, iar dacă nu, să se anlizeze în ce măsură 

hirotonia femeilor în Comuniunea Anglicană afectează comuniunea care se urmăreşte să se 

realizeze cu Biserica Ortodoxă. Dacă diferențele pe aceată problemă pot fi acceptate în 

interiorul dialogului, deşi este greu de crezut acest lucru, atunci anglicani și ortodocși pot și 

trebuie să lămurească şi alte probleme în  etapele următoare pentru a rezolva apropierea dintre 

ei. 

Trebuie prezentat şi faptul că în ultimii douăzeci, treizeci de ani de când a apărut 

această problemă, atitudinea ortodocşilor a început să se schimbe. În 1996 a existat o 

consultare care a avut loc între teologii ortodocși și vechii catolici despre subiectul „Imaginea 

lui Hristos și Genulŗ. Lucrările prezentate în cadrul consultării, în care multi teologi greci şi-

au exprimat punctul de vedere,  au fost publicate iar cei care au luat parte la consultare nu au 

văzut nici un motiv teologic împotriva hirotoniilor femeilor.
54

 Lucrările publicate de către 

Comisia Ortodoxă-Veche Catolică au devenit unul din documentele oficiale ale dialogului 

anglican-ortodox. Există teologi din alte biserici ortodoxe care au un punct de vedere similar. 

Mai trebuie precizat şi că există un contrast considerabil între punctul de vedere 

ortodox exprimat în Declarația de Acord de la Cipru şi atitudinea oficială a Bisericii Romano-

Catolice. Papa, Ioan Paul al II-lea, a declarat că Biserica nu are autoritatea să facă orice 

schimbare în tradiția Bisericii şi că doar bărbaţii pot fi hirotoniţi la preoție și episcopat. El 

chiar a interzis discutarea problemei în Biserica Romano-Catolică.
55

  

 

Ultimele două secțiuni ale Declaraţiei iau în discuţie subiectele: Erezie, Schismă și 

Biserică; Recepție în Biserică. Primul subiect are strânsă legătură cu hirotonia femeilor 

deoarece unii au socotit hirotonirea femeilor ca erezie.  Comisia precizează ce este o erezie şi 

când trebuie folosit acest termen. S-a ajuns la un acord de ambele părţi că „utilizarea 

                                                
53 The Church of Triun God, (VII.37). 
54 Vezi:Urs Von Arx & Anastasios Kallis, ŖCommon Considerations:The Orthodox-Old Catholic Consultation 

on the Role of Women in the Church and the Ordination of Women as an Ecumenical Issueŗ, în  Anglican 

Theological Review(LXXXIV) Summer 2002, nr.3, pp.501-503; Peter-Ben Smit, A Dialogue of Paradoxes: 

Orthodox―Old CatholicDialogue, 

<http://www.academia.edu/6700785/A_Dialogue_of_Paradoxes_Orthodox_Old_Catholic_Dialogue_in_Katya_

Tolstaya_ed._Orthodox_Paradoxes_Leiden_Brill_2014, >, 23.02.2015;  
55 Pr. Prof. Hugh Wybrew, Anglican-Orthodox Theological Dialogue: ŖThe Church of the Triune Godŗ,lucrare 

în mss. p.8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 932 

imprecisă și imprudentă a cuvântului „erezieŗ poate conduce la percepția că cuvântul este mai 

mult o problemă decât un ajutor în relaţia cu retratările teologice emergente sau 

reconsiderările și recuperarea anumitor practiciŗ(VIII.6.). Se sugerează că termenul ar trebui 

să fie utilizat numai în sensul său clasic, adică o negare a credinței apostolice. Această 

afirmație este importantă, având în vedere că Declarația însistă pe biserica locală ca 

manifestare într-un timp dat și loc a  Bisericii catolice. Bisericile locale din diferite părți ale 

lumii trebuie să proclame Evanghelia în diferite situații culturale, însă mesajul Evengheliei 

explicat şi prin Sfânta Tradiţie nu trebuie schimbat pentru a fi adecvat unei situaţii sociale sau 

culturale pentru diferitele biserici creştine. Diversitatea legitimă a bisericilor locale, nu trebuie 

să afecteze relația cu celelalte biserici. 

 

Declarația subliniază că există o distincție între primirea de noi idei și cea de practici 

noi. Prima poate fi un proces de lungă durată, care nu afectează structurile Bisericii. Cea din 

urmă afectează imediat aceste structuri. Printre acestea Declarația include şi hirotonirea 

femeilor. Paragraful de încheiere accentuiază că astfel de evoluții structurale într-o singură 

biserică poate cauza probleme pentru alte biserici dar, din nou afirmă că hirotonirea femeilor 

este o chestiune teologică deschisă: 

„Dacă astfel de hirotonii contrazic sau nu învățătura dogmatică a Bisericii, riscând 

să devină în acest fel  eretice, poate rămâne un subiect deschis, în perspectiva unei receptari 

care poate evolua în timp. Dar recunoașterea și acceptarea  hirotoniei  în cazul femeilor 

preoţi şi episcopi este o chestiune care privește viața practică a comunităților ecleziale 

implicate, inclusiv comuniunea sacramentală. Dacă  problemele de credință pot face obiectul 

unor discuții lungi, probleme legate de ierahie și slujire sunt probleme practice, care  

afectează în mod direct acceptarea reciprocă. Din acest punct de vedere hirotonirea femeilor 

ca episcopi este mai problematică în ceea ce privește  acceptarea mutuala  decât hirotonirea 

lor ca preoti, pentru că bisericile pastorite de acelasi episcop își accepta reciproc structurile 

ecleziale. Scopul final al tuturor dialogurilor teologice oficiale, inclusiv cel al nostru, este 

acceptarea  bisericilor noastre una de către alta, în slujire și structura  ecleziala, precum și 

în credință. În toate discuțiile, deciziile și acțiunile lor, bisericile noastre trebuie să aibă 

acest obiectiv permanent în minte.ŗ
56

 

 

 A treia Declaraţie de Acord este, probabil,  fructul cel mai remarcabil până în prezent. 

Înregistreaza numeroase acorduri teologice între membrii comisiei, iar în privinţa punctelor 

rămase deschise dialogul asupra lor se face într-un spirit de respect reciproc, dar şi 

accentuându-se  nevoia de a continua acest dialog teologic. 

 

Toate cele trei declaraţii ar trebui supuse unui proces de recepție. Bisericile anglicane 

și ortodoxe care au aprobat  acordurile comisiei ICAOTD trebuie să decidă acum cât de 

departe au fost aceste Declaraţii de  Acord faţă de viaţa internă a fiecărei Biserici. Acesta este, 

cred, un proces de lungă durată, și este puțin probabil că va duce la o schimbare imediată în 

viaţa internă a celor două Biserici dar şi în relația dintre ortodocși și anglicani. Dar, dacă 

ambele Biserici se iau în serios, se va stimula gândirea despre subiectele pe care Comisia le-a 

                                                
56 The Church of Triun God, (IX.29.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 933 

prezentat. De-a lungul  anilor de la constituirea Comisiei mixte de Dialog Anglicano-

Ortodoxe s-au făcut paşi importanţi spre realizarea dezideratului final, unitatea deplină a 

Bisericilor Ortodoxă şi Anglicană. Aceşti paşi cer imperios continuarea dialogului între cele 

două Biserici în pofida dificultăţilor care au existat şi care mai există încă. 

Partea ortodoxă, trebuie să apeleze la răbdarea şi înţelepciunea sa tradiţională, datorită 

drumului deosebit de greu şi de anevoios, spre unitate cu anglicanii, pentru a nu se pierde ce 

s-a câştigat până acum; rupturile şi schismele sunt uşor de realizat însă drumul către unitate 

este, poate, cel mai greu de realizat dacă stăm şi privim în istoria Bisericii. 

Partea Anglicană, trebuie să fie mult mai atentă la hotărârile pe care le ia in interiorul 

ei, mai ales în privinţa puntelor sensibile ca hirotonirea femeilor şi deschiderea din ce în ce 

mai mare faţă de recunoaşterea căsătoriilor de acelaşi sex şi hirotonirea homosexualilor. 

Aceste puncte stârnesc iritare nu doar părţii ortodoxe, care este foarte conservatoare în 

învăţăturile sale dogmatice cultice şi pastorale, ci şi în rândul unor  Provinciilor Anglicane. 

Aceste fapte, dacă nu sunt privite cu responsabilitate şi nu ţin cont şi de partenerii de dialog, 

ar putea duce la „răcireaŗ relaţiilor ortodoxe-anglicane, la neîncredere şi chiar la întreruperea 

dialogului dintre cele două Biserici.  

Creștinismul la nivel mondial este din ce în ce mai divers, dar în acelaşi timp este tot 

mai important ca toți creștinii să lucreze împreună pentru a propovădui și a trăi Evanghelia 

într-o viziune reconciliantă, într-o lume care nu este numai divizată, ci este marcată de 

creșterea intoleranței religioase și fanatism. În aceste condiții, Dialogul Ortodox-Anglican, are 

marele merit că promovează o abordare motivată și rezonabilă a credinței și vieţii Bisericii și 

caută unitatea în diversitate a tuturor discipolilor lui Iisus Hristos care cred în Dumnezeu cel 

care este Tatăl, Fiul și Duhul Sfânt. 

 

„Această lucrare a beneficiat de suport financiar prin proiectul “Rute de 

excelenţă  

academică în cercetarea doctorală şi post-doctorală – READ” cofinanţat din 

Fondul Social European, prin Programul Operaţional Sectorial Dezvoltarea Resurselor 

Umane 2007-2013, contract nr. POSDRU/159/1.5/S/137926.” 

 

Bibliografie 

1. Agreed Statement on the Autority of the Councile (AO/JDD.119); 

2. Anglican-Orthodox Dialogue, The Dublin Agreed Statement 1984; 

3. Autority and Primacy,(AO/JDD.281), lucrare în manuscris; 

4. Basil of Brusseles, Arhchbishop, ŖInfallibility or Indefectibility?ŗ(AO/JDD.111); 

5. Chiţescu N. Prof. şi Nifon Mihăiţă, Arhimandrit, Întrunirea comisiei de dialog 

ortodoxo-anglican (Odessa, 12-19 septembrie 1983); 

6. Chiţescu N. Prof., The Ordinaţion of Women from an Othodox point of View, 

(AO/JDD.186), lucrare în manuscris; 

7. Every E., Canon, ŖThe Filioqueŗ, (AO/JDD.74, lucrare în manuscris; 

8. General Synod, The Anglican-Lutheran, Anglican-Reformed and Anglican-orthodox 

Dialogues: A Backgraound paper, A Report by the Board for Mission and Unity; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 934 

9. Germanos, Strenopoulos, Metropolitan of Thyateira, The Relations between the 

Anglican and the Orthodox Churches, published by Rev. Thomas Papadopoulos, 

Cardiff,1942; 

10. Inspiration and Revelaţion in Holy Scryptures- Nine Principles (AO/JDD.139, 

AO/JDD.121), lucrare în manuscris; 

11. Justinian, Patriarhul României, ŖRaporturile anglicano-ortodoxe, preludiu al unirii 

Bisericilorŗ, în Ortodoxia, X (1958), nr. 2; 

12. K.G.A. Bell, Documents on Christian Unity, Third Series 1930-1948, Oxford 

University Press, London,1948; 

13. Kolchitskii,N.F.,  ŖThe Anglican Hierarchy and Its Validityŗ, în Major Portions of the 

Procedings of the Concerence of Heads and Reprezentatives of Autocephalus 

Orthodox Churches,YMCA Press, Parice, France, 1948; 

14. Lubardić, Bogdan, ŖThe International Commission for Anglican-Orthodox 

Theological Dialogue: Assessment of its Work and Future Prospectsŗ, Nikolaos 

Asproulis et alii (eds.), Orthodox Handbook on Ecumenism, Regnum Books 

International, Oxford,  2014; 

15. Ordinaţion of women to the Priesthood; Anglican Decision and Reports, 1966-1977 

(A/RCOWC.1); 

16.  Romanides, J.Pr.. Prof. , ŖThe Filioqueŗ(AO/JDD.166), lucrare în manuscris; 

17. Smit, Peter-Ben, A Dialogue of Paradoxes: Orthodox―Old CatholicDialogue, 

<http://www.academia.edu/6700785/A_Dialogue_of_Paradoxes_Orthodox_Old_Cath

olic_Dialogue_in_Katya_Tolstaya_ed._Orthodox_Paradoxes_Leiden_Brill_2014>; 

18. Statement on the Churchas a Euharistic Community, sub-commision 3, Garden City, 

N.Y. July 8-12, 1974 (AO/JDD.92), lucrare în manuscris; 

19. The Church of Triun God - The Cyprus Statement agreed by the International 

Commission for Anglican Ŕ Orthodox Theological Dialogue 2006, The Anglican 

Communion Office, London, UK, 2006; 

20. The Dublin Agreed Statement 1984; 

21. The Knowledge of Gog- Three Theses by the Truro sub-commission (AO/JDD.121A) 

lucrare în manuscris; 

22. Urs Von Arx & Anastasios Kallis, ŖCommon Considerations:The Orthodox-Old 

Catholic Consultation on the Role of Women in the Church and the Ordination of 

Women as an Ecumenical Issueŗ, în  Anglican Theological Review(LXXXIV) 

Summer 2002, nr.3; 

23. Ware Kalistos, Arhimandrite & Davey Colin, The Revd.,  Anglican-Orthodox Joint 

Doctrinal Commission,  Anglican-Orthodox Dialogue: the Moscow Statement Agreed 

by the Anglican-Orthodox Joint Doctrinal Commission, 1976, with introductory and 

supporting material,  London, SPCK, 1977; 

24. Wybrew, Hugh, Pr. Prof., ŖThe Mystery of the Church in the Dublin Agreed 

Statementŗ, în Sobornost, vol. 8, nr.1, 1986; 

25. Wybrew, Hugh, Pr. Prof., Anglican-Orthodox Theological Dialogue: 

ŘThe Church of the Triune Godř, lucrare în manuscris. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:12 UTC)
BDD-A22234 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

