
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 

597 

 

THREE DIMENSIONS OF THE AESTHETIC EXPERIENCE 
 

Lorena-Valeria STUPARU 
Institute of Political Sciences and International Relations of the Romanian 

Academy, Bucharest 
 

 

Abstract: In the first part of this study I intend to show what aesthetic ŗcontemplationŗ means 

(associated with the  notions of concentration and attention towards the aesthetic object), i.e. 

an act which paradoxically represents a fundamental characteristic of this kind of intuitive 

experience. The second part of the study aims to show the connection between the intensity of 

aesthetic experience and  the liberty based on the aesthetic principle of democratization of 

taste.  

 

Keywords : aesthetic experience, concentrated contemplation, emotion, taste, liberty 

 

 

1. Contemplația concentată și intuiția ideii 

 

În cele ce urmează voi încerca să arăt ce înseamnă din punct de vedere estetic 

„contemplațiaŖ (asociată cu noțiunile de concentrare și atenție în direcția obiectului estetic), 

act în care în mod paradoxal se regăsește o caracteristică fundamentală a acestui tip de 

experință prin excelență intuitiv.  

Atunci când afirmă că trăirea estetică „e pur şi simplu contemplaţieŖ, Schopenhauer nu 

face altceva decât să formuleze în mod explicit un punct de vedere (al atitudinii 

„privitoruluiŖ) prezent în istoria filosofică a esteticii începând cu Pitagora, trecând prin 

Aristotel şi Toma din Aquino spre  vârsta modernă a esteticii ca disciplină autonomă. Dacă în 

prima jumătate a secolului al XIX-lea frumosul fusese principala noţiune a esteticii, în a doua 

jumătate a aceluiaşi secol „trăirea estetică (sau cunoaşterea, sau experienţa estetică, după cum 

sună sinonimele ei) s-a situat pe primul plan al gândirii estetice cu mai multă vigoare decât în 

secolul luminilorŗ (1, p. 151). Explicaţia se află în constatarea teoretică a faptului că în timp 

ce obiectele frumoase sunt mult prea diverse pentru a le descoperi trăsături comune şi a 

formula o teorie generală a frumosului, „se pot găsi trăsături comune ale sentimentelor pe care 

le trăim în faţa obiectelor frumoase; altfel spus: trăsăturile comune ale trăirilor esteticeŗ (1, p. 

151). 

Pornind de la această ipoteză, teoria cea mai simplă ar fi aceea potrivit căreia „trăirea 

estetică e aceea care, în felul său, nu generează alte trăiriŗ (W. Wundt, G.T. Fechner, J. Cohn). 

Dacă teoria hedonistă vedea în trăirea estetică un sentiment de plăcere (după G. Santayana 

„frumosul e doar plăcerea obiectivatăŗ), teoriile cognitive susţin că trăirea estetică e un fel de 

cunoaştere, iar reprezentantul ei cel mai de seamă B. Croce (alături de K. Fiedler) considera 

trăirea estetică drept o „intuiţieŖ, o „sinteză spiritualăŖ, „o iluminare a cugetului, o formulă 

exactă, foarte potrivită pentru definirea unui fenomenŗ (1, pp. 452Ŕ454). Altfel spus, trăirea 

estetică ar avea valoare integrativă (Tudor Vianu, 2). Contrariul teoriei cognitive este 

iluzionismul, cu mai multe variante, afirmând în esenţă îndepărtarea de realitate, tendinţa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:21 UTC)
BDD-A22193 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 598 

către lumea amăgirilor, a aparenţelor imaginaţiei proprii trăirii estetice (Lange; E. von 

Hartmann, A. Meinong). Teoria naturii active a trăirilor estetice, intropatia, avându-i ca 

reprezentanţi pe Herder, Novalis (precursori), Vischer, Lotze şi dezvoltată de Th. Lipps, 

susţine teza că „trăirea estetică îşi atinge scopul numai atunci când îşi transpune propria sa 

acţiune asupra obiectului, atribuindu-i astfel însuşirile estetice pe care obiectul în sine nu le 

posedăŗ (1, p. 456). Altfel spus, subiectul îi împrumută obiectului propriile-i forţe 

contemplative. 

Opusă intropatiei este teoria contemplaţiei care susţine că trăirea estetică este „o trăire 

specifică privitorului, suscitată prin actul concentrării şi supunerii pasive (s.a.) faţă de obiectŗ 

(1, p. 457), avându-i drept reprezentanţi principali pe O. Kùlpe, J. Segal, H. Siebeck. Ca 

percepţie de un gen aparte, ca Ŗatitudine contrară celei obişnuite, care, fiind subordonată vieţii 

practice, sesizează din câmpul vizual şi auditiv numai acele elemente care în momentul dat 

sunt importante sau necesareŖ, contemplarea este deplină, pasivă, concentrată, „se cufundă în 

obiect, se împlineşte cu el, devine oglinda obiectuluiŗ (Schopenhauer) (1, p. 458). 

Momentul „contemplării concentrateŗ este surprins şi de Roman Ingarden în analiza 

trăirii estetice, dar aici contemplarea are un caracter activ: „Trăirea estetică constituie o fază 

de viaţă foarte activă, în care numai în anumite momente intervine receptarea pasivăŗ (3, p. 

287). Aceasta debutează prin apariţia unei calităţi deosebite pe fundalul unui obiect perceput 

sau imaginat, calitate a lucrului sau a procesului care nu-l lasă indiferent pe subiectul trăirii şi 

„formează un întreg desprins din cursul firesc al vieţii cotidieneŗ (3, p. 288), integrându-se 

ulterior în totalitatea vieţii noastre. Această emoţie estetică prealabilă „nu are nimic comun cu 

aşa-numita «plăcere»ŗ, iar „faza legată de ea nemijlocit constă în contemplarea concentrată şi 

activă a calităţii care la început doar ne-a emoţionatŗ (3, p. 289). Elementele trăirii estetice 

sunt, după Roman Ingarden, de natură emoţională (desfătarea), activ creatoare (crearea 

obiectului estetic, ca întreg structurat calitativ) şi receptoare („primirea concretă a produselor 

calitative constituie şi confirmarea modului propriu de a fi al obiectului esteticŗ). După acelaşi 

autor există o deplină conlucrare între subiectul şi obiectul trăirii, un fel de întâmpinare 

reciprocă, am putea spune: „Nu faptul concret, ci «cum» şi «ce» adică produsul pur calitativ 

este acel ceva la a cărui constituire duce trăirea estetică şi spre a cărui receptare ca obiect 

estetic este orientat subiectul trăiriiŗ (3, p. 289). 

Autori actuali reiau tema contemplației concentrate, cu un accent aparte asupra 

dimensiunii senzoriale a acestui act și a atenției pe care o implică. Considerând percepția 

drept momentul definitoriu al experienței estetice, Colin Leath împărtășește o teorie estetică 

care gravitează în jurul a două idei: „În primul rând, orice experiență poate fi numită 

experiență estetică; în al doilea rând, calitatea de experiență estetică poate fi determinată prin 

intensitatea și durata de concentrare a unui individ asupra experiențeiŗ. Prima idee se bazează 

pe faptul că „orice experiență este și percepțieŗ, iar percepțiile noastre cele mai concentrate  

au întotdeauna o „calitate esteticăŗ. Potrivit lui Leath, „experiența estetică nu este 

caracterizată de distanță, dezinteres, sau de frumusețe, așa cum unii esteticieni au presupus, ci 

de o concentrare originară, proprie  organismului,  făcându-l să perceapă mediul cu o 

percepție sporită, mai vieŗ (4).   El ajunge la concluzia că experiența estetică pozitivă 

înseamnă o formă de concentrare care exclude orice altă dorință, iar concentrarea asupra unui 

anumit aspect reprezintă caracteristica universală a experienței estetice. O altă observație utilă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:21 UTC)
BDD-A22193 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 599 

pentru subiectul nostru constă în aceea că lucrurile care ne atrag atenția și implică această 

concentrarea estetică  presupun totodată și o nouă dimensiune a realității. Astfel, în ciuda 

rezervelor lui Colin Leath față de ideea kantiană a „dezinteresuiŗ propriu experienței estetice, 

aceasta, pornind de la facultatea umană a unei percepții concentrate  îndeplinește calitatea 

experienței estetice de „finalitate fără scopŗ. 

 

Discutând elementele experienței artei, Dewitt H. Parker folosește termenii „emoțieŗ și 

„sentimentŗ în același sens. Dar, departe de a reduce experiența estetică, precum Colin Leath 

la sentimentul pozitiv de plăcere (ale cărui cauze sunt mai curând fiziologice, decât 

contemplative) și la concentrația asupra acestei plăceri, Parker stabilește cu această ocazie 

distincția între experiența estetică ce rezultă din creația artistică și experiența estetică a 

receptorului de artă: „Opera de artă este în primul rând o expresie a personalității artistului și, 

în al doilea rând, scopul său este de a oferi un mediu comun de exprimare pentru experiența 

tuturor oamenilorŗ (5). Astfel, experiența estetică este vehiculată prin intermediul unui suport 

material care induce o anumită stare emoțională: „Într-o pictură, de exemplu, există culori; 

într-o bucată de muzicale, tonuri; într-un poem, cuvinte-sunete. Acestui material, pe de altă 

parte, îi sunt atașate sentimente vagiŖ. Mai departe teoreticianul definește experiența estetică 

drept rezultat al funcției artistice a simbolului de a reprezenta lucruri care nu pot fi observate 

de percepția comună: „Culorile unui tablou sunt interesante nu numai pentru culorile 

frumoase, ci ca simboluri ale unui peisaj; cuvintele pline de farmec ale unei balade ne 

stimulează nu doar prin muzica lor, dar și datorită unor acțiuni sau evenimente pe care le aduc 

în minte. Acest lucru implică, psihologic vorbind, că anumite idei Ŕ ale copacilor și ale norilor 

în pictura, ale barbaților și faptelor acestora din poem  - sunt asociate cu elementele senzoriale 

și constituie semnificația lorŗ (5). 

Cu o afirmație precum  „senzație este datul experienței esteticeŗ Parker ilustrează 

radicalismul estetic,  în timp ce susținând că „puterea sa de a exprima depinde un proces 

suplimentar prin care se leagă gândurile cu sentimenteleŗ el se situează în aria esteticii 

reflexive. 

Dincolo de artificialitatea gândirii reflexive, potrivit lui Parker există două 

caracteristici ale sentimentului estetic în relația sa cu senzațiile și ideile care trebuie luate în 

considerare în orice explicație, și anume „obiectivarea în ele și universalitatea acestei 

conexiuniŗ (5).  

Într-un studiu semnat de Slobodan Markovic, experiența estetică este definită drept „o 

experiență diferită calitativ de orice experiență de zi cu zi și similară cu alte state excepționale 

ale mințiiŗ (6). Potrivit lui Markovic, caracteristicile prin excelență ale experienței estetice 

sunt:  „fascinația având un obiect estetic (concentrație emoțională și atenție intensă), 

evaluarea realității simbolice a obiectului (angajament cognitiv ridicat) și un puternic 

sentiment de unitate cu obiectul fascinației esteticeŗ. Acest autor propune un model care 

conține două niveluri paralele de prelucrare a informației estetice: primul nivel implică două 

sub-niveluri narative, adică povestea (tema) și simbolismul (semnificațiile profunde); la 

rândul său, al doilea nivel implică tot două sub-niveluri, și anume „asociații perceptuale 

(semnificații implicite ale caracteristicilor fizice ale obiectului) și detectarea regularităților 

compoziționaleŖ. Markovic consideră că aceste două sub-niveluri „sunt hotărâtoare pentru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:21 UTC)
BDD-A22193 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 600 

experiența esteticăŖ pentru că necesită „anumite dispoziții specifice cognitive ale 

personalității, precum expertiza, gândirea creativă  și deschiderea spre experiențăŖ. Dacă o 

experiență estetică poate fi identificată  în cadrul proceselor creative ce apar în artă, știință și  

joc, „emoția estetică poate fi definită ca o evaluare afectivă a simbolismului operei sau drept 

detectare a regularităților compoziționaleŖ (6). Acest autor susține, pe baza observațiilor și 

analizelor detaliate că „în timpul experienței estetice persoanele sunt în stare de intensă 

implicare și atențieŗ tocmai datorită puternicei concentrări asupra și fascinației exercitate de 

obiectul estetic. Mai mult „ei își pierd conștiința de sine, conștiința mediului înconjurător, 

precum și simțul  timpuluiŖ (6). Această caracteristică a experienței estetice (faptul de a scăpa 

din timpul fizic și într-un anumit sens de a „suspendaŖ datele propriei conștiințe și cele ale 

lumii înconjurătoare) este similară cu acea aflată în „concentrareŖ de Colin Leath. În plus, o 

altă caracteristică se referă la domeniul cognitiv- acesta fiind semantic, simbolic și imaginativ 

un aspect al experienței estetice, alături de caracteristica afectivă a acesteia. 

Toate teoriile enumerate surprind câte un aspect al adevărului trăirii estetice, dar 

definiţia cea mai adecvată pare aceea în care intră elementul contemplaţiei.  

În acest sens, emoţia care însoțește contemplația estetică se datorează revelației unei 

idei percepute în mod sensibil, prin mijlocirea simţurilor. În ceea ce priveşte aspectul 

contemplativ, Adrian Maniu arăta că „emoţia estetică se datoreşte pătrunderii în conştiinţă a 

sentimentului creaturalŗ. Cât priveşte latura creatoare, „experienţa estetică determină în 

conştiinţă precis aceeaşi atitudine pe care a realizat-o Creatorul în momentul creaţiei. O 

poziţie care face posibilă asimilarea unor energii, să le spunem vitaleŗ (Cuvântul, 1927). 

Putem vorbi despre diferenţa dintre experienţa estetică şi experienţa religioasă, ca 

diferenţă dintre magic şi mistic, dintre iluzie şi realitate? Căci imaginaţia obligatorie pentru 

realizarea unei experienţe estetice ţine într-un fel de magie, dar nu de acea magie care îşi 

propune să îl păcălească pe privitor. Ci tot aşa cum magicianul creează iluzia realităţii, 

imagicianul, adică artistul creează la rândul lui iluzia unei lumi adevărate. 

Nikolai Berdiaev vorbea despre o „religie a estetismuluiŗ proprie simboliştilor, care îşi 

propunea transmutarea existenţei în artă (a trăi „frumosŖ, frumuseţea fiind unu numai ţelul 

artei, dar şi al vieţii). Dar această dorinţă este însoţită de căutări şi chinuri „mai măreţeŗ decât 

realizările artei: „Catastrofismul creator al simboliştilor autentici trebuie să ajungă la negarea 

sacrificială a artei, dar prin artă, şi în interiorul artei înseşiŗ (7, p. 280).  

 

2. Democratizarea gustului 

 

Un exemplu paradigmatic în acest sens este viața lui Jean Arthur Rimbaud care a 

renunţat la literatură, fiind totuși „canonizatŗ ca un sfânt al literaturii : „Dacă nu s-ar ivi din 

când în când câte un Rimbaud, care să scuture conştiinţele, omul ar putea dormi în sfârşit fără 

grijă. Dar vine ŕ şi iată că brusc se produce un decalaj; conceptele cele mai onorabile se 

fărâmiţează, valorile cele mai stabile se prăbuşesc. Totul trebuie luat de la capăt. Arta începe 

să aibă iz de incendiu, de scaun electric; ea ne apare dintr-o dată ca un lucru înspăimântător, 

ca lucrul înspăimântător prin excelenţă. Pune sub semnul întrebării până şi persoana poetului, 

îi pipăie rezistenţele; îi încearcă puterea de îndurare; nu mai e lucrarea neprimejdioasă a unei 

muze delicate şi sterpre, ci acţiunea unei voinţe absurde şi carnivoreŗ (8, p. 460). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:21 UTC)
BDD-A22193 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 601 

Poate egal îndreptăţită este imaginea acrobatului care nu mai poate merge cu siguranţa 

pământului sub tălpi (fie din plictiseală, fie pentru că nu-şi mai permite), cucerindu-şi printr-o 

periculoasă echilibristică fiecare milimetru al traiectoriei care singura îi dă puterea de înălţare 

(poetul cu tălpi de vânt îşi va străbate ţinuturile imaginare atâta timp cât acestea nu vor fi 

preferate realului cel mai arid şi la propriu şi la figurat) : „(...) Spiritul lui se situează şi încă 

într-un chip înspăimântător, în însuşi miezul tuturor spaimelor noastre; poate e singurul care 

cere ceva ce nu e în stare nimeni să-i acordeŗ (8, p. 442). 

El va şti foarte bine aceasta. Prin metoda vizionarului îşi propusese să ajungă la 

necunoscut; necunoscutul nu are corespondent fictiv, nereal, el are mai degrabă semnificaţia 

numenului, şi în consecinţă vizionarismul ar fi devenit mijlocul de a pătrunde în realitatea 

absolută, dacă Rimbaud însuşi nu ar fi renunţat la practicarea lui: „m-am prefăcut într-o operă 

fabuloasă: mi-am dat seama că toate făpturile au o fericire a lor dinainte hărăzită; acţiunea nu 

înseamnă viaţă, ci un anume chip de a cheltui o putere oarecare, o enervare (...) mi se părea că 

fiecărei fiinţe alte vieţi i se cuvin de drept. Domnul acesta nu ştie ce face; este un înger. 

Familia aceasta este o liotă de câini. De faţă cu mai mulţi inşi, vorbeam cu glas tare cu una din 

clipele trăite în celelate vieţi ale lor. Astfel am ajuns să mă îndrăgostesc de un porcŗ (9, pp. 

156Ŕ157). 

Comparându-l pe Rimbaud cu Mallarmé, A. Thibaudet, pentru a spulbera ideea că cei 

doi poeţi corespund unor mistificări, declară că prin Mallarmé luăm contact cu poezia la 

extremitatea sa cea mai fină, cea mai logică, cu poezia pură care l-a avut ca urmaş pe Valéry. 

Poezia lui Rimbaud este aceea în care se dezlănţuie forţele visului. Urmaşul său este Claudel. 

Locul lui Mallarmé este acela al omului care a citit toate cărţile dar a cărui carne este tristă 

(„La chair est triste, hélas! Et jřai lu tous les livresŗ). Locul lui Rimbaud pare a fi al celui care 

ar fi putut scrie toate cărţile, dar care, ajuns la limitele propriei literaturi n-a mai scris. 

Rimbaud era un drumeţ pentru care viaţa autentică însemna a merge. A parcurs pe picioare o 

mare parte din Europa şi din Africa. Alieniştii au descris şi clasificat de mult timp acest gen 

de nebunie ambulatorie care este ca şi celalte, dezvoltarea anormală a unei tendinţe naturale. 

Din grupul „poeţilor blestemaţiŖ, este de părere George Hanganu (10) figura lui 

Rimbaud se detaşează ca fiind cea mai tragică dintre toate. Acest copil de geniu („enfant de 

génieŖ) care poartă cu sine viziunea altor lumi, satanic şi inocent îmbogăţeşte dintr-o dată 

literatura franceză cu o operă pe cât de complexă pe atât de singulară, care depăşeşte în 

semnificaţii tot ce s-a scris până la el şi după aceea. La rândul său, Paul Claudel se întreabă : 

„Este un fapt comun a vedea un copil de 16 ani înzestrat cu facultăţile de expresie ale unui om 

de geniu? ŕ Cum poate fi numit un eveniment atât de straniu?ŗ. 

Încercând un avertisment în legătură cu spiritul cărţii sale, Jean-Marie Carré (11) 

apelează la efectele retorice ale întrebărilor: „ (...) Ce să spui despre viaţa sa? Există vreuna 

mai emoţionantă, mai enigmatică? Câte nu s-au scris despre el, despre caracterul şi destinul 

său? Vine din partea cerului sau din infern? Este un ales sau undamnat? Înger sau demon, ce 

este? ŕ probabil şi nul şi celălalt?ŗ 

Emoţia estetică pe care o trăieşte cititorul lui Rimbaud este tulbure şi tulburătoare în 

acelaşi timp. Un sentiment ambiguu în care se amestecă în acelaşi timp solidarizarea cu 

personajul tragic, fascinaţia expresiei şi respingerea unora dintre viziuni intervine, activ, în 

construirea acestui „obiect esteticŗ. Dar dincolo de disconfortul existenţial care transpare 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:21 UTC)
BDD-A22193 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 602 

printre rânduri rămân frumuseţea şi „neaşteptatulŗ formei, care se răsfrânge, eliberatoare şi 

luminoasă şi asupra cititorului, cum se va fi răsfrânt în mintea scriitorului în momentul aflării 

expresiei adecvate: „În orice seară, de pildă, s-ar afla turistul naiv, retras din erorile noastre 

economice, mâna unui maestru însufleţeşte clavecinul câmpiei; joc de cărţi în adâncurile 

eleşteului: oglinda evocatoare de regine şi de favorite; iată sfintele, vălurile, şi feciorii 

armoniei şi cromatismele deasupra unui asfinţit (...) răzvrătirile de odinioară forfotesc în 

mijlocul cerescului Imperiu; prin scări şi jilţuri Africa şi Occidenturile fi-vor clădite îndată 

Apoi, un balet al mărilor şi nopţilor cunoscute, o chimie fără preţ şi nişte melodii imposibile. 

Aceeaşi magie burgheză în toate punctele unde poştalionul ne va lăsa. Cel mai elementar 

fizician îşi dă seama că este cu neputinţă să se supună acestei atmosfere personale, negură de 

remuşcări metafizice, a cărei constatare închipuie de pe acum o mâhnire (...) sortit este 

făpturii chibzuite să le supravegheze. Totuşi nu vor avea loc surprinzătoare urmări de 

legendăŗ („Seară istoricăŗ, 9, pp. 187Ŕ188). 

Pentru exprimarea experienţei religioase teologul sau filosoful religiilor apelează la 

simboluri consacrate, dar pentru ascet, care trăieşte direct această experienţă în multe cazuri şi 

simbolurile sunt o „fază depăşităŖ. Pentru a exprima experienţa artistică pe care o trăieşte 

investind lucrurile simbolic, artistul apelează la simboluri personale. Ce altceva este 

experienţa artistică, decât o nevoie de comunicare originală a unor adevăruri esenţiale? O 

nevoie pusă în practică cu meşteşug şi talent. 

De aceea, experienţa estetică are o funcţie „prin excelenţă socialăŖ, după cum arăta 

Hans Robert Jauss, prin aceea că Ŗarta nu reprezintă o instituţie impusă, că adevărul ei nu 

poate fi combătut prin dogme şi nici «falsificat» prin logicăŗ (12, p. 39), prin „şansa 

emancipatoare a insubordonării sale funciareŗ prin care se explică uneori chiar „interesul 

instanţelor puterii pentru aservirea forţei sale de seducţie şi sublimareŖ, prin aceea că „ea a 

corespuns unei cerinţe pe care doar caracterul ludic al experienţei estetice a putut-o îndepliniŗ 

(12, p. 39). 

Acesta este, în mare parte, şi punctul de vedere apărat de Luc Ferry (13) care 

retrasează marile momente conceptuale ale unei istorii a subiectivităţii moderne sau a 

individualismului democratic. Ancheta asupra criteriilor frumosului şi ale gustului pune 

problema modernităţii în general: „cum poate fi fundamentată obiectivitatea pe subiectivitate, 

transcendenţa pe imanenţă? În alţi termeni: cum să gândim legătura (socială bineînţeles, dar 

nu numai) într-o societate care pretinde că pleacă de la indivizi pentru a reconstitui 

colectivul?ŗ (13, p. 41). 

Frumosul este lucrul care ne uneşte cel mai lesne şi în modul cel mai misterios („Sfânt 

este ceea ce leagă multe suflete unul de altulŖ, spunea Goethe), iar contemporanul Luc Ferry 

accentuează : „Contrar aşteptărilor, consensul în jurul marilor opere de artă este la fel de 

puternic ca în orice alt domeniu. Nu există mai puţin acord în privinţa măreţiei lui Bach sau a 

lui Shakespeare, decât în privinţa fizicii lui Einsteinŗ (13, p. 41). 

Cu alte cuvinte, cu toate că istoria esteticii (corespunzătoare momentelor gândirii 

moderne) restituie diversitatea, multiplicitatea, diferenţa, statutul subiectului după „moartea 

omuluiŖ, după multiplele deconstrucţii ale subiectivităţii metafizice, postulând interpretarea 

mai presus de fapte şi punctele de vedere singulare în defavoarea adevărului unic, ea ne 

revelează în acelaşi timp şi secretul „profanŗ al păstrării „unităţii omuluiŗ. În era 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:21 UTC)
BDD-A22193 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 603 

„postavangardeiŗ după Luc Ferry „inovaţia a încetat de a mai fi regula de aur şi întoarcerea la 

tradiţiile pierdute  primeşte o anumită legitimitate. În paralel, realul nu mai este definit ca 

haos, sfărâmătură, disarmonie sau disonanţă: literatura reînnoadă progresiv cu gustul 

povestirii, al personajelor „adevărateŖ, pictura nu mai exclude figuraţia, adesea proscrisă la 

sfârşitul anilor ř60 şi muzica savantă abandonează formulele cele mai extreme ale 

serialismului anilor ř50. Raţiunile acestei noi răsturnări (istoria artei este făcută din 

paradoxuri) sunt profunde: „ele angajează fără nici o îndoială o nouă figură a subiectului a 

raportului său cu lumea ŕ a acestei lumi căreia i s-a sugerat că retragerea ar putea fi azi 

caracteristica ei cea mai interesantăŗ (13, p. 49). 

În acest caz, sugestii despre o experienţă estetică foarte îndepărtată de aceea religioasă 

(ca suport), dar foarte apropiată (ca ideal şi atitudine) ne pot veni şi din domenii „frivoleŖ, ca 

acela al parfumurilor. Acesta este un domeniu care oferă posibilitatea de a te apropia de 

„altcevaŗ rămânând în lumea simţurilor. 

Experienţa estetică are finalitate, dar nu are scop (dezinteresul faţă de extraestetic). 

Declaraţia unui creator de parfumuri ascultată la un post de radio (R.F.I.) ilustrează această 

distincţie. Creatorul de parfumuri afirma că trăieşte ca un ascet (hrănindu-se cu lapte de 

mentă, lapte dulce cu migdale şi fursecuri cu ierburi), în casa lui de la Marakesh, pe care a 

conceput-o pentru a sluji un ideal de frumuseţe şi mai puţin dintr-o dorinţă personală. Acest 

ideal poate fi slujit cultivând tuberoze (parfumul la modă în 1999) şi captând cu ajutorul 

aparatelor electrice acel parfum care se revarsă apoi în „dâra pe care o lasă aceea care îl 

poartăŖ.  

Maurice Cogagnac descoperă sugestii estetice (într-o finalitate de ordin spiritual) și în 

duhul parfumurilor din Biblie: „Parfumurile sunt obiectul de predilecţie al mirosului. În lumea 

orientală, ele ocupă un loc de seamă. (...) Din vechea rădăcină din care s-a format cuvântul 

Ruah, tradus în general prin suflu, a apărut şi termenul reah: spaţiul parfumat, parfumul. 

Cântarea cântărilor este cartea parfumurilor. Miresmele umplu spaţiul poemului pentru a 

dezvălui, dincolo de farmecul senzual, prezenţa unui spirit care dă o altă dimensiune iubirii 

(...). (Ea) apare ca o grădină a iubirii, o viziune profetică a Edenului regăsit. Parfumul unei 

iubiri luminate înlocuieşte mirosul otrăvit al fructului oprit. (...) Fumul parfumat care se înalţă 

către Domnul are menirea de a-l împăca, pe când tămâia, parfum foarte preţios, este arsă în 

cazuri speciale, fiind considerată chintesenţa oricărei jertfe. (...) Parfumul (reah) este 

reprezentat deci ca o consfinţire a spaţiului capabil să primească prezenţa activă a Domnului 

(ruah)ŗ (14, pp. 76Ŕ77). 

Contactul cu aerul parfumat generează experienţe estetice sau/şi religioase în orice 

timp şi în orice loc, exprimând o atitudine simbolică faţă de existenţă. Indiferent de context, 

acestea decupează un spaţiu şi un timp din cotidian, stabilind o „comunicare verticalăŗ 

(Marcel Detienne) : „Un mit al tămâiei ne permite să desprindem o primă semnificaţie a 

aromatelor în plan cultual. (…) Soarele stropeşte trupul Leucothoei cu un nectar înmiresmat, 

făgăduindu-i astfel: «Ajungeve-i totuşi în înaltul cerului»ŗ. Din trupul topit se ridică o 

mireasmă şi o mlădiţă de tămâie și astfel „supliciul impus de un tată unei fiice seduse pe care 

voieşte să o despartă de iubitul ei şi să o fixeze în poziţia cea mai depărtată de Soare în 

corespunde metamorfoza unui corp sortit putreziciunii în contrariul acesteia, o plantă 

aromatică, al cărei produs, născut din Soare şi menit să-l întâlnească din nou îngăduie unui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:21 UTC)
BDD-A22193 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 604 

îndrăgostit şi iubitei sale să se regăsească, mai strâns uniţi ca înainte. De acum încolo 

aromatele ŕ în cazul de faţă tămâia ŕ sunt investite cu privilegiul de a face conjuncţia între 

Jos şi Susŗ (15).  

 

Astfel cercetarea fenomenologică a experienței estetice poate ajunge la concluzia că 

„esenţele se dezvăluie în istorieŗ așa cum a făcut-o Mikel Dufrenne care se întreabă totodată: 

„Experienţa estetică prin care socotim că descoperim arta (s.m.) nu este cumva actul artei în 

noi şi efectul unei inspiraţii paralele aceleia care stăpâneşte artistul?ŗ (16, pp. 31Ŕ32). 

     

Dincolo de această întrebare majoră „A da formă estetică pasiunilor noastre înseamnă 

a le transforma într-o stare liberă şi activăŗ (17), ceea ce înseamnă un alt mod de a exprima 

înţelegerea artei ca joc. Căci, reciproc, Ŗjocul uman îşi atinge veritabila sa împlinireŗ 

devenind artă (18, p. 37). Iar aceste exemple arată că intensitatea unei experienţe estetice 

atunci când atinge punctul identificării între obiectul contemplat şi subiectul contemplator 

priveşte direct statutul de ființă liberă al acestuia din urmă, statut la care principiul estetic al 

democratizării gustului prin acceptarea diferențelor emoționale dar și a unei unități a speciei 

și-a adus o importantă contribuție. 

 

Referinţe bibliografice 

 

1. Wladislaw Tatarkiewicz, Istoria celor şase noţiuni, Bucureşti, Ed. Meridiane, 1984.  

2. Tudor Vianu, Introducere la teoria valorilor, Opere 8, Bucureşti, Ed. Minerva, 1979.  

3. Roman Ingarden, Studii de estetică, Bucureşti, Ed. Univers, 1978.  

4. Colin Leath, ŗThe Aesthetic Experience.ŗ Philosophy 445, November 27, 1996. 

Shared by: Edgar Castaðeda Huitrñn, Date: 2010-11-17 00:08:30. Source: Scribd. 

http://www.slashdocs.com/mxvwyz/colin-leath-the-aesthetic-experience.html 

5. Dewitt H. Parker,  ŗChapter IV − The Analysis of the Aesthetic Experience: The 

Elements of the Experienceŗ. In The principles of Aesthetics, e-book, 2003. Accessed 

November 2003. http://www.authorama .com/principles-of-aesthetics-5.html 

6.  Sobodan. Markovic, ŖComponents of aesthetic experience: aesthetic fascination, 

aesthetic appraisal, and aesthetic emotionŗ. i-Perception (2012) volume 3, 1. http://i-

perception.perceptionweb.com/fulltext/ i03/i0450aap.pdf 

7. Nikolai Berdiaev, Sensul creaţiei, Bucureşti, Humanitas, 1994.  

8. Benjamin Fundoianu, Rimbaud golanul în Imagini şi cărţi, Bucureşti, Ed. Minerva, 

1980.  

9. Arthur Rimbaud, „Deliruriŗ în Scrieri alese, Tălmăciri de Petre Solomon şi N. 

Argintescu-Amza, Bucureşti, EPLU, 1968.  

10. George Hanganu, LřUnivers poethique dřArthur Rimbaud, Tipografia Minerva, 

Braşov, f.a.  

11. Jean-Marie Carré, La vie antentureuse de Jean-Arthur Rimbaud, Paris, Librairie Plon, 

1926.  

12. Hans Robert Jauss, Experienţă estetică şi hermeneutică literară, Bucureşti, 1983, 

traducere şi prefaţă de Andrei Corbea. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:21 UTC)
BDD-A22193 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 605 

13.  Luc Ferry, Homo Aestheticus à lřâge démocratique, Paris, Ed. Grasset et Fasquelle, 

1990.  

14. Maurice Cogagnac, Duhul parfumurilor în Simbolurile biblice, Bucureşti, Humanitas, 

1997.  

15. Marcel Detienne, Grădinile lui Adonis. Mitologia aromatelor în Grecia, trad. de Dana 

Bercea şi Radu Bercea, Ed. Symposion, 1997 11 

16. Mikel Dufrenne, Fenomenologia experienţei estetice, Bucureşti, Ed. Meridiane, vol. 

I, 1976.  

17. Ernst Cassirer, Essai sur lřhomme, Paris, Les Éditions du Minuit, 1975. 

18. Hans Georg Gadamer, Vérité et méthode, Les grandes lignes dřune hermenéutique 

philosophique, Ed. du Seuil, 1976  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:21 UTC)
BDD-A22193 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

