
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 

511 

 

DIE FLUCHT IN DIE GEISTESKRANKHEIT IM UNICA ZÜRN’S ROMAN 
MANN IM JASMIN (1977). UNICA ZÜRN: ENGE VERFLECHTUNG VON 

LEBEN UND WERK 
 

Simona OLARU-POSIAR 
”Victor Babeș” University of Medicine and Pharmacy, Timișoara 

 

 

Abstract: The German writer Unica Zürn is a vivid example of a writer that became known 

from depicting in her novels her own experience as a mental patient. At the beginning of the 

1960s she was diagnosed with paranoid schizophrenia, and as a follow-up she was committed 

to numerous psychiatric clinics. Her existence was constantly threatened by her schizophrenic 

crises, usually started by the break-up from the well-known artist and photographer Hans 

Bellmer. Unica Zürnřs novel Der Mann im Jasmin (Jasmine Man) highlights madness in 

antithesis to plain day to day reality, depicted in relation to hallucinations that raise in the 

reader fascination and stupor at the same time.   

 

Keywords: Jasmine, schizophrenia, anagram, hallucination, photography 

 

 

Unica Zùrn (1916-1970) war eine deutsche Kùnstlerin und Schriftstellerin zugleich. 

Zùrns literarisches Werk wurde zu ihren Lebzeiten wenig beachtet. Es besteht zum einen aus 

autobiografisch geprägter und häufig fragmentarischer Prosa, die vor allem ihre 

Liebesbeziehungen, ihre Krankheit und deren Behandlung zum Thema hat, zum anderen aus 

poetischen Texten, von denen ihre 123 Anagramm-Gedichte am bedeutendsten sind. 

Mit der in Paris lebenden deutschen Journalistin und Übersetzerin Ruth Henry verband 

sie eine jahrelange Freundschaft. Ihr ist grôßtenteils die Verôffentlichung der Texte Zùrns zu 

verdanken.   

 Ein wesentliches Charakteristikum ihres literarischen Werkes ist die starke 

Durchdringung von Leben und Fiktion. In ihrer autobiographischen Erzählung Dunkler 

Frühling, deren Niederschrift drei Jahre vor ihrem Selbstmord erfolgte, gibt sie grundlegende 

Hinweise auf Familienkonstellation und Ereignisse, die fùr ihr Leben und Werk bedeutsam 

sind. Im Mittelpunkt des Textes steht ein Mädchen, das sich allein gelassen von den 

Erwachsenen in eine eigene Fantasiewelt zurùckzieht und sich innerhalb dieser mit der 

Problematik der Sexualität auseinandersetzt. Die Vergewaltigung durch ihren älteren Bruder, 

die sie in hohem Grade als beschämend und enttäuschend erlebt, enfernt sie noch mehr von 

der von ihr als armselig empfundenen Wirklichkeit und wirft sie in die imaginäre Welt ihrer 

Fantasie zurùck. Nachdem sie sich in einen um vieles älteren Mann verliebt, setzt die 

inzwischen Zwôlfjährige ihrem Leben ein Ende, in der Einsicht, dass ihrer Liebe nur auf diese 

Weise ewige Dauer beschieden werden kann. Der literarische Sprung aus dem Fenster kùndigt 

daher den realen Sturz in den Tod an. Hinter der protokollarisch nùchternen Erzählerin in der 

dritten Person steht die Autorin Unica Zùrn selbst.  

Sigrid Weigel weist darauf hin, dass Unica Zùrn nicht nur die Todesart ihres Freitods 

in ihren Schriften vorweggenommen hat, sondern auch den Zeitpunkt, zu dem ihr Leben ein 

Ende finden wùrde, schon lange vorher festgelegt hatte. Nämlich war ie Schriftstellerin in 

ihren zahlenmystischen Operationen im Jahre 1957 auf ein Lebensalter gekommen, dessen 

Quersumme ihre Lieblingszahl 9 ergab (Weigel 2000: 136). Daher betrachtet Weigel das 

Leben der Autorin gleichsam als Aufschub zwischen einem immer schon vorhandenen 

Todesbild und dessen endlichem Vollzug am eigenen Leibe (Weigel 2000: 136-137). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:25 UTC)
BDD-A22183 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 512 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 7/2015 

 

Einerseits versteht sie das Leben bzw. Sterben Zùrns als unheimliche Nachahmung eines 

literarischen Bildes, andererseits bringt sie ihre Kunst mit der von Sigmund Freud 

beschriebenen Dialektik von Eros und Todestrieb in Verbindung (Weigel 2000: 137).  

Der Text Der Mann im Jasmin. Eindrücke aus einer Geisteskrankheit wurde Mitte 

der sechziger Jahre geschrieben und 1966 vollendet. Ruth Henry ùbersetzte das Manuskript 

zwecks Publikation in Frankreich ins Franzôsische, wozu es erst ein Jahr nach dem Tod 

Zùrns, 1971, kam. Sechs Jahre später erschienen die Aufzeichnungen in dem deutschen 

Ullstein-Verlag. Wie Henry vermerkt, wurde das Buch bei seinem Erscheinen als eine 

literarische „EntdeckungŖ gefeiert, die Kritiker äußerten Bewunderung fùr die erschùtternde 

dokumentarische Schärfe der Selbstbeobachtung sowie fùr die unsentimentale, souveräne 

literarische Handhabung (Henry 1985: 209).  

Auch in diesem literarischen Text Unica Zùrns verbirgt sich hinter dem 

Personalpronomen der dritten Person das Ich der Autorin. Rita Morrien weist in ihrer Arbeit 

„Der Körper hat es dann auszubaden“. Zum Verhältnis von Körper, Sprache und 

(Re)Produktivität bei Unica Zürn (1997) darauf hin, dass bei Zùrn Leben und literarische 

Tätigkeit derart ineinander verzahnt sind, dass die Schriftstellerin auch in privaten 

Aufzeichnungen, Briefen und Tagebùchern häufig die personale Form „sieŖ verwendet und 

ein „ichŖ sich kaum jemals zu Wort meldet (Morrien 1997: 74). Dieser Versuch, sich selbst 

mit den Augen einer Außenstehenden zu betrachten, kônnte jedoch auch mit der 

ausbrechenden Schizophrenie der Schriftstellerin in Verbindung stehen. So hält Henry fest, 

dass die Kraft, im distanzierten Beobachterton aufzuzeichnen, die einzige gewesen sei, die die 

Krankheit der Autorin gelassen habe und fùgt hinzu, dass der Wahnsinn môglicherweise die 

distanzierte Betrachtung gefôrdert habe (Henry 1985: 206). 

In diesem Text bringt Zùrn ihre Erfahrung mit ihrer Krankheit, der Schizophrenie, zur 

Sprache. Dabei ist sie nicht genôtigt wie die Surrealisten, etwa André Breton mit Nadja 

(1928), auf die Simulation der Wahnzustände und der Halluzinationen „der schônen 

poetischen Frucht wegenŖ zurùckzugreifen, denn, wie Henry betont, ist ihr diese bitter genug, 

mùhelos in den Schoß gefallen (Henry 1985: 206). Sie versucht, das Verdrängte, 

Ausgegrenzte niederzuschreiben, wobei sie sowohl dem Schrecken als auch der Faszination 

ihrer schizophrenen Schùbe nachgeht. Diese bezeichnet sie als Krisen. 

Der Text Der Mann im Jasmin wird mit dem Traum einer Sechsjährigen erôffnet: 

 

In ihrem sechsten Lebensjahr fùhrt sie ein Traum in der Nacht hinter den hohen 

Spiegel, der in einem Rahmen aus Mahogoniholz an der Wand ihres Zimmers hängt. Dieser 

Spiegel wird zu einer offenen Tùre, die sie durchschreitet, um in eine lange Pappel-Allee zu 

gelangen, die in gerader Perspektive zu einem kleinen Haus hin fùhrt. Die Tùre zu diesem 

Haus ist geôffnet. Sie geht hinein und befindet sich vor einer Treppe, die sie hinaufgeht. Sie 

begegnet keinem Menschen. Sie steht vor einem Tisch. Auf diesem Tisch liegt eine kleine, 

weiße Karte. Als sie diese Karte in die Hand nimmt, um den Namen darauf zu lesen, erwacht 

sie (Zùrn 1985: 9). 

 

Ähnlich wie Alice in der Fortsetzung des Kinderbuches Alice’s Adventures in 

Wonderland (Alice im Wunderland) (1865) von Lewis Carroll, Through the Looking-

Glass, and What Alice Found There) (Durch den Spiegel und was Alice dort fand ) 
(1871), tritt die bis zum Ende des Textes namenlos bleibende Protagonistin in eine 

Parallelwelt ein, eine Welt außerhalb des bekannten Universums jenseits des Spiegels. Dieser 

Eintritt vollzieht sich jedoch nicht innerhalb einer Märchenwelt wie bei Lewis Caroll sondern 

im Traum. Bezeichnend ist dabei auch die Einsamkeit, die das Mädchen in dieser anderen 

Welt empfängt. Der Traum ùbt einen so starken Einfluss auf die Protagonistin aus, dass sie 

nach dem Aufwachen aus dem Bett aufsteht, um den Spiegel zur Seite zu schieben. Dahinter 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:25 UTC)
BDD-A22183 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 513 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 7/2015 

 

ist jedoch keine Tùre zu finden, sondern bloß eine undurchdringliche Wand. Nichtdestotrotz 

versucht Unica Zùrn ihren Lesern in diesen Aufzeichnungen, die Welt jenseits dieser Wand, 

jenseits des Spiegels, jenseits des logischen Auffassungsvermôgens, die Welt der 

Geisteskrankheit und des Wahns zu vermitteln. Dabei geht sie auch den môglichen Ursachen 

ihrer Krankheit nach, die sie bis in ihre Kindheit zurùckverfolgt.  

In ihrer Arbeit Weibliches Textbegehren bei Ingeborg Bachmann, Marlen 

Haushofer und Unica Zürn (1996) analysiert Rita Morrien diesen Traum der weiblichen 

Protagonistin eingehend. Bereits durch die Wahl des Mediums, des literarischen Traums 

werde signalisiert, dass es um die Darstellung einer verdrängten, unaussprechlichen Erfahrung 

gehe, nämlich um den gescheiterten Versuch, Eingang in die symbolische Ornung zu finden 

(Morrien 1996: 181-182). Zur Deutung des Traumes bedient sich Morrien den Ausfùhrungen 

Jacques Lacans ùber das Spiegelstadium (siehe Morrien 1996: 182). Morrien interpretiert den 

Gang hinter den Spiegel als Rùckkehr in die Zeit vor der Spiegelphase, d. h. in die präôdipale 

Phase, in welcher die Ich-Konstituierung noch bevorsteht. Das Durchschreiten der Pappel-

Allee auf ein offen stehendes Haus hin liest sie als Metapher fùr den bereits von 

Repräsentanten des väterlichen Gesetzes markierten Weg in die symbolische Ordnung. Der 

Treppenaufstieg entspricht der Weiterentwicklung eines Ich, das sich seiner noch ungewiss 

ist, zu einem autonomen, selbstbewussten Subjekt. Die Tatsache, dass das Mädchen auf ihrem 

Weg keinem Menschen begegnet, versteht Morrien als Hinweis darauf, dass die notwendige 

Orientierungshilfe von einem Außenstehenden ausbleibt. Das Erwachen vor dem Entziffern 

des Namens auf der Karte, die auf dem Tisch liegt, weist darauf hin, dass das Mädchen keinen 

Zugang zur väterlichen Ordnung findet. Die Karte erweist sich nach Morrien in doppelter 

Hinsicht als Repräsentantin des väterlichen Gesetzes: zum einen ist die Schrift als 

Repräsentantin der symbolischen Ordnung zu sehen, zum anderen kônnte es sich um eine Art 

Visitenkarte handeln, die nicht nur den Namen sondern auch den Status innerhalb der 

Ordnung preisgibt. Die Wand, auf welche das Mädchen nach dem Aufwachen hinter dem 

Spiegel stôßt, ist als eine Metapher fùr eine psychische Blockade zu verstehen (Morrien 1996: 

182-183). So drùckt der Traum in seiner symbolischen Bildersprache das Scheitern des 

Eintritts in die väterliche Ordnung aus. Das Ich kann sich nicht herausbilden, so dass das 

Mädchen keinen Namen und damit auch keine Identität hat. 

Im Anschluss an diesen befremdenden Traum flùchtet das Kind in das Zimmer der 

Mutter, sucht unter dem Andrang des wirklichen Lebens Geborgenheit und Zuflucht bei dem 

mùtterlichen Kôrper erfùllt von der Sehnsucht nach Regression in einen vorgeburtlichen 

Zustand. Der mùtterliche Kôrper stellt jedoch eine Bedrohung fùr das Kind dar, so dass dieses 

erneut entsetzt die Flucht ergreift: 

 

Da wälzt sich ein Berg von lauem Fleisch, der den unreinen Geist dieser Frau 

einschließt, ùber das entsetzte Kind, und sie flieht fùr immer die Mutter, die Frau, die Spinne! 

Sie ist tief verletzt (Zùrn 1985: 9). 

 

 In der Abwesenheit des sich immer auf Reisen befindenden und daher idealisierten 

Vaters, baut sich die Protagonistin einen mentalen Fluchtbereich aus, die Vision vom Mann 

im Jasmin. Wie Rita Morrien hervorhebt, wird dieser zum Garant ihrer imaginären Identität 

(Morrien 1996: 184): 

 

Da erscheint zum ersten Mal die Vision: der Mann im Jasmin! Unendlicher Trost! 

Aufatmend setzt sie sich ihm gegenùber und blickt ihn an. Er ist gelähmt! Welch ein Glùck. 

Er verlässt nie den Sessel in seinem Garten, wo der Jasmin auch im Winter blùht. Dieser 

Mann wird fùr sie das Bild der Liebe. Schôner als alle Augen, die sie jemals gesehen hat, sind 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:25 UTC)
BDD-A22183 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 514 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 7/2015 

 

diese Augen blau. Und sie verheiratet sich mit ihm. Das schônste ist es, dass niemand etwas 

davon weiß. Und das ist ihr erstes, ihr grôßtes Geheimnis (Zùrn 1985: 9). 

 

Dieser Mann mit den schônen blauen Augen, der im Rollstuhl sitzt, sich nicht 

bewegen und ihr folglich nichts antun kann, begleitet die Protagonistin ihr Leben lang. Hinter 

jedem realen Mann steht fùr sie stets ein anderer, ein imaginärer, einer, den sie nicht fùrchten 

muss, der ihrem Bild, ihrem Ideal entspricht. Von der stillen Gegenwart des Mannes im 

Jasmin gehen zwei Belehrungen fùr sie aus, die ihr Leben bestimmen werden: Distanz und 

Passivität. Diese beiden Eigenschaften des Mannes zeichnen ihn als mentales Bild aus, das 

vom Subjekt beliebig, den eigenen Bedùrfnissen entsprechend, geformt werden kann. Die 

Vermutung ist nicht von der Hand zu weisen, dass alle ihre späteren Beziehungen an diesem 

inneren Bild scheitern. Jedoch erklärt sich die Flucht in die Welt der Fantasie auch infolge der 

Anforderungen einer Welt, die Anpassung und das reibungslose Funktionieren innerhalb der 

von der Gesellschaft festgelegten Normen zum obersten Gesetz erhebt. In dieser dem 

Pragmatismus verschriebenen Welt bleibt dem Mann kein Raum fùr das geduldige und 

verständnisvolle Zugehen auf sein weibliches Gegenùber: 

 

Viel später wird ein Schlùssel nach dem anderen in ihr herumgedreht, und sie ôffnet 

sich nicht. Schnell ermùdet, wirft man dieses Kästchen als unbrauchbar von sich. Denn ùber 

jede männliche Schulter, an die sie sich im Laufe der kommenden Jahre lehnt, blickt sie auf 

den Mann im Jasmin. Sie bleibt ihrer Kinderhochzeit treu (Zùrn 1985: 10). 

 

Als „das erste WunderŖ (Zùrn 1985: 10) ihres Lebens erlebt die Protagonistin die 

Begegnung mit dem realen Mann im Jasmin in einem Pariser Zimmer. Die Imagination wird 

zur Realität. Im realen Leben der Unica Zùrn trifft dies mit der Begegnung mit dem 

Schriftsteller Henri Michaux zusammen, der aussieht wie ihr Traum-Mann, wie der Mann im 

Jasmin. Die Begegnung lôst einen Schock bei der Protagonistin des Textes aus: 

 

Der Schock dieser Begegnung ist fùr sie so gewaltig, dass sie ihn nicht ùberwinden 

kann. Sehr, sehr langsam beginnt sie von diesem Tage an, ihren Verstand zu verlieren. Das 

Bild ihrer kindlichen Vision und die Erscheinung dieses Mannes sind identisch. Mit dem 

einzigen Unterschied, dass er nicht gelähmt ist und dass es hier keinen Garten mit blùhendem 

Jasmin gibt, der ihn umschließt (Zùrn 1985: 10-11). 

 

Auch später im Text wird darauf hingewiesen, dass sie dieses innere Bild dermaßen 

beherrscht, dass auch später der „normaleŖ Mann kein Interesse mehr fùr sie darstellt (siehe 

Zùrn 1985: 53). Von dem Schock der Begegnung mit ihrem Traumbild ausgehend, empfindet 

sie den Wunsch, sich in ihre Gedanken einzuschließen, um die Realität zu vergessen und 

widmet sich der literarischen Betätigung. Als Ergebnis des Rùckzugs in den Bereich der 

Fiktion nennt die namenlose Protagonistin ihre Manuskripte Zu Ehren der Zahl 9, Im Hause 

der Krankheiten und Die Spiele zu Zweit, die unter dem unmittelbaren Einfluss des Mannes 

im Jasmin hervorgegangen sind und die mit den Texten Unica Zùrns ùbereinstimmen. Doch 

eines Nachts, als sie wieder mit ihm zusammen träumen môchte, verweigert er sich ihr darin, 

dass sie sich vor einer geschlossenen Tùre sieht. Sie versucht, die Situation logisch zu 

analysieren und kommt dabei zu folgendem Schluss: 

 

Aus dem Mangel von Intelligenz will sie absolut glauben, dass er sie „hypnotisiertŖ. 

Ihr Gehirn, klein, wie das eines Hùhnchens, begreift nicht, dass sie es ist, die sich selbst 

hypnotisiert, indem sie ihre Gedanken immer wieder um die gleiche Person kreisen lässt. Er 

ist der Adler, der seine Kreise ùber dem masochistischen Hùhnchen zieht (Zùrn 1985: 13). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:25 UTC)
BDD-A22183 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 515 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 7/2015 

 

 

Demnach erkennt sie in einem Moment der Klarheit des Verstandes, dass ihr Glauben, 

von dem Mann im Jasmin hypnotisiert zu werden, ihrem mangelnden Vertrauen in die Kraft 

ihrer weiblichen Intelligenz entspringt sowie ihrer literarischen Begabung. Sie spricht 

selbstironisch und nicht ohne einen masochistischen Zug von ihrem kleinen Hùhnergehirn 

und stellt den Mann als den Adler dar, dem sie selbst die Macht einräumt, sie zu beherrschen. 

Diese passive und totale Unterordnung unter die Dominanz des männlichen Prinzips scheint 

der Grund zu sein, welche die erste Krise bei ihr auslôst. Sie beginnt in einer Art 

Beziehungswahn Dinge und Ereignisse in ihrer Umgebung, die nach rationalen Kriterien gar 

nichts mit ihr zu tun haben kônnen, auf sich selbst zu beziehen. Alles was sie tut, was sie 

erlebt, steht unter dem Zeichen von H. M., den Initialen des weißen Mannes, der ihr in der 

Wirklichkeit begegnet ist. So sieht sie im Monogramm des Hotels Minerva auf einem 

Handtuch eine Botschaft, die ihr von ihm zukommt. Dabei assoziiert sie das H. M. auch mit 

Hermann Melville, dessen Hauptwerk Moby Dick von einer Begegnung mit einer irischen 

Dame in einer Postkutsche ausgelôst wurde (siehe Zùrn 1985: 15). Diese Assoziation steht 

erneut mit den schriftstellerischen Ambitionen der Protagonistin in Verbindung, die 

ausgehend von der Begegnung mit dem weißen Mann auch literarisch tätig sein môchte, sich 

selbst aber jegliches Talent in dieser Richtung abspricht. 

Im Folgenden werden sowohl akustische als auch visuelle Halluzinationen der 

Protagonistin beschrieben. Das Finden von Anagrammen als poetische Betätigung steigt zu 

ihren intensivsten Beschäftigungen auf, das ihr im Suchen eines Satzes in einem anderen Satz 

unerschôpfliches Vergnùgen bereitet. Die Anagramme werden im Text selbst wie folgt 

definiert: 

 

Anagramme sind Worte und Sätze, die durch Umstellen der Buchstaben eines Wortes 

oder Satzes entstanden sind. Nur die gegebenen Buchstaben sind verwendbar, und keine 

anderen dùrfen zur Hilfe gerufen werden (Zùrn 1985: 18). 

  

Jedoch wohnt der Konzentration und der großen Stille, die diese Arbeit von ihr 

abverlangt, durch die vollkommene Abgrenzung von der Umwelt auch eine inhärente 

Bedrohung inne. Diese Bedrohung ist an dem folgenden Anagramm ablesbar, den Zùrn in ihre 

Aufzeichnungen aufnimmt: 

 

Hinter dieser reinen Stirne 

Redet ein Herr, reist ein Sinn,  

irrt ein Stern in seine Herde,  

rennt sein seidřner Stier. Hier 

der Reiter Hintersinn, seine Nester hinter Indien - Irr-See 

Irr-Sinn, heiter sein - Ente der 

Drei Tinten-Herrn - reisen sie 

- ein Hindernis! Retter seiner  

Dinten-Herrn - ist es eine Irre? (Zürn 1977: 19) 

 

Das Anagramm geht von dem Satz „Hinter dieser reinen StirneŖ aus. Nach Blancard 

bildet die poetische Form des Anagramms, in welchem die Variation ein- und desselben 

Satzes, der Buchstabe fùr Buchstabe zerrissen und neu zusammengefùgt wird, sowohl einen 

kreativen Träger als auch ein Echo auf das persônliche Leben der Kùnstlerin. Daher erweist es 

sich fùr sie als ein wunderbares Ausdrucksmittel. Mit dieser ausgesprochen rigorosen Form 

wird ihr eine Welt der Permutation zugänglich: Die Sprache wird zu einem Kôrper, der sich 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:25 UTC)
BDD-A22183 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 516 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 7/2015 

 

modellieren lässt.
1
 Der im anfänglichen Satz insbesondere mit dem Begriff „StirnŖ 

vorhandene Kôrper wird zum Verursacher aller folgenden Permutationen. Die Metaphern 

reihen sich aneinander und mùnden in der Befragung der Vorstellungskraft aber auch in der 

Schôpfung im Allgemeinen. Blancard kommt zur Feststellung, dass Zùrn ausgehend von einer 

rigorosen Form Ideen aneinanderreiht, die an die Funktionsweise der automatischen Schrift 

erinnern. Das Gedicht klingt mit der Frage: „Ist es eine Irre?Ŗ aus, die eine Verbindung zur 

eigenen Subjektivität der Schriftstellerin herstellt. Im Anschluss an diese rhetorische Frage 

wirft Blancard das Problem auf, ob Schôpfung in dem Fall Zùrns nicht die Erkundung einer 

besonderen Vorstellungskraft in Form von Halluzinationen verbunden mit dem Wahnsinn 

sei.
2
 

 Nach dem Entschluss, sich von ihrem Lebensgefährten Hans Bellmer zu trennen und 

Paris zu verlassen, um sich in Berlin eine neue, eigene Existenz aufzubauen, verbringt die 

Protagonistin die letzten Pariser Tagen bei Freunden und verlangt danach, „eine starke und 

wunderbare MusikŖ (Zùrn 1985: 19), Beethovens Ode an die Freude, zu hôren. Jedoch der 

Chor, der sie in anderen Zeiten erschùttert und begeistert hat, passt nicht zu ihrer 

augenblicklichen Untergangsstimmung und kann sie daher nicht beeeindrucken. Sie fùhlt, 

dass sie lieber die berùhmten Trompeten von Jericho gehôrt hätte, eine Musik, die einen 

großen Untergang verkùndet und besser zu ihrer seelischen Lagen passen wùrde. Im 

Anschluss an das Hôren der Ode an die Freude erlebt sie mehrere Halluzinationen. In der 

ersten hat sie den Eindruck, dass das Innere ihres Kôrpers deutlich auf die Fragen zu 

antworten beginnt, die sie sich stellt. Ausgehend von dieser Wahrnehmung fragt sie ihre 

Freunde, ob ein Mikrophon in dem Bett eingebaut sei, das diese hellen und dunklen Tône, die 

fast kurzen Worten gleichen, erzeuge. In der nächsten Nacht werden diese vagen Tône in 

ihrem Kôrper zur verständlichen Sprache, indem die Stimme eines Dichters, den sie kennt und 

verehrt, in der Tiefe ihres eigenen Bauches ein Anagramm spricht. So werden auch ihre 

eigenständigen kùnstlerischen Produktionen zum Ergebnis der Einflùsterung eines berùhmten 

Dichters abgewertet. Morrien weist darauf hin, dass sich die Protagonistin als Medium, als 

Marionette einer allmächtigen Gott-Vater-Instanz inszeniert, indem sie unter seinem Diktat 

zeichnet und er aus ihrem Kôrper heraus die Anagramme spricht, die sie niederschreibt. Dies 

bringt Morrien mit dem ausschließlich negativen Selbstverständnis der Autorin in 

Zusammenhang, mit ihren immer wieder geäußerten Zweifeln an einer schriftstellerischen 

oder wie auch immer gearteten kùnstlerischen Begabung. Die Frau erscheint nur als 

Hohlkôrper, als Bauch, aus dem sich heraus der männliche Geist artikuliert (Morrien 1997: 

82). So wird die kùnstlerische Produktivität der Frau zu einer Art „Ècriture automatiqueŖ der 

Surrealisten degradiert und als passives Empfangen und Reproduzieren männlicher „PotenzŖ 

verstanden.  

Jedoch lässt sich der Mann im Jasmin nicht nur als allmächtige Schôpferinstanz und 

als männlicher Geist verstehen. Geht man von der Symbolkraft der Farbe Weiß aus, welche 

die Farbe des Jasmins ist und dem imaginären Mann zugeordnet wird, so kônnte sich in 

diesem weißen Mann auch die Krankheit der Protagonistin verkôrpern. Auch diese 

Deutungsmôglichkeit ist im Text verankert. 

Die weiße Farbe des Mannes in der Vision des Mannes im Jasmin deutet daher 

einerseits auf das Ideale dieser Vorstellung hin. Im Text selbst wird das Ideale, das Reine mit 

der Liebe verbunden. Jedoch ist das Weiße auch eine Farbe, die einen Grenzwert markiert: 

So stellt der Mann im Jasmin auch eine Bedrohung fùr die Protagonistin dar durch die 

Geisteskrankheit, die er verkôrpert, denn durch diese kommen der von ihr Betroffenen 

Halluzinationen und andere Grenzerfahrungen zu.  

                                                
1 http://www.lamergelee.com/de/textes_de/txt06_0006.php [21.02.2014]. 
2 Idem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:25 UTC)
BDD-A22183 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 517 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 7/2015 

 

Als eine sehr hùbsche Halluzination, fùr die sie sich bei dem weißen Mann bedankt, 

betrachtet sie diejenige, in welcher eine kleine Nähmaschine, die ùber ihrem Kopf schwebt, 

näht, ohne von einer sichtbaren menschlichen Hand oder einem Fuß in Bewegung gesetzt zu 

werden. Dieses Bild kônnte mit der automatischen Schreibweise der Surrealisten in 

Beziehung gesetzt werden. Die letzte Erscheinung, die sie beschreibt, bezeichnet sie als das 

Erstaunlichste, was sie gesehen hat und nimmt, um sie sehen zu kônnen, auch das Verrùckt-

Werden in Kauf: 

 

Große Formen Ŕ wie Flùgel Ŕ schweben heran, ôffnen und schließen sich Ŕ zuerst 

wenige Ŕ bis sich das Zimmer langsam mit ihnen fùllt und sie den Eindruck erhält, sich hier in 

der Gegenwart von Erscheinungen zu befinden, die nichts mit dieser Welt zu tun haben. Kein 

einziger Mensch, den sie kennt, hat ihr jemals von ähnlichen Erscheinungen gesprochen. 

Diese Wesen Ŕ anders kann sie sie nicht nennen, zeigen die deutliche und beängstigende 

Absicht, sie einzukreisen. Es geht etwas Auflôsendes, etwas Vernichtendes von ihnen aus, 

und sie empfindet die vergessene Angst ihrer Kindheit vor dem Grausigen und Unerklärlichen 

wieder. Wenn diese grauschwarzen Flùgel ohne Vôgel zu dicht an sie heranfliegen, hebt sie 

ihre Hand in plôtzlicher Angst und schlägt sie zurùck Ŕ fùr einen Augenblick weichen sie in 

den Hintergrund des dunklen Zimmers zurùck, aber sie kommen wieder heran und langsam 

gewôhnt sie sich an diese seltsame Gegenwart, bis sie merkt, dass diese Flùgel ohne Materie 

sind und durch ihren aufgerichteten Kôrper hindurchfliegen, als sei sie selbst kôrperlos 

geworden. Das entzùckt und entsetzt sie zu gleicher Zeit. Genau betrachtet, so haben diese 

Wesen nichts Schreckliches an sich Ŕ es fehlen ihnen die Augen, die Gesichter, und es geht 

eine große Wùrde, ein unheimlicher Ernst, etwas sehr Nobles von ihnen aus (Zùrn 1985: 21). 

 

 Diese Grenzerfahrung deutet in der Präsenz der kôrperlosen, bedrohlichen Flùgel aus 

einer anderen Welt, welche durch die Protagonistin hindurchfliegen, die Geisteskrankheit an, 

gegen welche sie sich anfänglich noch erfolglos wehrt, in welcher sie aber allmählich auch 

etwas Faszinierendes und Beglùckendes erkennt. Sie deutet das ungeheuerliche Erlebnis, „aus 

dem Nichts etwas erscheinen zu sehenŖ (Zùrn 1985: 21-22) als Ergebnis „einer direkten 

HypnoseŖ (Zùrn 1985: 22). Sie bekommt den Eindruck, das Medium des weißen Mannes zu 

sein, meint verschiedene Befehle von ihm zu empfangen, etwa die Augen zu senken oder 

einen bestimmten Weg zu gehen; Menschen, die ihr begegnen, werden zu seinen 

Abgesandten. Die Welt erscheint ihr verklärt: 

 

Wohin sie auch geht Ŕ sie begegnet von jetzt ab einem einzigen großen Lächeln. Und 

sie beginnt in einer ganz neuen Art zu gehen: sehr schnell und unglaublich leicht. Es ist ihr, 

als schwebe sie zwei Zentimenter ùber der Straße Ŕ sie fliegt (Zùrn 1985: 25)!  

 

Die Arbeit widmet sich dem Wahnsinn aus der Perspektive einer Patientin, der es in 

einem ergreifenden Augenzeugenbericht gelungen ist, ihre psychotischen 

Krankheitserfahrungen und ihre Aufenthalte in verschiedenen  psychiatrischen Anstalten 

literarisch niederzulegen. Dabei wirkt Kunst vornehmlich als Vermittlerin unsagbaren 

Leidens. Unica Zùrn beschreibt in ihren Aufzeichnungen Der Mann im Jasmin. Eindrücke 

aus einer Geisteskrankheit sowohl die einzigartigen Glùckserfahrungen, welche ihr mittels 

ihrer Halluzinationen während ihrer schizophrenen Schùbe zukommen, als auch die 

medikamentôse Behandlungen in den verschiedenen  psychiatrischen Anstalten, welche sie 

wieder zurùck auf den Boden der Realität bringen und damit auch in eine tiefe monatelang 

dauernde Depression hinabstùrzen. Dabei erweist sich die Geisteskrankheit auch als 

Fluchtraum der weiblichen Gestalt aus der Wirklichkeit, deren Anforderungen sie nicht 

entsprechen kann. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:25 UTC)
BDD-A22183 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 518 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 7/2015 

 

Zentral ist in diesem im Umkreis des Surrealismus entstandenen Textes die Frage nach 

der Berechtigung weiblicher Produktivität verankert. In ihrem Wahnsinn inszeniert sich die 

namenlose Protagonistin als Medium des Mannes im Jasmin, des weißen Mannes der sich 

durch sie hindurch kùnstlerisch artikuliert. Sie zeichnet unter seinem Diktat und schreibt 

Anagramme nieder, die er aus ihrem Kôrper heraus spricht. Weibliche Produktivität erweist 

sich daher als nichts Anderes als Reproduktion der männlichen Schaffenskraft. So vollzieht 

Zùrn auch eine Umdeutung des surrealistischen Verfahrens der „Ècriture automatiqueŖ, im 

Rahmen dessen das Bewusstsein durch Traum, Schlaf oder Rauschmittel ausgeschaltet 

werden sollte, um das Unbewusste in einem automatischen nicht gesteuerten 

Schaffensprozess zum Ausdruck kommen zu lassen. Der Wahnsinn lässt der weiblichen 

Protagonistin poetische Bilder zukommen, deren Aufzeichnung zu einem literarischen Text 

fùhrt.  

 

BIBLIOGRAPHIE: 

 

 Henry, Ruth, Begegnung mit Unica (Zürn), In: Zùrn, Unica: Der Mann im Jasmin. 

Dunkler Frühling, Frankfurt am Main-Berlin-Wien, Ullstein Verlag, 1977, s. 204-216. 

 

 Henry, Ruth, Die Einzige. Begegnung mit Unica Zürn, Hamburg, Editura Nautilus, 

2007.  

 

 Keller, Ursula (coord.),  „Nun breche ich in Stücke …ŗ. Leben/ Schreiben / Suizid. 

Über Sylvia Plath, Virginia Woolf, Marina Zwetojewa, Anne Sexton, Unica Zürn, Inge 

Müller, Berlin, Vorwerk Verlag, 2000. 

 

 

 Morrien, Rita, Weibliches Textbegehren bei Ingeborg Bachmann, Marlen Haushofer 

und Unica Zürn, Wùrzburg, Kônigshausen & Neumann Verlag, 1996.  

 

 Rabain, Jean-François,  Zu Unica Zürn. Der Mann im Jasmin. In: Zùrn, Unica: Der 

Mann im Jasmin. Dunkler Frühling, Frankfurt/Main/Berlin/Viena, Ullstein Verlag, 

1977,  s. 217-223. 

 

 Weigel, Sigrid, Unica Zürn Ŕ Verkehrte Mimesis Ŕ Angleichung des Lebens an die 

Kunst. In: Keller, Ursula (coord.) (2000): „Nun breche ich in Stücke …ŗ Leben/ 

Schreibe / Suizid. Über Sylvia Plath, Virginia Woolf, Marina Zwetojewa, Anne Sexton, 

Unica Zürn, Inge Müller, Berlin, Vorwerk Verlag, 2000, s. 155-172. 

 

 

 Zùrn, Unica, Der Mann im Jasmin. Dunkler Frühling, Frankfurt/ Main/ Berlin/ Viena, 

Ullstein Verlag, 1985. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:25 UTC)
BDD-A22183 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

