
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

1206 

 

RELIGION AND LITERATURE – PARADIGMS WITH IMPACT ON THE PRESENT 
SOCIAL MENTALITIES 

 
Amalia-Florentina DRĂGULĂNESCU 

Romanian Academy, Iaşi 

 

 

Abstract: Nowadays religion and literature represent certain paradigms which have a real 

impact on social mentalities. Until now the literature was indebted to religious frame; in fact, 

there is a new tendency towards religiology, which englobes even the literature and all 

spiritual aspects and this could change the actual stream of mentalities. This work underlines 

the relations between literature and religion, in order to present their possibility to mould or 

to shape the global patterns after the postmodernism.   

 

Keywords: religion, literature, religiology, postmodernism, social mentalities 

 

Considerăm că cea mai importantă schimbare de paradigmă asupra mentalităților din 

secolul al XXI-lea, din mileniul al treilea deci, poate mai importantă decât cea declanșată 

odată cu prăbușirea turnurilor-gemene, din 11 septembrie 2001, are legătură cu atentatele 

teroriste care s-au produs în Franța și în genere, pe continentul european, începând cu data de 

7 ianuarie 2015. 

Dacă în cazul Statelor Unite, – deși nu trebuie minimalizat faptul că au fost 

aproximativ 3000 de victime – atacurile au fost coordonate asupra a ceea ce însemna un 

simbol economic și financiar, un simbol evident al puterii, în Europa, impactul asupra 

mentalului social a fost cu mult mai mare, dovadă și amplele manifestații ulterioare – estimate 

de către unii la 2-3 milioane de persoane. Iată că motivele legate de valorile religioase versus 

valorile libertății de exprimare (printr-un anumit tip de literatură) au dus la mutații 

considerabile în sfera mentalităților actuale. Demersul nostru se referă la un anumit impact pe 

care îl au două discipline corelative, religia și literatura în câmpul mentalului social, însă 

având în vedere complexitatea  și mai ales dificultatea problematicii abordate, demersul va 

avea deocamdată un caracter mai degrabă fragmentarist, aflându-se în etapa preliminară  a 

cercetărilor. 

 

 

* 

 

Dacă înainte vreme fenomenul religios avea o legătură mai directă cu literatura 

profană, astăzi există două tendințe principale – cea dintâi, care le disociază la modul absolut 

pe acestea, iar cea de-a doua care încearcă din răsputeri să le concilieze; ar mai fi și o tendință 

intermediară, care nu contestă relația dintre literatură și religie, însă acordă supremație când 

religiei, când literaturii. În afara faptului că aproape întotdeauna arta, în speță literatura, a fost 

asociată unui soi de misticism, referitor la relaționarea persoanei cu o entitate inspiratoare (în 

cazul artei), sau cu o divinitate călăuzitoare (în cazul religiei),  apropierea de latura religioasă 

în timpurile noastre irumpe neașteptat în mijlocul celui mai pătrunzător secularism. Omul/ 

individul încearcă să reziste în fața unui anume imperialism numit în mod abuziv 

,,occidental”, sau chiar să îl înlocuiască, în parte, cu o apetență aproape irațională, – cvasi-

inexplicabilă în mileniul al treilea, al tehnologiei exhibate –, pentru ceea ce se numea altădată 

sacru, însă un sacru mai degrabă difuz. De asemenea, devine inerentă asocierea Occident – 

secularism/ stat laic versus Orient – religiozitate/ stat religios, însă pe acest teren minat al 

noțiunilor trebuie să existe o anumită prudență teoretică, pentru că nu întreg Vestul este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:23 UTC)
BDD-A22096 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1207 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

,,lumesc”, și nu toată lumea arabă, de pildă, este profund religioasă (vezi economiile arabe 

emergente), iar notațiile pozitive sau negative nu pot fi aplicate automat fie asupra civilizației 

occidentale desacralizate, fie asupra țărilor ,,orientale” obscurantiste. De altfel, setea sau o 

anumită foame de religie sau de religiozitate se simte mai intens și din cauza faptului că 

discursul politic se instituie din ce în ce mai mult ca o nouă religie, vechiul amvon fiind astfel 

substituit cu un pupitru al declarațiilor oficiale – ,,Il est aujourd'hui de bon ton de parler du 

retour des religions, en invoquant le renouveau de l'Islam ou en célébrant le deuxième 

millénaire du christianisme. Or, ce grand spectacle ne fait que meubler le vide que laisse la 

perte de crédit des idéologies politiques.” = ,,În zilele noastre este la modă să vorbești de 

întoarcerea la religii, invocând renașterea Islamului ori celebrând al doilea mileniu de 

existență a creștinismului”. (http://www.denoel.fr/Catalogue/DENOEL/Essais/De-l-

inhumanite-de-la-religion). 

Toate acestea trebuie așadar gândite și regândite, deci, prin prisma termenilor 

identitate și alteritate. De la considerațiile lui James George Frazer și Mircea Eliade încoace 

se pare că societatea a fost infuzată de sacru, de religie, până în momentul intrării în scenă a 

postmodernismului (convențional sfârșitul anilor `70) , care se află chiar în decursul unei crize 

de identitate. Dacă André Malraux, un literat (în sens larg), rostea celebra frază ,,Secolul XXI 

va fi religios sau nu va fi deloc”, plină de ambiguitate, atunci se poate vorbi acum mai ales de 

religiologie, o noțiune având o sferă mai nouă și în același timp mai extinsă: ,,Cette science de 

la religion que certains veulent appeler religiologie (religiology, comme terme, a été proposé 

il y a déjà plusieurs années), postule que la religion, ou mieux le religieux (car elle prétend 

déceler celui-ci dans des phénomènes non reconnus par le sens commun ou par les diverses 

sciences comme étant des «religions») possède des caractéristiques irréductibles, propres, et 

susceptibles d'une analyse particulière fondant ainsi une science ou du moins un savoir 

spécifique. On pourrait dire à cet égard que la science de la religion pourrait être comparée à 

une science de l'art; la connaissance de celui-ci non plus ne saurait se limiter aux conclusions 

fournies par une philosophie ou une psychologie de l'art, par exemple”. = ,,Această știință a 

religiei pe care unii doresc să o denumească prin religiologie (iar ca termen fusese propus deja 

cu mai mulți ani înainte), postulează că religia, sau mai propriu zis religiosul (căci ea pretinde 

să îl deceleze în fenomene mai puțin recunoscute de către simțul comun sau prin intermediul 

diverselor științe ca fiind religii) posedă caracteristici ireductibile, proprii, și susceptibile de o 

analiză particulară întemeind astfel o știință sau cel puțin un savoir (o cunoaștere) specific/ă. 

Am putea spune că, din acest punct de vedere, știința religiei este posibil să fie comparată cu o 

știință a artei; cunoașterea acesteia din urmă nu ar ști să se limiteze la concluziile furnizate de 

către o filosofie sau o psihologie a artei, de exemplu”.  

(Michel Despland, De notre religion à notre religiologie, revue ,,Relireligiogiques”, 

1995, nr. 11, p. 67 – http://www.unites.uqam.ca/religiologiques/no11/religion.PDF) Este 

foarte important însă că acest (mai) nou termen, de religiologie, implică o cunoaștere 

interdisciplinară.  

Dacă urmărim câteva trăsături comune literaturii și religiei, vom observa că acestea se 

referă în principal la cel puțin trei aspecte: a) relaționarea cu inefabilul, indicibilul; b) 

medierea către transcendent; c) apetența pentru mistic, în sensul larg al termenului. În ceea ce 

privește deosebirile dintre acestea două, trebuie să avem în vedere perechea exprimare a 

individualității creatoare (în cazul artelor și a literaturii) – imersiune în mentalitatea 

religioasă, până la confundarea dintre creator și Creator. Scriitorul, de obicei, are un rol 

preponderent activ în societate, participând de cele mai multe ori, direct sau indirect, și la 

dezbateri politice sau sociale, precum și la difuzarea, generarea ori punerea la îndoială a 

valorilor sau opiniilor contemporane (vezi cazul Panait Istrati), pe când homo religious, 

aproape în toate epocile, pare să fie mai degrabă un element pasiv, al cărui activism interior 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:23 UTC)
BDD-A22096 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1208 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

poate schimba doar într-un interval mai mare de timp, pe termen lung deci, anumite 

mentalități ale societății (vezi cazul Papei Ioan Paul al II-lea/ Karol Woytila). 

Încercând să surprindem interferențele sau divergențele dintre religie și literatură, 

trebuie să acceptăm și legitimitatea termenului de literatură europeană. «L’Europe n’a pas 

réussi à penser sa littérature comme une unité historique, et je ne cesserai de penser que c’est 

là son irréparable échec intellectuel», scria Milan Kundera în 2005.  Într-adevăr, între 

omogenitatea literaturii europene și heterogenitatea acesteia, mai puternică pare să fie cea din 

urmă. Cu toate acestea, sub impulsul Réseau européen Les Lettres Européennes, încă din 

decembrie 2007 la nivel european, se militează pentru conștientizarea unității profunde a 

literaturilor europene și a necesității de a le înțelege pe fiecare în parte, în sensul acelui 

Manifeste pour l’enseignement des littératures européennes. Intrăm, fără să vrem, în miezul 

noțiunii de multiculturalism, și iarăși trebuie să decelăm între multiculturalismul european și 

celălalt, mai evident, cel globalizant. Și tot fără să vrem ne depărtăm astfel de perspectiva 

specială estetico-filosofică a demersului nostru printr-o abordare implicit socio-politică 

extinsă, fiindcă acest concept reclamă o anumită pulverizare și recunoaștere a identităților de 

grup. 

 Aruncând o privire sumară asupra literaturii din Europa, nu se poate să nu i se 

recunoască o anumită nuanță religioasă (ori, dimpotrivă, anti-religioasă), dar în orice caz 

relaționată cu sfera religiosului, de obicei mai pregnantă, cel puțin comparativ cu literatura 

americană (cuprinzând în oarecare măsură și pe cea latino-americană). Cât privește Orientul 

apropiat sau Mijlociu, aici lucrurile se situează altfel, în sensul că impactul religiosului 

funcționează la modul cotidian, inclusiv prin prezervarea unor tradiții specifice (de pildă, 

închinarea de cinci ori pe zi la divinitate, în lumea musulmană, și altele asemenea). Se 

impune, în acest context, luarea în considerare a unei alte axe de comprehensiune a 

raporturilor dintre religie și literatură, și anume aceea mai vastă referitoare la tradiție versus 

modernitate. Este de la sine înțeles că sfera religioasă este mai susceptibilă la păstrarea cu 

strictețe a tradiției, pe când cultivarea literaturii e înclinată adesea către o modernitate mai ales 

declarativă, dacă nu manifestă. Punctul de convergență însă dintre cele două aspecte este 

explicat de către Mircea Eliade, când afirmă despre homo religiosus că se deschide spre lume, 

trăind în mijlocul acesteia: „Deschiderea spre Lume îi îngăduie omului religios să se cunoască 

şi în acelaşi timp, să cunoască Lumea, iar această cunoaştere este pentru el nepreţuită, pentru 

că este religioasă (Mircea Eliade, Sacrul și profanul, Humanitas, 1995, pagina 125). 

De la religie la literatură trecerea se face, desigur, prin intermediul mitului.  Există 

riscul ca acest subiect, mitul, să apară ca un concept perimat în timpurile noastre moderne, și 

cu toate acestea lucrurile stau exact invers. Pentru societatea europeană/ occidentală (deși 

aceste două tipuri nu se suprapun perfect), comoditatea mentalului indivizilor acaparați de 

tehnologie, cufundați în consumerism și reclame percutante, aproape că distruge vreo posibilă 

înclinație către cele superioare, către vreo posibilitate de a concepe lumea și prin alte mijloace 

decât cele palpabile. Cu alte cuvinte, celebra definiție eliadescă  – ,,mitul este o istorie sacră” 

– printr-o operație reductivă, la propriu, face referire mai întâi la confruntarea individului cu 

istoria, mitul devenind deja istorie, la modul negativ, și nici măcar atât, adică fiind dat uitării, 

golit de esență, paradigmă fără o semnificație clară. Iată că paradoxal, mitul însuși devine 

doar un mit, și poate că tocmai de aceea reîntoarcerea la origini, c’est-à-dire la religie, devine 

stringentă pentru anumite persoane sau societăți. De altminteri, mai toate religiile au creat la 

rândul lor alte nenumărate mituri, ca reacție de apărare sau în completarea celor vechi. Astăzi 

asistăm la elaborarea și dezvoltarea unor (așa-zise) mituri urbane, moderne, care exprimă 

necesitatea de a umple un gol resimțit mai ales în postmodernitate, când demitizarea 

reprezintă cuvântul de ordine în toate domeniile. Rămânând în cadrul cuplului inițial discutat 

religie-literatură, totuși această deconstrucție a miturilor nu a condus în mod necesar la 

multiplicarea creațiilor literare de valoare, ci dimpotrivă.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:23 UTC)
BDD-A22096 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1209 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

,,Mitul este substituentul sărac în adevăr, dar spectaculos în reprezentare a întrebărilor 

cu privire la geneză, în sens larg. Acesta este produsul unor formațiuni culturale destul de 

evoluate pentru a descoperi necesitatea unor răspunsuri existențiale, dar insuficient pregătite 

pentru a discerne realitatea obiectivă de subiectivismul dorit prin rezolvarea mitică. Putem 

spune că mitul și gândirea mitică fac parte din copilăria societății umane, în care definirea 

binelui și răului au corespondent demiurgic”. (http://www.scientia.ro/qa/10456/ce-este-mitul-

avem-nevoie-de-mituri). Această încercare de definire este doar în parte adecvată, pentru că 

adevărul nu este numai monopolul religiei, literaturii (ori științei), iar asocierea cu vârsta 

copilăriei este pertinentă doar dintr-un punct de vedere cronologic, și nu reflectă gradul de 

evoluție mentală a civilizației umane (vezi și Vassilis Vitsaxis, Mitul). 

Facem o paranteză, însă nu întâmplătoare, în legătură cu criza actuală a literaturii 

românești, care, oscilând între apetența integrării la propriu în Europa și prezervarea propriilor 

trăsături, așadar în cadrul unei literaturi europene, încearcă totuși să renunțe la mărcile sale 

anterioare definitorii, inclusiv la nuanța religioasă, în sensul larg al cuvântului, ori la cea mai 

strict balcanică, adoptând un modernism strident, de fațadă, și de cele mai multe ori 

inautentic. Este, în alte forme, ceea ce remarca mai demult (acum vreo 50 de ani) și savantul 

menționat, despre – de pildă – sensibilitatea religioasă urbană sau intelectuală: ,,Experienţa lor 

religioasă nu mai este deschisă spre Cosmos, fiind una strict personală; mântuirea este o 

problemă între om şi Dumnezeul său; în cel mai bun caz, omul se recunoaşte responsabil nu 

doar în faţa lui Dumnezeu, ci şi în faţa Istoriei. Cosmosul nu mai are însă niciun loc în relaţia 

om-Dumnezeu-Istorie, ceea ce înseamnă că Lumea nu mai este simţită, nici măcar de creştinul 

autentic, ca o lucrare a lui Dumnezeu” (Mircea Eliade, Sacrul și profanul, Humanitas, 1995, 

pagina 134).  

Capacitatea omului de a se dedica trup și suflet unei religii este înțeleasă în ultimul 

timp, mai ales pentru lumea orientală, ca un fel de datorie. Pentru că, în ultimul timp, a 

suscitat interesul întregii lumi, vom lua în considerare cazul societății și literaturii algeriene, 

înglobate și aculturate până la un punct de către societatea franceză. Mai întâi, trebuie să 

specificăm că după cel de-al doilea război mondial, numeroși musulmani au devenit imigranți 

ai statului francez, proveniți mai ales din Africa de Nord, și cu precădere din Algeria, pentru 

era nevoie de mână de lucru adecvată pentru reconstrucția țării.  Introducerea culturii și 

religiei algerienilor, dar și a altor tradiții a reprezentat începutul unei schimbări majore a 

dinamicii peisajului religios, islamul a devenit o religie importantă și practicată pe scară largă, 

estimându-se că există aproximativ 5 milioane de musulmani în Franța, unii dintre ei 

practicanți, iar alții doar la modul cultural.  Astfel, numărul lor continua să crească, iar 

influența asupra societății franceze să se dezvolte. Acest lucru face să se adâncească impresia 

de alteritate pe care o provoacă islamul și să adâncească distanța față de/ pentru francezii non-

musulmani.  Imaginea celuilalt, a străinului, se conturează mai ales din cauza a trei chestiuni 

stringente: a formării imamilor, un fel de dascăli ai islamiștilor, din cauza lipsei locurilor de 

rugăciune, dar și a purtării în continuare de către femei a vălului islamic. Așadar, cu toate că 

islamul este opus, într-o anumită măsură societății tradiționale catolice, a devenit foarte bine 

încorporat în organicitatea socială franceză. 

(https://collab.itc.virginia.edu/access/content/group/3773a2c7-fc6b-4fc9-b6fd-

914f2b55ef1c/02_projets_des_etudiants/Religions_et_laicite/Religion_et_Laicite/Islam.html) 

Ne abținem aici să facem analize sociologice stricte; ne interesează doar în ce măsură 

religia, precum și literatura, sunt modelatoare ale mentalităților; de asemenea, nu vom porni 

nici la hermeneutica propriu-zisă de texte literare, însă vom aminti cazul scriitorului Albert 

Camus (și scrierile sale), francez născut în Algeria, permanent scindat între apartenența la o 

patrie de mâna a doua (second-hand) și un dor nedefinit de față de o țară originară. În acest 

ultim sens, trebuie înțeles și înclinația omului religios pentru un teritoriu care îl depășește, 

teritoriul sacrului sau transcendent.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:23 UTC)
BDD-A22096 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1210 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

În prozele sale, Străinul, Ciuma, Omul revoltat, Camus susține și o idee subiacentă, 

cea a exilului ca paradigmă a căutării identității – ,,S-a spus, de exemplu, că exilul reprezintă 

pentru un scriitor o nefericire şi totodată că reprezintă o fericire. Că este o ruptură gravă în 

destinul lui şi că este o nouă şansă în carieră. Că este o desţărare şi că este descoperirea unei 

lumi noi. Că îl frustrează, despărţindu-l de limba maternă, şi că îi permite revelaţia unei limbi 

noi. Şi aşa mai departe. Aceste definiţii contradictorii ne îndeamnă să tragem concluzia că nu 

există de fapt exil, ci numai exilaţi. Altfel spus, exilul se trăieşte exclusiv pe cont propriu. 

Câte experienţe individuale, atâtea definiţii”. (Nicolae Manolescu, Ce este exilul?, ,,România 

literară”, 2011, nr. 24 – http://www.romlit.ro/ce_este_exilul). În Străinul, metafora soarelui 

orbitor devine reprezentativă pentru statutul alterității, pentru trecerea între două lumi 

reprezentative. Apoi, Franța este privită totuși într-o manieră ambivalentă, accentuându-se 

spaima alterității, de exemplu într-o convorbire cu o femeie arabă: ,,I-am mărturisit că 

stătusem cândva acolo și m-a întrebat cum e. I-am spus: E murdar. Sunt porumbei şi curţi 

întunecoase. Oamenii au pielea albă.”, adaugă scriitorul cu oarecare detașare, ca și cum el nu 

ar aparține rasei albe sau i-ar fi teamă să o recunoască. Totodată, este surprinzătoare antiteza 

dintre conotațiile mizeriei interioare și puritatea intrinsecă, subînțeleasă, a rasei albe.  

Exotismul este un alt element care intensifică relația alteritate – identitate, în sensul 

următor: ,,Am coborât la periferia Algerului. Plaja nu este departe de staţia autobuzului. Dar a 

trebuit să traversăm un mic platou care se înalţă deasupra mării şi coboară apoi spre plajă. Era 

acoperit de pietre gălbui şi de tufe albe de aişor, profilate pe albastrul, care devenise încă de la 

acea oră intens, al cerului. (…) Am mers printre şiruri de vilişoare cu garduri verzi sau albe, 

unele tupilate cu verandele lor sub tamarisc, altele golaşe, printre pietre. Încă înainte de-a 

ajunge la marginea platoului, puteai zări marea nemişcată şi mai departe peninsula 

somnolentă şi masivă în apa limpede. (…) Şi am văzut, foarte departe, un mic vas pescăresc 

care înainta, imperceptibil, pe marea strălucitoare. Maria a cules câţiva stânjenei de piatră. De 

pe panta care cobora spre mare, am văzut că lumea începuse să se scalde” (Albert Camus, 

Străinul. Ciuma. Căderea. Exilul și împărăția, Editura Rao, 2013, pagina 22). Printre altele, 

misterul  exotismului este definit de către Victor Segalen ca fiind ,,reacția vie și curioasă a 

unei individualități puternice împotriva unei obiectivități căreia îi percepe și degustă 

diferența”, aici interferându-se în suficientă măsură cu propensiunea devoțiunii religioase. 

Tensiunea acumulată înlăuntrul sinelui, scindat între dorința de a aparține altei lumi, 

poate mai civilizate, și deliciile pe care le oferă peisajele algeriene sunt reflectate într-o 

modalitate singulară la acest scriitor – ,,Era aceeaşi explozie roşie. Pe nisip, marea răsufla cu 

toată respiraţia rapidă si înăbuşită a valurilor ei mici. Mergeam încet spre stânci şi simţeam 

cum mi se umflă tâmplele sub razele soarelui. Toată căldura se proptea în mine şi se 

împotrivea înaintării mele. Şi, de fiecare dată când simţeam vasta ei răsuflare caldă pe obraz, 

strângeam din dinţi, strângeam pumnii în buzunarele pantalonilor, mă încordam din tot trupul 

ca să înving soarele şi toată această beţie opacă pe care o abătea asupra mea. La fiecare sabie 

de lumină ţâşnită din nisip, dintr-o scoică albită sau dintr-un ciob de sticlă, maxilarele mi se 

crispau. Am mers multă vreme” (Albert Camus, Străinul. Ciuma. Căderea. Exilul și 

împărăția, Editura Rao, 2013, pagina 30).  

Am selectat doar aceste două ample fragmente din prozele lui Albert Camus, deoarece 

aici intervine și hibriditatea/ hibridizarea, în ceea ce privește mentalitatea respectivă, proprie 

literaturii post-coloniale. Pe de altă parte, literatura imigranților descrie creațiile literare ale 

scriitorilor cu asemenea background și experiențele acestora din noua patrie în termeni de 

tratament și acceptare de către populația locală. Acest termen poartă unele conotații negative 

pentru că scriitorii cunosc minimalizarea într-o oarecare măsură a operelor și eforturile lor 

care sunt văzute precum o literatură de tip marginal. ,,Clearly, literature cannot be but an 

intercultural historical phenomenon of mutual artistic and other influences from several 

cultures, of mutual interactions of artistic expression produced in different cultural 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:23 UTC)
BDD-A22096 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1211 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

circumstances, and thus of mutual reception of Otherness” = ,,În mod clar, literatura nu poate 

fi decât un fenomen istoric intercultural, cuprinzând influențe artistice reciproce din diferite 

culturi, de interacțiuni reciproce de expresie artistică produse în diferite circumstanțe 

culturale, și totodată de receptare reciprocă a celuilalt”. 

(http://docs.lib.purdue.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1088&context=clcweb) 

Mai există, într-un alt plan, mai îndepărtat (cel puțin din punct de vedere geo-politic), 

cazul lui Salman Rushdie, scriitor indian cu un statut și cu un stil aparte, în care se împletesc 

întrucâtva metafizicul aproape mozaicat într-o manieră non-transcendentală, cu un soi de 

dialogism între sferele superioare și imanent, astfel încât se poate face, până la un punct, o 

legătură translatorie comparatistă, între acest creator și autorul romanului Maestrul și 

Margareta, Mihail Bulgakov, proză în care un anumit tip de supranatural se amestecă cu 

satira la adresa regimului politic sovietic. Dincolo de conotațiile considerate blasfemiatorii la 

adresa islamului din romanul Versete satanice, criticii literari au subliniat însă mai ales 

valoarea literară a acestuia. Așa după cum am menționat, în concluzie parțială, ,,[…] bucuria 

şi elanul cu care omul occidental a săpat chiar la baza miturilor (s. n.) care îi hrăneau fiinţa 

spirituală reprezintă o atitudine la fel de greşită ca și fanatismul care îi face pe radicalii 

islamici să ardă cărţi şi să îi condamne la moarte pe autorii lor. Ambele atitudini sunt suficient 

de îndepărtate de calea de mijloc pentru a ne arăta, în toată hidoşenia sa, goliciunea spirituală 

a omului contemporan, manifestată fie prin negarea a orice nu poate fi perceput prin 

experienţă directă (occidentalii), fie a tot ceea ce nu corespunde propriilor interpretări aduse 

unor trăiri care nu pot fi interpretate (musulmanii radicali)”. 

(http://www.clubmistic.ro/51/Rushdie---Versetele-satanice-(arhanghelul-nebun-versus-

demonul-sincer)/182). 

Dacă postmodernismul în speță facilitează figurile negativității, în termeni precum 

alteritate, absență, aporie sau celălalt, atunci un anumit tip de cunoaștere catafatică se 

întâlnește atât în religie, cât și în literatură. ,,The ostensible function of these tropes is the 

disruption of logocentrism through the introduction of the indeterminate. However, by 

arguing that the 'metaphysics of presence' is all that exists in social communication, alterity 

can be reinterpreted as a metanarrative trope whose language and function repeat attributes 

previously defined by theology” = ,,Funcția aparentă a acestor tropi este discontinuitatea 

logocentrismului prin introducerea ideii de nedeterminat. Totuși, demonstrând că metafizica 

prezenței este tot ceea ce există în comunicarea socială, alteritatea devine o figură 

metanarativă al cărei limbaj și funcție reiterează atribute conturate cu mult înainte de către 

teologie”. 

(http://cadair.aber.ac.uk/dspace/handle/2160/4019) 

Se pare că mare parte din ficțiunea postmodernă, cu stilul său ambiguu, funcționează 

ca o teologie deconstructivă prin negarea sistematică a altor prezențe tematice în text și vine 

să prezinte alteritatea ca pe o dominantă care acoperă mai toate ariile limbajului și ale ființei. 

Dat fiind aceste lucruri, această alteritate ajunge să exerseze într-un fel anumite puteri 

conceptuale arătând exprimări metafizice ale divinului: inefabilitatea, infinitatea, 

omnipotența, atemporalitatea, forța etică. Postmodernismul care, în oarecare măsură, eludează 

religiosul, supralicitând literatura în genere, devine auto-suficient și deviază, involuntar, către 

o altă paradigmă, transmodernismul, în care cele două evocate anterior sunt convergente, 

aceasta și pentru că ,,The religious and mystical references that often crowd postmodern 

fiction, therefore, support alterity's shift from the aporetic to the transcendent. By examining 

metaphysical alterity in postmodern treatments of character, death, allegory and history, the 

postmodern literature is a limited theological discourse that questions postmodern pluralism 

and populism” = ,,Trimiterile religioase și mistice care adesea populează ficțiunea 

postmodernă, în consecință, sprijină o anumită mutație a alterității dinspre aporetic către 

transcendent. Examinând alteritatea metafizică în termeni postmoderni referitori la caracter, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:23 UTC)
BDD-A22096 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1212 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

moarte, alegorie și istorie, literatura postmodernă reprezintă un discurs teologic limitat care 

pune la îndoială pluralismul și democratismul postmodern”. 

(http://cadair.aber.ac.uk/dspace/handle/2160/4019) 

Deși s-ar părea că postmodernismul nu are absolut nicio legătură cu o categorie a 

transcendentului, totuși există numeroase semne camuflate ale necesității oamenilor de a găsi 

sau (re)descoperi, ori de a dimensiona altfel un iluzoriu dincolo, și ne referim aici la crearea 

unor profiluri virtuale, a așa-ziselor avataruri, de dependența față de jocurile interactive pe 

internet, sau chiar de blogurile personale, trimițând la self-transcendence, ori, mergând chiar 

mai departe, la adevărate angoase apocaliptice. Între o atitudine dominată de 

fundamentalismul religios și o alta, subsumată ateismului din zilele noastre, deosebirea nu 

este chiar atât de mare, pentru că ambele sunt caracterizate de un absolutism în ordinea 

impunerii unor trăsături definitorii pentru mentalitățile actuale. 

În final, trebuie să accentuăm faptul că este nevoie mai ales de un dialog real între 

literatură și religie, deoarece acestea sunt motoarele care modulează partea spirituală a 

civilizației noastre galopante, globalizante. Mai este nevoie, de asemenea, de o critică 

constructivă la adresa exceselor impunerii forțate a religiilor, dar și a renunțării la modul 

absolut a aspectelor religioase, ca markeri ai identității naționale sau/ și culturale. (Astăzi 

asistăm iarăși la o campanie ,,educațională” furibundă chiar în România, prin scoaterea 

religiei din programa școlară, ca și cum religia în sine ar dăuna formării armonioase a 

personalității, și nu modalitatea defectuoasă în care se predă religia în școli). 

 

Bibliografie 

1. Robert Detweiler and David Jasper (eds.), Religion and Literature, Westminster John 

Knox Press, 2000, United States (e-book) 

http://books.google.ro/books?id=klIvP2b5l0wC&printsec=frontcover&hl=ro&source=

gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false 

2. Mircea Eliade, Sacrul și profanul, Editura Humanitas, București, 1995 

3. Victoria Kahn, The Future of Illusion – Political Tehology and Early Modern Texts, 

University of Chicago Press, 2014 (e-book) 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:23 UTC)
BDD-A22096 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

