
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

1003 

 

AN ANTHROPOLOGY OF THE LUDIC EXPRESSION CONSIDERING THE QUESTION 
“WHAT HAPPENS WHEN IRONY IS (NOT) TAKEN SERIOUSLY?” 

 
Liviu Iulian COCEI 

“Al. Ioan Cuza” University of Iaşi 

 

 

Abstract: In the current study, regarding the analysis of the more or less obvious opposition 

between playing and seriousness, I will focus my attention on a ludic expression specific to 

humans. I am referring to irony, the edgy figure of speech and derision of matters often 

considered the most serious. Beyond the sense of everyday understanding, I will especially be 

referring to Socratic irony and the way in which it was interpreted. As a matter of fact, I will 

delve in the ambiguous game of irony, where we will discover that, inevitably, we are faced 

with a choice: to take or not to take seriously what is communicated to us. Whether it`s about 

commonplace irony or philosophical irony, we always oscillate between ignoring and 

believing the statements that reach our ears or meet our eyes. Regarding this, among other 

ludic elements, I will also analyze writing as a part of the ironic spirit, with special reference 

to Friedrich Nietzsche, a philosopher who developed the art of aphoristic essay. On the other 

hand, the entire matter will orbit these issues: What are the consequences of interpreting 

irony? In other words: When should irony be taken seriously, and in which way, but more 

importantly, when should not be taken seriously at all? 

 

Keywords: serious game, irony, ludic expression, socratism, philosophical anthropology 

 

 

În general, orice animal este jucăuş. Însă, pe măsură ce se maturizează nu mai e atât de 

dispus să execute mişcări dezinteresate, devenind chiar irascibil cu puii care îl provoacă 

insistent să se joace. Într-un mod nu foarte diferit, omul tinde să fie tot mai sobru pe măsură 

ce înaintează în vârstă, dar, spre deosebire de animale, îşi creează noi forme de joacă chiar 

până la adânci bătrâneţe: de la sporturi extreme şi până la cele ale minţii, el întreprinde tot 

felul de activităţi cu caracter ludic. Însă acestea, în pofida aparenţei lor jucăuşe, de cele mai 

multe ori, sunt cel puţin la fel de serioase ca şi munca. Care e atunci diferenţa dintre a te juca 

şi a fi serios?! Potrivit lui Johan Huizinga, jocul este un domeniu complex care include nu 

numai ceea ce este rizibil, ci şi ceea ce considerăm ca fiind extrem de serios. Orice fenomen 

care are anumite reguli de funcţionare intră în sfera ludicului, războiul fiind doar un exemplu. 

Totuşi, în cadrul acestei lucrări, pentru a nu stârni confuzii sau a ne pierde în detalii, vom 

încerca să găsim răspunsuri mai exacte la această întrebare.  

 Aşadar, în încercarea de a desluşi în ce constă natura jocului, avem două posibilităţi de 

înţelegere. În primul rând, jocul văzut ca activitate dezinteresată, care relaxează, amuză, 

binedispune, într-un cuvânt ţine de distracţie, fiind astfel încadrat în categoria 

divertismentului. Esenţa acestuia constă în faptul că nu are un ţel bine determinat decât doar 

acela de a stârni râsul, binevoitor sau, după caz, sardonic. În al doilea rând, jocul ca activitate 

interesată, adică, care are o miză clar definită: câştigul, fie în bani, fie în diferite bunuri 

materiale sau spirituale. Apropiindu-ne de scopul pragmatic al lucrării de faţă, vom numi joc 

numai ceea ce întreprindem atunci când nu există pericole sau în condiţii de risc minim. Altfel 

spus, jocul e îndeletnicirea care nu ne pune viaţa în joc; nici integritatea corporală, nici pe cea 

psihică.1  

                                                 
1 Din această perspectivă, jocul de cărţi, de exemplu, nu mai poate fi numit joc dacă prin miza sa creează 

circumstanţe care pun în pericol contul din bancă, maşina personală sau chiar propria nevastă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A22066 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1004 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

 Sub aceste aspecte, putem spune că jocul nu e decât o propedeutică, o formă prealabilă 

de manifestare a unor intenţii viitoare, mai mult sau mai puţin conştientizate de către subiectul 

în cauză. În legătură cu această idee, Jonathan Swift, autorul celebrelor Călătorii ale lui 

Gulliver, opina astfel: „Mai toate felurile de joacă, la bărbat ca la copil, precum şi la alte 

vieţuitoare, sunt în fapt imitaţii ale luptei”2. Această interpretare este valabilă şi astăzi printre 

etologi şi antropologi, după cum reiese şi din analiza unui cercetător contemporan: 

„Numeroase primate, precum şi copiii din toate societăţile, se angajează în jocuri «serioase», 

făcând tumbe şi ciocnindu-se, aceste încăierări pregătindu-i pentru luptele de mai târziu”3. La 

fel de aproape de sensul jocului ca activitate provizorie era şi Blaise Pascal care, 

parafrazându-l pe Tertulian, remarca: „Scrisorile [provinciale] pe care le-am scris până acum 

sunt numai un joc dinaintea unei lupte adevărate. N-am făcut încă decât să mă amuz şi să vă 

arăt numai rănile ce vi s-ar putea face dar pe care nu vi le-am făcut. Am expus, pur şi simplu, 

textele Dv. aproape fără nicio reflecţie asupra lor. Iar dacă cuiva i-a venit să râdă, a făcut-o 

fiindcă faptele înseşi au dus la aceasta”4. Iată, deci, că în spatele inocent al jocului, 

descoperim latura sa agresivă, care, deşi de obicei se află în stare latentă, se poate manifesta 

aproape oricând şi în condiţii ce nu pot fi întotdeauna anticipate. Şi, referindu-ne la aspectul 

ludic al Provincialelor, respectiv la punctul de vedere susţinut chiar de Pascal, putem spune 

că acesta reprezintă, de fapt, acel tip de descătuşare blândă, de eliberare non-violentă a 

nemulţumirilor omului, specific ironiei.5  

 Ironia intră în categoria jocului, fiind unul din privilegiile ludice exclusiv umane. Într-

un fragment din Homo ludens, Huizinga creionează o imagine interesantă a joc-ului, descriere 

în cadrul căreia, dacă am înlocui cuvântul joc cu cel de ironie, nu s-ar pierde nimic din sensul 

propriu-zis al textului: „Conţinutul semantic al cuvântului joc, [...], nu este câtuşi de puţin 

definit sau epuizat prin ne-seriozitate. Jocul este ceva specific. Noţiunea de joc ca atare este 

de un ordin superior celei de seriozitate. Pentru că seriozitatea încearcă să excludă jocul, dar 

jocul poate foarte bine să includă în el seriozitatea”6. Cu toate că ironia e ludică, prin 

intermediul ei contradicţia dintre joc şi seriozitate se estompează. Iar acest fapt se reflectă 

implicit şi în scrierea fragmentară, nesistematizată, întrucât, aforismul, expresie ironică par 

excellence, reprezintă, după cum scrie Sarah Kofman referindu-se în mod special la Friedrich 

Nietzsche, „însăşi scriitura voinţei de putere, afirmativă, lejeră, inocentă. Ea anulează opoziţia 

dintre joc şi seriozitate, dintre suprafaţă şi profunzime, formă şi conţinut, spontaneitate şi ceea 

ce este reflectat, divertisment şi muncă”7. Altfel spus, stilul ludic al operei nietzscheene 

reprezintă un bun exemplu pentru ceea ce numim ca fiind seriozitatea jocului, adică punctul 

de întâlnire dintre experienţa concretă şi nemijlocită a vieţii şi exprimarea sa pur teoretică. În 

                                                 
2 Jonathan Swift, „Cugetări”, în Călătoriile lui Gulliver; Povestea unui poloboc şi alte satire, Editura 

Univers, Bucureşti, 1985, p. 638 

3 Steven Pinker, Cum funcţionează mintea, Editura ALLFA, Bucureşti, 2009, p. 619 

4 Blaise Pascal, Scrisori provinciale, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1973, p. 207 

5 Această interpretare asupra naturii jocului se apropie de conceptul psihologic de „agresivitate pasivă”, 

caracteristic persoanelor care reuşesc să-şi ascundă foarte bine frustrările sau pornirile agresive. Chiar şi jocul 

ironic al lui Socrate, potrivit interpretării lui Nietzsche, nu ar fi decât o agresivitate mascată: „Oare ironia lui 

Socrate este o expresie a revoltei? un resentiment al plebeului? îşi savurează el ca oprimat propria ferocitate în 

loviturile de cuţit ale silogismului? se răzbună el pe oamenii nobili pe care-i fascinează? – Ca dialectician ai în 

mână o unealtă necruţătoare: poţi să faci pe tiranul cu ea, compromiţi repurtând victoria. Dialecticianul lasă 

adversarului său grija de a dovedi că el nu este un idiot: el te înfurie şi în acelaşi timp te face neputincios. 

Dialecticianul depotenţează intelectul adversarului său. – Cum? dialectica e numai o formă de răzbunare a lui 

Socrate?” (Friedrich Nietzsche, Amurgul idolilor sau cum se face filosofie cu ciocanul, Editura ETA, Cluj-

Napoca, 1993, p. 15) 

6 Johan Huizinga, Homo ludens. Încercare de determinare a elementului ludic al culturii, Humanitas, 

Bucureşti, 2002, p. 95 

7 Sarah Kofman, Nietzsche et la métaphore, Payot, Paris, 1972, p. 167 apud George Bondor, Dansul 

măştilor. Nietzsche şi filosofia interpretării, Humanitas, Bucureşti, 2008, p. 227 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A22066 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1005 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

virtutea acestei construcţii paradoxale, exerciţiul critic al filosofului german nu se dorea a fi o 

cercetare exhaustivă, riguroasă, ci o formă artistică de filosofare care ignoră distincţia comună 

dintre a fi serios şi a fi sprinţar. Iată cum comentează, în sensul acesta, însuşi Nietzsche: „A 

lua în serios. – Intelectul este la cei mai mulţi o maşinărie greoaie, întunecată şi huruitoare, 

greu de pornit; ei zic «a lua în serios» când vor să lucreze şi să gândească adânc cu această 

maşinărie – vai, cât de obositor trebuie să le fie să gândească adânc! Drăgălaşa bestie-om îşi 

pierde, se pare, întotdeauna buna dispoziţie când gândeşte adânc; devine «serioasă»! Or, 

«acolo unde sunt râsete şi voioşie, gândirea nu mai valorează nimic» – aşa sună prejudecata 

acestei bestii serioase împotriva oricărei «ştiinţe voioase». Ei bine! Să dovedim că este o 

prejudecată!”8 Deci, anticipând cu câţiva ani amoralismul din Dincolo de bine şi de rău, 

Nietzsche propunea în Ştiinţa voioasă să gândim dincolo de seriozitate şi de joc.  

 În mod evident, cazul Nietzsche nu e primul şi nici singurul la care descoperim 

virtuţile artei deriziunii. Socrate, filosoful care lăsa impresia că glumeşte cu interlocutorii, 

dovedea, cel puţin în accepţiunea lor, că e lipsit de seriozitate. De altfel, la capătul discuţiei 

din Phaidros, însuşi Socrate spune, demonstrând că e conştient de natura jucăuşă a metodei 

sale interogative, „ne-am amuzat destul vorbind despre oratorie”9. De aceea, interlocutorii 

filosofului sunt mereu confruntaţi cu următoarea dilemă: a lua sau a nu lua în serios ceea ce 

spune Socrate.  

 Dar înainte de orice alegere, ar trebui să înţelegem ce înseamnă, de fapt, „a lua sau a 

nu lua o anumită afirmaţie în serios”. Pentru că, indiferent de hotărârea asumată, nu înseamnă 

că am şi priceput foarte clar mesajul transmis. „Ştiu că nu ştiu nimic”, de exemplu, celebra 

afirmaţie prin care Socrate îşi susţinea neştiinţa, nu poate fi înţeleasă în mod corect, nici dacă 

ne situăm de partea celor o iau pur şi simplu în serios, nici dacă ne numărăm printre cei care 

nu o iau deloc în serios. Totul depinde din ce punct de vedere (nu) luăm în serios afirmaţia 

respectivă. Kierkegaard, susţine în sensul acesta, că afirmaţia socratică nu trebuie luată în 

serios din punct de vedere ştiinţific, dar trebuie luată în serios din punct de vedere filosofic: 

„Într-adevăr această ignoranţă nu era deloc empirică; dimpotrivă, Socrate poseda numeroase 

cunoştinţe, era foarte cultivat, îi citise pe poeţi ca şi pe filosofi, avea o mare experienţă de 

viaţă, deci nu era din punct de vedere empiric un neştiutor. În schimb era neştiutor din punct 

de vedere filosofic. Nu ştia principiul a tot ce există, al eternului, al divinului; desigur, ştia că 

toate acestea există, dar nu ştia de ce natură erau; era conştient de toate acestea şi totuşi nu era 

conştient, întrucât singurul lucru despre care putea spune ceva era că nu ştia nimic despre 

toate acestea”10. Prin urmare, făcând un joc de cuvinte, se poate spune că ironia socratică e 

mai serioasă decât seriozitatea în sine. Iar atunci când ne confruntăm cu o afirmaţie ironică de 

tipul celei a lui Socrate, trebuie să avem grijă la nuanţe, la ceea ce nu se spune în mod 

explicit, dar se sugerează.11 Şi, întrucât nu foloseşte cuvintele în sensul lor comun, se-nţelege 

de ce Socrate, jucându-se cu accepţiunile obişnuite ale unor termeni precum „ştiinţă” sau 

„neştiinţă”, a stârnit atâtea dispute hermeneutice.  

 Fiindcă, dacă ironia nu e luată în serios când şi, mai ales, cum trebuie (fiind pur şi 

simplu dezaprobată), dincolo de râsetele pe care le provoacă, se poate ajunge la idei absurde, 

                                                 
8 Friedrich Nietzsche, Ştiinţa voioasă, Humanitas, Bucureşti, 2006, pp. 204-205 

9 Platon, Phaidros 278 b, în Opere, vol. IV, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1983, p. 490 

10 Søren Kierkegaard, Despre conceptul de ironie, cu permanentă referire la Socrate, în Opere, vol. I, 

Humanitas, Bucureşti, 2006, p. 276 

11 O explicaţie similară cu cea a filosofului danez ne este oferită de cercetătorul Gregory Vlastos, care 

diferenţiază ironia ca trop de ironia socratică: „În ironia «simplă», ceea ce se spune nu este şi ceea ce trebuie 

înţeles; în sens obişnuit, comun, afirmaţia respectivă este pur şi simplu falsă. În ironia «complexă», ceea ce se 

spune este şi nu este, în acelaşi timp, ceea ce trebuie înţeles; semnificaţia sa de suprafaţă trebuie văzută ca 

adevărată într-un sens şi falsă în celălalt. Astfel, atunci când Socrate spune că este un «mijlocitor», el nu 

vorbeşte, şi totuşi vorbeşte serios”. (Gregory Vlastos, Socrate. Ironist şi filozof moral, Humanitas, Bucureşti, 

2002, p. 33) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A22066 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1006 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

chiar abuzive. Ca să dăm un exemplu mai potrivit de interpretare eronată a ironiei, mă voi 

referi la motto-ul pe care-l avea la un moment dat un post de televiziune cunoscut, despre care 

s-a zis că ar fi chiar „anticreştin”. Patapievici, de exemplu, consideră că „filosofia popularului 

canal TV Animal Planet este succint şi definitiv exprimată prin sloganul care însoţeşte una din 

numeroaselor sale reclame ideologice în favoarea panteismului, politeismului, reîncarnării, 

sincretismului religios asiatic etc. – reclame care fac parte din agenda sa militant anticreştină 

– «animals are better than humans»”12. El consideră această „filosofie” ca fiind o ideologie 

naturalistă neopăgână, care nu are de fapt niciun Dumnezeu; iar potrivit acesteia, continuă 

scriitorul român, „omul este răul naturii – în acelaşi fel în care Susan Sontag considera că 

civilizaţia creştină a Occidentului este cancerul umanităţii”13. Iată cât de departe poate merge 

interpretarea unui simplu slogan, dacă e luat literalmente în serios, când, de fapt, nu trebuie 

luat în considerare decât ca simplu joc al ironiei la adresa anumitor oameni. Aşa-zisa 

„ideologie naturalistă neopăgână”, cum o numeşte Patapievici, poate fi numită, într-un sens 

mai adecvat, drept „filosofie neocinică”. Ceea ce înseamnă că sloganul „animals are better 

than humans” trebuie tratat cu acelaşi gen de seriozitate pe care atenienii i-o acordau lui 

Diogene din Sinope atunci când acesta răspundea în stilu-i ironic cunoscut.14 De exemplu, 

„atunci când vedea pe cârmaci, pe medici, pe filosofi la ocupaţiile lor, [Diogene Cinicul] 

socotea că omul este cel mai inteligent dintre animale; dar iarăşi, când vedea pe tâlcuitorii de 

vise, pe prezicători şi pe cei ce îi ascultă sau pe aceia care se umflă din cauza faimei sau a 

bogăţiei lor, socotea că nu există animal mai de nimic decât omul”15. Deci, confruntaţi fiind 

cu astfel de maxime, cugetări sau aforisme, trebuie să distingem cu înţelepciune între 

seriozitatea literală (sau de suprafaţă) a afirmaţiei  şi seriozitatea în sine a acesteia. Astfel de 

afirmaţii nu pot fi înţelese decât dincolo de ceea ce ele transmit în mod direct.16 Altfel spus, 

trebuie să diferenţiem rigiditatea seriozităţii de seriozitatea ironiei. Conchizând, dincolo de 

faptul că interpretarea ironiei necesită totuşi cunoştinţe destul de vaste şi de variate, inclusiv o 

anumită experienţă de viaţă, înţelegerea jocului acesteia ţine şi de dispoziţia (fenomenologic 

vorbind, de intenţionalitatea) fiecăruia pentru deriziune. În cele din urmă, însă, stăpânirea 

ştiinţei ironiei e strâns legată de hermeneutică, adică de subtila artă a interpretării.  

 

 Bibliografie: 
 

Bondor, George, Dansul măştilor. Nietzsche şi filosofia interpretării, Humanitas, 

Bucureşti, 2008 

Huizinga, Johan, Homo ludens. Încercare de determinare a elementului ludic al 

culturii, Humanitas, Bucureşti, 2002 

Kierkegaard, Søren, Despre conceptul de ironie, cu permanentă referire la Socrate, în 

Opere, vol. I, Humanitas, Bucureşti, 2006 

Laertios, Diogenes, Despre vieţile şi doctrinele filosofilor, Polirom, Iaşi, 1997 

                                                 
12 Horia Roman Patapievici, Omul Recent. O critică a modernităţii din perspectiva întrebării „Ce se 

pierde atunci când ceva se câştigă?”, Humanitas, Bucureşti, 2001, p. 134 

13 Ibidem, p. 135 

14 Ca dovadă a respectului de care se bucura Diogene Cinicul în Antichitate, în pofida atitudinii sale 

sfidătoare la adresa omului în general (de fapt, împotriva metehnelor omului), iată ce ne transmite Diogenes 

Laertios: „Era, totuşi, iubit de atenieni. Ceea ce-i sigur e că, atunci când un tânăr i-a sfărâmat butoiul, atenienii i-

au dat acestuia o bătaie, iar lui Diogene i-au dăruit un alt butoi. Dionysios stoicul spune că, după bătălia de la 

Cheronea, a fost prins şi dus înaintea lui Filip şi, întrebat cine este, el răspunde: «Un cercetător al nemăsuratei 

tale lăcomii». Pentru acest răspuns a fost admirat şi lăsat în libertate”. (Diogenes Laertios, Despre vieţile şi 

doctrinele filosofilor, Polirom, Iaşi, 1997, p. 203) 

15 Ibidem, p. 199 

16 O vorbă de duh de inspiraţie cinică, asemănătoare cu cea a postului TV Animal Planet, e şi următoarea 

maximă a lui Mark Twain: „cu cât cunosc mai bine oamenii, cu atât îmi iubesc mai mult câinele”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A22066 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1007 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Nietzsche, Friedrich, Ştiinţa voioasă, Humanitas, Bucureşti, 2006 

Nietzsche, Friedrich, Amurgul idolilor sau cum se face filosofie cu ciocanul, Editura 

ETA, Cluj-Napoca, 1993 

Pascal, Blaise, Scrisori provinciale, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1973 

Patapievici, Horia Roman, Omul Recent. O critică a modernităţii din perspectiva 

întrebării „Ce se pierde atunci când ceva se câştigă?”, Humanitas, Bucureşti, 2001 

Pinker, Steven, Cum funcţionează mintea, Editura ALLFA, Bucureşti, 2009 

Platon, „Phaidros”, în Opere, vol. IV, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 

1983 

Swift, Jonathan, „Cugetări”, în Călătoriile lui Gulliver; Povestea unui poloboc şi alte 

satire, Editura Univers, Bucureşti, 1985 

Vlastos, Gregory, Socrate. Ironist şi filozof moral, Humanitas, Bucureşti, 2002 

 

 Mulţumiri: Această lucrare a fost finanţată din contractul Cercetători competitivi pe 

plan european în domeniul ştiinţelor umaniste şi socio-economice. Reţea de cercetare 

multiregională (CCPE) – POSDRU/159/1.5/S/140863 proiect strategic „Programe doctorale 

şi postdoctorale – suport pentru creşterea competitivităţii cercetării în domeniul Ştiinţelor 

umaniste şi socio-economice” cofinanţat din Fondul Social European, prin Programul 

Operaţional Sectorial pentru Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A22066 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

