
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

931 

 

NERVAL’S VISIONARISM. AURELIA 
 

KOZAK Larisa 
“Transilvania” University of Braşov 

 

 

Abstract: Gerard de Nerval’s whole work, and especially Aurelia, is the result of two forces, 

the unconscious and conscious, but the manifestation space, too, for two types of imaginary: 

mythic and mystic. The entire text of the part intitled Aurelia is a repetead pass from dream to 

reality and reverse. The dream, the visions have an important role in the epic thread’s 

economy and in the initial path, on which the nervelian hero goes over. The nervelian 

visionary is remarked through the narrative techniques used, and this is the automatic 

dictation method specific to surrealism, which Nerval anticipates.  

 

Keywords: visionarism, mythic, mystic, dream, reality 

 

 

„Lucra mergând şi, din timp în timp, se oprea brusc, căutând în buzunarele lui adânci 

vreun carneţel cu foile cusute; nota în el vreun gând, vreo frază, vreun cuvânt, vreun rapel, 

vreun semn numai de el înţeles, închidea caietul şi îşi relua drumul cu un şi mai mare elan. 

Era felul lui de a compune.”1 Acest citat este ilustrativ pentru metoda de creaţie a lui Gérard 

de Nerval, aceea a dicteului automat specifică suprarealismului, curent pe care Nerval îl 

anticipează prin faptul că, aşa cum reiese din citatul de mai sus, el nota orice gând îi trecea 

prin minte. Se diferenţiază însă de cei care vor fi adepţii lui André Breton prin faptul că 

notează doar ideile care i se par importante („vreun semn numai de el înţeles”), astfel încât 

demersul său rămâne unul raţional. 

Théophile Gautier face o mărturisire din care reiese foarte bine faptul că Nerval era un 

spirit vizionar în adevăratul sens al cuvântului, căci, pe lângă latura raţională a demersului său 

creator, el era caracterizat şi de latura onirică, iraţională: „Uneori îl vedeam în colţul vreunei 

străzi cu pălăria în mână, căzut într-un fel de extaz, absent la cele ce-l înconjurau, cu ochii 

înstelaţi de luciri albastre, […] suind spiralele vreunui Babel interior. Când îl întâlneam 

absorbit astfel, ne feream să-i vorbim dintr-o dată, de teamă să nu-l facem să cadă din înaltul 

visului său (…)”.2 Acelaşi lucru îl remarcă şi Irina Bădescu, în Prefaţa sa la Fiicele focului, 

atunci când afirmă că „autoironia merge până la dedublarea, adânc dramatică, din Aurelia, de 

exemplu, unde luciditatea asistă la pantomima nebuniei”.3 

Faptul că întreaga operă a lui Nerval, şi mai ales Aurelia, este rezultatul a două forţe, 

inconştientul şi conştientul, dar și spațiul de manifestare pentru două tipuri de imaginar, mitic 

și mistic a fost observat şi de Gaston Bachelard care afirma: „Gérard de Nerval, în Aurelia, a 

tradus această voinţă intimă de a fi modelat prin echilibrul dintre un impuls lăuntric şi 

acţiunea modelatorului.”4 

Întregul text al părţii intitulate Aurelia este o trecere repetată de la vis la realitate şi 

invers. Visul, viziunile au un rol foarte important în economia firului epic şi în traseul iniţiatic 

pe care îl parcurge eroul nervalian. Importanţa visului reiese încă de la începutul acestei părţi, 

când personajul afirmă: „VISUL este o a doua viaţă. N-am putut, fără înfiorare, să străpung 

acele porţi de fildeş ori de os ce ne despart de lumea nevăzută. Primele momente ale somnului 

sunt imaginea morţii; o amorţeală neguroasă ne cuprinde mintea şi nu putem stabili clipa 

                                                 
1 Théophile Gautier, Istoria romantismului, Editura Alfa, București, 1998, p. 49 
2 Ibidem, p. 50 
3 Gérard de Nerval, Fiicele focului, Editura Univers, București, 1974, p. 10 
4 Gaston Bachelard, op. cit., p. 243 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:59 UTC)
BDD-A22057 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 932 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

anume în care eul, sub o altă formă, continuă opera existenţei.”5 Citind acest fragment, putem 

evidenţia motivele pentru care visul este atât de important în creaţia lui Nerval, dar şi a 

celorlalţi romantici. Astfel, pentru scriitorul francez „visul este o a doua viaţă”, în vis 

individul continuă existenţa conştientă, a eului treaz, „sub o altă formă”6, putând trăi 

evenimente care în viaţa de zi cu zi ar fi puţin probabile. De asemenea, starea de somn de 

dinainte de vis este importantă prin faptul că ea este asemenea stării de trecere în moarte, 

caracterizată prin imposibilitatea de a stabili cu certitudine unde ne aflăm: în realitate sau în 

vis, în viaţă sau în moarte. Amestecul celor două lumi este favorizat şi de faptul că totul 

începe „seara, pe când ora fatală părea că se apropie”,7 moment specific imaginarului de tip 

romantic. 

Un alt element ce ţine de imaginarul specific vizionarismului romantic, element de 

natură mistică, este metempsihoza. Eroul nervalian pare a urma un traseu al reîncarnărilor: 

„M-am gândit foarte adesea la faptul că, în anume momente importante ale vieţii, cutare Spirit 

din lumea exterioară se întrupează dintr-o dată într-o persoană obişnuită şi acţionează (…)”8 

Chiar personajul nervalian mărturiseşte faptul că se simte reîntrupat dintr-o viaţă anterioară: 

„Mergând, cântam un imn misterios de care mi se părea că-mi amintesc ca de unul ce-l 

auzisem în vreo altă viaţă (…)”.9 

Motivului mistic al metempsihozei i se adaugă motivul mitic al dublului: „mi se părea 

că acel glas se auzea în pieptul meu şi că sufletul, ca să spun aşa, mi se dedubla – împărţindu-

se foarte limpede între viziune şi realitate.”10 Acest motiv vine să accentueze ideea oscilaţiei 

între vis şi realitate, oscilaţie ce caracterizează boala eroului nervalian şi care îl face să nu mai 

poată deosebi realul de ireal, astfel încât totul pare verosimil, aşa cum reiese din mărturisirea 

sa: „Într-o seară, am crezut cu toată tăria că mă aflu transportat pe malurile Rinului.”11 

Incertitudinea este alimentată şi de faptul că viziunile şi visele au loc seara şi noaptea. Unele 

dintre acestea sunt reale, fiind rezultatul unor amintiri, altele sunt pure năluciri. 

Amintirea are un rol important în construcţia textului şi în traseul iniţiatic pe care îl 

parcurge personajul nervalian. Ea este „fulgerătoare şi instantanee”12 anulând limitele spaţio-

temporale, astfel încât se ajunge la momente de indeterminism aşa cum sunt ele definite de 

Georges Poulet. În numeroase pasaje din Aurelia avem de-a face cu timpul şi spaţiul amintirii, 

ale memoriei, când trecutul, prezentul şi viitorul sunt toate într-un punct. 

Una dintre năluciri este aceea a coborârii în subteran, motiv des întâlnit la romantici: 

„mi s-a părut că mă prăbuşesc într-un hău care traversează pământul.”13 Coborârea în subteran 

simbolizează coborârea în moarte şi constituie o etapă a unui traseu iniţiatic ce începe prin 

cunoaşterea strămoşilor: „Pretutindeni regăseam figuri cunoscute. […] Părea că se adunaseră 

aici pentru un banchet de familie. Unul dintre aceste neamuri a venit spre mine şi m-a 

îmbrăţişat cu dragoste.”14 Este reamintit motivul metempsihozei şi cel al indeterminismului, 

ambele sugerând ideea nemuririi: „Trecutul este una cu viitorul. Trăim în spiţa noastră, şi 

spiţa noastră trăieşte în noi.”15 

Un alt element al imaginarului romantic, de factură folclorică, ezoterică, este folosirea 

cifrei şapte, ca cifră a perfecţiunii, căci „este numărul caracteristic pentru fiecare familie 

                                                 
5 Gérard de Nerval, op. cit., p. 209 
6 Ibidem, p. 213 
7 Ibidem, p. 214 
8 Idem 
9 Idem 
10 Ibidem, p. 14 
11 Ibidem, p. 217 
12 Ibidem, p. 218 
13 Ibidem, p. 219 
14 Idem 
15 Ibidem, p. 220 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:59 UTC)
BDD-A22057 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 933 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

omenească, şi prin extindere, de şapte ori şapte, şi aşa mai departe. […] Metafizica nu-mi 

oferă termeni potriviţi pentru perceperea ce am avut-o atunci a raportului dintre acest număr şi 

armonia generală.”16 

Viziunea se continuă cu o metamorfozare a spaţiului subpământean şi o alunecare spre 

o altă dimensiune, „Totul în jurul meu îşi schimba forma”,17 spre un teritoriu în mijlocul 

căruia se afla ca o axis mundi un munte. Este vorba de un oraş tainic, spaţiul necunoscut al 

iniţierii. Astfel, după coborârea în străfundurile pământului, urmează ascensiunea muntelui 

spre un spaţiu paradiziac, interzis neiniţiaţilor. Se reiterează astfel mitul Vârstei de Aur, mit 

întâlnit la toţi romanticii: „M-am văzut rătăcind pe străzile unui oraş foarte aglomerat şi 

necunoscut mie. […] Un neam binecuvântat îşi făurise acest locaş, plăcut păsărilor, florilor, 

aerului curat şi luminii […] cu obiceiuri simple, iubitori şi drepţi, păstrători ai virtuţilor 

naturale de al începuturile lumii.”18 Este redat aici un paradox ce contestă mitul biblic al 

cunoaşterii, căci locuitorii acestui munte trăiau „nici corupţi, nici distruşi, nici robi; rămaşi 

puri, deşi învinseseră ignoranţa.”19 

Ideea unei viziuni iniţiatice este sugerată de prezenţa luminii – „totul era aerisit, plin 

de viaţă, străbătut de mii de jocuri de lumină”20 – şi de iluzia că hainele acelor oameni erau 

albe. Lumina şi albul aparent al hainelor reprezintă punctul de plecare al unei resensibilizări a 

vederii şi începutul unui drum al cunoaşterii ce începe cu regăsirea paradisului pierdut, în care 

totul este iubire şi puritate: „inspirau un soi de iubire lipsită de preferinţe şi dorinţe. […] Am 

început să plâng cu lacrimi fierbinţi, ca de amintirea unui paradis pierdut.”21 

Treptat, însă, intervine raţiunea şi viziunea se stinge. Eroul nervalian conştientizează 

faptul că totul a fost o etapă a unei călătorii iniţiatice: „Aici am simţit, cu amărăciune, că sunt 

doar un călător în trecere prin această lume deopotrivă străină şi îndrăgită (…)”.22 Ceea ce a 

învăţat el din această viziune este faptul că Dumnezeu există – „«Nu-i aşa că există cu 

adevărat un Dumnezeu? – Da!» i-am răspuns cu înflăcărare.”23 - şi că nu există moarte şi deci 

nici spaima de a muri: „Nu mai este moarte, nu mai este mâhnire, nu mai este nelinişte.”24 

Acest moment constituie una dintre cele mai importante revelații ale eroului nervalian care se 

convinge de existența lui Dumnezeu. 

Următorul vis al personajului evidenţiază ideea mitică a arhetipului femeii pe care 

eroul nervalian încearcă să-l descopere. Astfel trăsăturile a trei femei (o altă cifră simbolică) 

par să se reunească pentru a întruchipa Femeia: „zâmbetul, glasul, culoarea ochilor, a părului, 

statura, gesturile familiare se schimbau de la una la alta de parcă ar fi avut toate trei o singură 

viaţă, şi astfel fiecare era un amestec din toate […] spre a realiza o frumuseţe desăvârşită.”25 

Este şi acesta un vis iniţiatic căci, din nou, totul e scăldat în lumină, simbol al cunoaşterii. 

Însă sfârşitul visului este unul sumbru, petrecându-se într-un cimitir, în care se aud voci 

zicând că „«Universul e adâncit în întuneric.»”.26 Întunericul din cimitir sugerează moartea 

Aureliei de care personajul va afla ulterior. 

Odată cu însănătoşirea eroului nervalian, visul pare să se transpună în realitate în urma 

demersului raţional al personajului de a desena imaginile din viziunile sale: „Am vrut să-mi 

fixez mai bine gândurile preferate, şi […] am acoperit curând pereţii cu o serie de desene în 

                                                 
16 Ibidem, p. 221 
17 Idem 
18 Idem 
19 Ibidem, p. 222 
20 Idem 
21 Idem 
22 Idem 
23 Ibidem, p. 224 
24 Ibidem, p. 225 
25 Ibidem, p. 226 
26 Idem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:59 UTC)
BDD-A22057 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 934 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

care impresiile mele prindeau formă.”27 Dintre toate aceste imagini, cea care revine mereu 

este aceea a Aureliei ce i se arată asemenea zeiţei Isis: „Printre toate figurile, una era mereu 

dominantă: aceea a Aureliei, zugrăvită cu trăsăturile unei divinităţi (…). O roată se învârtea 

sub tălpile ei şi zeii ii alcătuiau suita.”28 

Prin această practică a desenului, eroul nervalian recreează lumea, alunecând, treptat, 

din realitate într-un vis cosmogonic: „În timpul nopţii care a precedat această muncă a mea, 

m-am crezut purtat pe o planetă întunecată unde se frământau primii germeni ai creaţiunii.”29 

Apare aici un mit specific romantismului, mitul cosmogonic, prin care lumea este adusă din 

haos în armonie sub acţiunea unei muzici a sferelor: „Deodată, o armonie stranie a răsunat în 

pustietăţile în care ne aflam, şi părea că strigătele, răgetele şi şuierăturile nedesluşite ale 

fiinţelor primitive aveau de aici înainte să se mlădieze după această melodie divină.”30 

Nerval rescrie în continuare evoluţia omenirii îmbinând elemente ce ţin de mitologia 

păgână cu elemente ce ţin de mitologia creştină şi de realitatea istorică. În viziune nervaliană, 

omenirea are două mame: Isis-Demeter şi Fecioara Maria. Ceea ce caracterizează această 

istorie a omenirii este o „mereu reînnoită […] scenă de orgie şi măcel”.31 Influenţe păgâne de 

origine orientală reies din imaginea „şarpelui care înconjoară lumea […] într-o hidoasă 

împreunare, pecetluită cu sânge (…)”.32 Şarpele sugerează timpul ciclic specific oriental, dar 

specific şi romantismului mitic.  

O altă temă specifică romantismului şi care apare şi la Nerval este iubirea, mai precis, 

dragostea pentru iubita moartă, prin care se reiterează mitul lui Orfeu. Astfel, Aurelia este, la 

fel ca Beatrice a lui Dante, cea care duce la împlinirea autorului atât pe plan spiritual, prin 

iubire, cât şi pe plan artistic, prin opera creată, ea reprezintă „coincidenţa iubirii cu 

cunoaşterea”.33  

Eroul neravlian resimte mustrări de conştiinţă pentru că întinase iubirea pentru Aurelia 

prin numeroase escapade amoroase: „prin iubirile mele uşuratice adusesem o jignire memoriei 

ei.”34 Încercând să redescopere imaginea iubitei, el se cufundă din nou în vis, dar chipul ei nu-

i mai apare. Îşi aminteşte, însă, de episodul în care a simţit că în el sunt doi oameni, dându-şi 

seama că nu poate explica această experienţă, ci o poate doar retrăi: „Nu ştiu cum să explic 

faptul că, în mintea mea, evenimentele pământeşti puteau coincide cu cele din lumea 

supranaturală, acest lucru e mai uşor de simţit decât de descris limpede.”35 Retrăirea senzaţiei 

dublului este prilejul de a face trimitere spre o altă teorie orientală, şi anume teoria maniheistă 

a dublei naturi a spiritului uman: „În fiecare om există un spectator şi un actor, cel ce vorbeşte 

şi cel ce răspunde. Orientalii au văzut în aceştia, doi duşmani: geniul bun şi geniul rău.” 

Pentru a lupta „împotriva spiritului aducător de moarte”36 eroul nervalian se înarmează cu 

„armele tradiţiei şi ale ştiinţei”.37 El îmbină elementele folclorice - ezoterice cu cele iluministe 

– raţionale în demersul cunoaşterii totale.  

O altă viziune îl poartă pe eroul nervalian într-un ţinut aflat pe un munte, în care nu 

exista soare. Din nou apare ideea suişului şi a coborâşului specifică traseului iniţiatic. Este 

ţinutul focului „dintru începuturi”38 cu ajutorul căruia meşteşugarii prelucrau metalele pentru 

                                                 
27 Idem 
28 Ibidem, p. 227 
29 Ibidem, p. 229 
30 Ibidem p. 230 
31 Ibidem, p. 15 
32 Ibidem, p. 231 
33 Idem 
34 Ovidiu Moceanu, Visul și literatura, Editura Paralela 45, Pitești, 2002, p. 10 
35 Gérard de Nerval, op. cit., p. 232 
36 Idem 
37 Ibidem, p. 234 
38 Idem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:59 UTC)
BDD-A22057 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 935 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

a crea diferite obiecte. Întrebându-l pe unul dintre meşteşugari dacă se pot crea şi oameni din 

metale, acesta îi răspunde: „Oamenii se trag de sus, iar nu de jos: cum am putea oare să ne 

creem pe noi înşine?”39 Este sugerată aici existenţa unei forţe transcendente, sursă a vieţii pe 

pământ.  

Mergând pe uliţele acelui oraş al focului, personajul asistă la pregătirea unei nunți și 

are impresia că nunta care se pregătea era a Aureliei şi a dublului său, de aceea el încearcă 

printr-un semn ezoteric să-l înlăture. Este sugerată aici ideea limbajului motivat de la 

începuturi, a forţei ezoterice a cuvântului magic, idee des întâlnită la romantici, căci, aşa cum 

remarca şi Ovidiu Moceanu, „Romanticii au recurs la forţa visului pentru a reface unitatea 

originară a cuvântului, singurul în stare să desfiinţeze graniţele dintre veghe şi somn, realitate 

şi vis.”40 Acest demers al romanticilor va fi continuat în modernitate şi în avangardă, în 

încercarea de a rezolva criza limbajului care a marcat aceste perioade.  

Tentativa de a se folosi de puterea originară a cuvântului este oprită de un strigăt de 

femeie care îl readuce pe eroul nervalian în planul realităţii. Încercând să-şi dea seama ce s-a 

întâmplat, el este convins că „strigătul a fost real şi că a răsunat în atmosfera celor vii”, că 

„întâmplările de pe pământ sunt legat de cele din lumea invizibilă”.41 De asemenea el crede că 

prin semnul făcut a atras mânia şi blestemul divinităţii, pierzând-o iar pe Aurelia, la fel cum 

Orfeu o pierduse pe Euridice prin nerespectarea interdicţiei impuse de zei. 

Acest episod prilejuieşte o meditaţie asupra morţii, o altă temă de factură romantică, 

concluzionând că în urma voinţei divine moartea nu este neant: „Dar ce este moartea? Dacă e 

neantul… De-ar vrea Dumnezeu! Dar Dumnezeu însuşi nu poate face ca moartea să fie 

neant.”42  

Gândindu-se la zbuciumul sufletesc provocat de scindarea eului între vis şi realitate, 

personajul ajunge la concluzia că „în gândirea religioasă trebuie să-ţi cauţi scăparea”43 însă îşi 

dă seama că pentru el acest lucru nu e posibil, deoarece mintea sa e însetată de cunoaştere, de 

ştiinţă. Or, ştiinţa nu a putut niciodată explica raţional existenţa divinităţii. Pentru eroul 

nervalian ştiinţa este foarte importantă şi prin faptul că ea poate prevedea viitorul: „ştiinţa, 

după ce-şi va fi împlinit cercul sintezelor şi analizelor, al credinţelor şi negărilor, se va putea 

purifica pe sine şi face să răsară din dezordine şi ruine cetatea minunată a viitorului (…)”.44 

Toate aceste gânduri legate de setea de cunoaştere, îl determină să se acuze de erezie, căci un 

îndemn biblic spune „Crede şi nu cerceta”. Or, eroul nervalian tocmai asta face: cercetează, 

studiază pentru a afla Adevărul despre lumea reală şi cea a spiritelor. Acest Adevăr îl va afla 

de la un prieten ce scăpase miraculos de moarte şi care, în timpul unui vis trăiește o experiență 

mistică în timpul căreia aude o voce spunându-i că „Dumnezeu este pretutindeni […]; este în 

tine şi în noi toţi (…)”.45 Auzind mărturisirea prietenului său, eroul nervalian exclamă 

deznădăjduit: „Dumnezeu este cu el! […] cu mine însă nu mai este! Nenorocire! L-am izgonit 

din mine, L-am ameninţat, L-am blestemat!”46  

Încercând să înţeleagă motivul pentru care a fost părăsit de Dumnezeu, personajul lui 

Nerval îşi dă seama că, din nou, s-a făcut vinovat de erezie prin faptul că a pus dragostea 

pentru Aurelia mai presus de dragostea pentru divinitate: „«Înţeleg, îmi spuneam, am preferat 

creatura creatorului; mi-am divinizat dragostea şi am adorat după riturile păgâne, pe cea a 

                                                 
39 Idem 
40 Ovidiu Moceanu, op. cit., p. 13 
41 Gérard de Nerval, op. cit., p. 235 
42 Idem 
43 Idem 
44 Ibidem, p. 237 
45 Idem 
46 Ibidem, p. 239 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:59 UTC)
BDD-A22057 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 936 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

cărei ultimă suflare a fost închinată lui Christos.»”47 Totuşi, el păstrează speranţa că 

Dumnezeu îl va ierta, poate chiar la rugăminţile iubitei moarte. 

Sunt descrise şi alte vise pe care personajul le aşteaptă cu înfrigurare în speranţa că va 

putea să o revadă pe Aurelia, fiind convins că visul era un mod de a comunica cu ea – 

„Datorită felului în care gândeam acum visul, ca unul ce deschide omului o comunicare cu 

lumea spiritelor, nădăjduiam (…)”48 -, dar în acelaşi timp un mod de a accede la cunoaştere: 

„Toate acestea erau făcute ca să te înveţe taina vieţii […] pentru a desluşi enigma morţii”,49 

taină pe care el nu a reuşit s-o descopere, fapt ce-i pricinuieşte o mare durere în suflet, durere 

care-i afectează atât viaţa din vis, cât şi viaţa din realitate. 

Treptat, eroul nervalian începe să revină la credinţa în Dumnezeu şi îşi dă seama că 

acest lucru se datorează dragostei pentru femeia iubită: „fiind îndelungă vreme departe de 

calea cea adevărată, m-am simţit readus pe ea datorită amintirii îndrăgite a unei moarte”.50 

Însă nu reuşeşte să scape cu totul de zbuciumul din sufletul său, zbucium alimentat de 

numeroasele sale vise şi viziuni. Deznădăjduit, el cade la picioarele unui altar al Fecioarei 

spre a-şi cere iertare pentru viaţa pe care a dus-o, dar nu găseşte pacea sufletească şi chiar se 

gândeşte să se sinucidă. Îl opreşte însă o viziune a apocalipsei, a instaurării nopţii eterne – 

„Începe noaptea veşnică, şi va fi cumplită.”51 - şi a haosului cosmic: „Printre norii care 

alergau, goniţi de vânt, am văzut mai multe luni ce treceau cu mare iuţeală. Mă gândeam că 

pământul scăpase din orbita lui şi că rătăcea prin univers ca o corabie fără catarg (…)”.52 

Într-o altă zi el are impresia că potopul biblic, „inundaţia universală”,53 s-a abătut 

asupra lumii şi, încercând să-l oprească, a aruncat un inel de argint în apă. Ca prin minune, 

ploaia s-a oprit şi a ieşit soarele, fapt ce a aprins speranţa în sufletul său. Adormind la un 

prieten, eroul nervalian are un nou vis în care îi apare zeiţa Isis spunându-i: „«Eu sunt aceeaşi 

cu Maria, aceeaşi cu maica ta, aceeaşi de asemenea pe care, sub toate înfăţişările ei, ai iubit-o 

întotdeauna. La fiecare încercare la care erai supus, am lepădat una dintre măştile care-mi 

ascund chipul, şi în curând mă vei vedea aşa cum sunt (…)»”.54 Apare aici, din nou, imaginea 

Femeii arhetipale, sumă a tuturor femeilor. Acest vis este urmat de viziuni delirante, în care 

personajul are impresia că devenise „asemenea unui zeu”55 cu puteri vindecătoare, fapt ce 

determină internarea sa într-un ospiciu. Aici, i se pare că toate persoanele au o misiune 

mistică, aceea de a restabili ordinea lumii care ar fi fost cuprinsă de nenorociri după ce „se 

strecurase o greşeală în combinaţia universală a numerelor”.56 El este convins că un rol 

important îl are şi el în restabilirea armoniei, misiune pe care o vede ca pe o etapă iniţiatică, 

aşa cum reiese din următoarea mărturisire a sa: „m-am încredinţat de faptul că sunt supus unor 

probe de iniţiere sacră”.57 Un factor esenţial în salvarea ordinii universale îl are restabilirea 

legăturilor cu natura, de mult timp pierdute – „«Cum oare, îmi spuneam, am putut să exist 

atâta vreme în afara naturii şi fără să fiu una cu ea?»”58 -, o altă idee specific romantică. 

Într-o altă noapte, aflat la sanatoriu, are un nou vis în care se vede aflat într-o încăpere 

octogonală, de tip oriental, pe ai cărei pereţi ar fi fost scrisă istoria omenirii, a crimelor sale – 

                                                 
47 Idem 
48 Ibidem, p. 240 
49 Ibidem, p. 243 
50 Ibidem, p. 244 
51 Ibidem, p. 245 
52 Ibidem, p. 249 
53 Idem 
54 Ibidem, p. 251 
55 Idem 
56 Ibidem, p. 253 
57 Ibidem, p. 254 
58 Ibidem, p. 255 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:59 UTC)
BDD-A22057 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 937 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

„Era istoria tuturor crimelor”59 -, crime ce par să se continue şi în „generaţia tot mai înjosită a 

seminţiilor viitorului”.60  

Revenind la realitate, personajul nervalian este impresionat de imaginea unui tânăr, 

fost soldat, ce refuza de multă vreme să mănânce şi care se afla la capătul puterilor. Această 

scenă îl rupe de necazurile propriei sale existenţe şi îl face să se preocupe de soarta 

bolnavului, fapt care îi aduce, treptat, liniştea sufletească. Un nou vis, în care îi apare „zâna 

viselor”,61 pare să-i confirme sfârşitul suferinţelor sale: „«Încercarea la care ai fost supus a 

luat sfârşit (…)»”62 

Urmează câteva pagini grupate sub titlul Memorabile, constituind un fel de epilog prin 

care se redau „impresiile mai multor vise”63 ulterioare. Textul este dominat de sentimentul de 

bucurie trăită in mijlocul naturii, ca urmare a dobândirii iertării. Bucuria e determinată şi de 

înţelegerea tainei morţii, astfel încât eroul nervalian nu se mai teme de ea căci şi-a recăpătat 

credinţa în Mesia: „O, Moarte! Care ţi-e izbânda, când Mesia învingător goneşte călare între 

noi doi?”64 Faptul că a fost iertat îi este confirmat de un nou vis: „Mă trezesc dintr-un vis 

neasemuit de dulce: am revăzut-o pe aceea pe care am iubit-o, transfigurată, încununată de 

raze. Cerul s-a deschis în toată măreţia lui şi am citit în el cuvântul iertare, pecetluit cu 

sângele lui Christos.”65 

Amintirea iubitei rămâne vie în sufletul personajului, idee sugerată prin relatarea unui 

mit de origine ce redă apariţia florii Nu mă uita, făcându-se astfel trimitere la izvoarele de 

influenţă folclorică: „Pe vârful unui munte albastru s-a născut o floricică. Nu mă uita! Privirea 

pâlpâindă a unei stele s-a oprit o clipă asupra ei, şi s-a auzit un răspuns, rostit într-o dulce 

vorbire străină: Miozotis!”66 

Iertarea christică se răsfrânge asupra întregii lumi, nu numai asupra credincioşilor, ci şi 

asupra păgânilor: „Fii deci şi tu binecuvântat, o, Thor urieşe – cel mai puternic dintre fii lui 

Odin. […] Şarpele care înconjoară pământul este şi el binecuvâtat (…)”.67 Într-un alt vis 

mântuirea pare să cuprindă toate statele din Europa, până în Orient, în speranţa unei păci 

eterne: „Visul mi s-a încheiat în speranţa mângâietoare că, în sfârşit, pacea ne va fi redată.”68 

Marcat de toate aceste vise, eroul nervalian îşi propune, ca o ultimă etapă a iniţierii 

sale, să cunoască şi să stăpânească legile visului pentru a putea, astfel, să-şi controleze trăirile 

din somn, trăiri care afectează şi viaţa realităţii cotidiene, căci el mărturiseşte: „Mi s-a părut a 

înţelege că există o legătură între lumea exterioară şi cea interioară”.69 

Toată această experienţă iniţiatică a făcut ca personajul lui Nerval să ajungă la o 

certitudine: „certitudinea nemuririi şi a co-existării tuturor celor pe care i-am iubit îmi fusese 

dată”,70 certitudine care i-a redat liniştea sufletească, linişte pe care şi-a dobândit-o şi 

îngrijindu-l pe tânărul soldat care-i era ca un frate. Însă pacea spirituală îi este zdruncinată de 

o mărturisire a tânărului care afirmă că e mort şi că se află în purgatoriu. Ascultându-l, eroul 

nervalian îşi dă seama că şi el a trecut prin aceeaşi stare de nebunie, dar că ea l-a ajutat să 

înţeleagă mai bine lumea, atât lumea iluziilor, cât şi lumea realităţii, totul fiind asemănat cu 

                                                 
59 Idem 
60 Ibidem, p. 259 
61 Idem 
62 Ibidem, p. 260 
63 Idem 
64 Ibidem, p. 261 
65 Ibidem, p. 262 
66 Idem 
67 Ibidem, p. 236 
68 Idem 
69 Idem 
70 Ibidem, p. 265 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:59 UTC)
BDD-A22057 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 938 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

ceea ce anticii numeau descensus ad inferos: „asemuiesc această serie de încercări pe care le-

am străbătut cu ceea ce înfăţişa pentru antici ideea coborârii în infern.”71 

Dacă eroul nervalian a putut să se desprindă de iluzii şi să revină în realitate îmbogăţit 

spiritual, nu acelaşi lucru s-a întâmplat cu autorul Gérard de Nerval, care nu a reuşit niciodată 

să împace visul cu realitatea, aşa cum reiese dintr-o mărturisire a lui Théophile Gautier: 

„Aurelia, sau Visul şi viaţa închipuie raţiunea rece stând la căpătâiul febrei, halucinaţia 

studiindu-se pe ea însăşi printr-un suprem efort fiziologic. Am găsit ultimele foi din această 

ciudată lucrare, fără asemuire, poate, în buzunarul celui mort. O purta cu el, socotind că va 

putea termina fraza întreruptă… Dar mâna a lăsat să-i cadă creionul, şi visul a omorât viaţa; 

echilibrul menţinut până atunci, s-a rupt; acest spirit atât de fermecător, de înaripat, de 

luminos, de tandru a dispărut pentru totdeauna; şi-a scuturat învelişul terestru ca pe o zdreanţă 

pe care nu o mai dorea, şi a intrat într-o lume de elohimi, de îngeri, de silfi, în acel paradis de 

umbre şi de viziuni celeste, care îi era, încă din viaţă, familiar.”72 

 

ACKNOWLEDGEMENT: This paper is supported by the Sectoral Operational 

Programme Human Resources Development (SOP HRD), ID134378 financed from the 

European Social Fund and by the Romanian Government 

 

Bibliografie: 

Gaston Bachelard, Pământul și reveriile voinței, Editura Univers, București, 1998 

Théophile Gautier, Istoria romantismului, Editura Alfa, București, 1998 

Ovidiu Moceanu, Visul și literatura, Editura Paralela 45, Pitești, 2002 

Gérard de Nerval, Fiicele focului, Editura Univers, București, 1974 

 

                                                 
71 Idem 
72 Théophile Gautier, op. cit., p. 101 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:59 UTC)
BDD-A22057 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

