
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

716 

 

ELIADIAN HERMENEUTICS IN POLAND: STANISLAW TOKARSKI – ELIADE AND THE 
WEST 

 
Magdalena FILARY 
University of Craiova 

 

 

Abstract: Stanisław Tokarski, Polish professor at The Institute of Middle and Far Eastern 

Studies of the Jagiellonian University in Cracow, wrote a book entitled “Eliade and Orient”, 

published in 1984 by Ossolineum Publishing House in Wrocław, and received with a great 

interest by the part of the specialist audience. 

In his work, Tokarski focuses mainly on Eliade's philosophical side that tends to Orient, 

analysing “Traité d'histoire des religions” - a source of inspiration for many foreign 

philosophers and historians of religion, including those from Poland. This book is also a kind 

of monograph dedicated to this scientist, it constitutes the general reflection from 

anthropological and religious perspective, the analysis of Eliade's studies on shamanism and 

yoga. Presenting his biographical details to the Polish public, as well as the most significant 

scientific works of the great Romanian philosopher and writer, Tokarski mentions the Polish 

scientists who collaborated with Eliade, who applied his conceptions in their research and 

those who wrote about his essays.  

In our paper, we present the structure of this book, its analysis, thus showing the different 

ways of Mircea Eliade’s perception in Poland. 

 

Keywords: yoga, shamanism, history of religions, myth, Orient 

 

 

Stanisław Tokarski – profesor la Institutul Orientului Apropiat şi Îndepărtat din 

cadrul Universității Jagiellone din Cracovia, a absolvit Facultatea de Orientalistică şi 

Facultatea de Filozofie şi Sociologie la Universitatea din Varşovia. A scris teza de abilitare 

din filozofie în 1993 cu titlul: „Yoghini şi comunități. Receptarea modernă a hinduismului”. 

În anul 2002 a obținut titlul de profesor universitar. Printre preocupările lui, în afară de 

filozofie, se enumeră tradițiile Indiei şi studii culturale de comparatistică. Lucrează la 

Universitatea Jagiellonă din Cracovia şi la Institutul Culturilor Mediteraneene şi Orientale din 

cadrul Academiei Naționale de Ştiință (PAN). Este autor al multor cărți despre cultura şi 

filozofia Orientului Îndepărtat, printre altele: 

• Orientul şi contraculturi, Varşovia, Ed. Wiedza Powszechna, 1984; 

• Eliade şi Orentul, Wrocław, Ed. Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1984; 

• Yoghini şi comunități, Wrocław, Ed. Zakład Narodowy im. Ossolińskich; 1987; 

• Budo. Arte de luptă japoneze (coautor W. Sikorski), Szczecin, Ed. Glob, 1988; 

• Arte de luptă. Forme mobile de expresie a filozofiei orientale, Szczecin, Ed. Glob, 

1989; 

• Călătoria zeilor, Varşovia, Ed. Semper, 1993; 

• Şcoala Chicago – o dispută despre dialogul intercultural, Varşovia, Ed. 

Wydawnictwo Naujowe Askon, 2001; 

• India modernă: provocările dezvoltării (coautor S. Bhutani), Varşovia, Ed. 

Wydawnictwo Naukowe Askon, 2007; 

S. Tokarski este şi traducător al unor lucrări ştiințifice eliadeşti, ca de exemplu: 

• Mircea Eliade, Istoria credințelor şi ideilor rligioase, vol. 1, Varşovia, Ed. Instytut 

Wydawniczy PAX, 1988; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:50 UTC)
BDD-A22023 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 717 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

• Mircea Eliade, Istoria credințelor şi ideilor religioase, vol. 2, Varşovia, Ed. Instytut 

Wydawniczy PAX, 1994. 

Una dintre cele mai ample lucrări care au apărut despre Eliade în Polonia este cartea 

lui Tokarski Eliade şi Orientul. Cartea are 176 pagini, este alcătuită din cuvânt înainte al 

autorului, notă explicativă, şase capitole, incheiere şi bibliografie. 

 

Cuvânt înainte 

Tokarski începe cartea citându-l pe Eliade: „Nu ştiu cum s-ar fi petrecut viața mea 

dacă în pragul tinereții mele nu apărea India” (Fragmente de Jurnal, 1973, p. 102) şi 

prezentându-ni-l ca savant, filozof şi artist apreciat nu numai în cercurile specialiştilor din 

diferite domenii ale ştiințelor umaniste, ci cunoscut şi ca autor al unor bestsellers, propagator 

al cercetărilor asupra religiei şi miturilor care, prin dialogul său cu Orientul, ne arată modul de 

abordare a culturilor moderne. 

Apoi Tokarski trece la observația că Eliade pleda pentru o „a doua Renaştere”, ceea ce 

a constituit baza orientării sale. Conform lui Tokarski, Eliade face parte din generația 

„perioadei de revoltă” care resimțea aproprierea renaşterii culturii, având ca scop unirea 

raselor, poparelor şi religiilor. În acest context trebuie creată o disciplină nouă care să 

coordoneze reînnoirea culturii, şi anume „o antropologie nouă” al cărei centru ar trebui să 

devină istoria sensului religiei. Tokarski scrie că Eliade, deschizând o astfel de perspectivă, a 

adus o contribuție originală atât la ştiința religiilor, cât şi la ştiințele umaniste. Datorită 

„călătorilor sale” în diferite epoci şi culturi, Eliade a creat statutul de veşnic călător. Atât 

biografia lui Eliade, cât şi opera lui literară vorbesc despre iubire, yoga şi eterna călătorie, 

ceea ce poate fi un fel de indicator pentru generațiile care „fug nicăieri”, un model de bard. În 

acest sens, Tokarski constată că acestea au constituit pentru vremea contraculturii o valoare la 

fel de importantă ca şi opera lui ştiințifică. Totodată, se poate constata că savantul indolog 

merită porecla „guru al Americii”, care i-a fost dată de către studenți care au trăit marele 

happening – Festivalul Vieții de la Chicago în timpul Convenției Democratice din 1968. 

Eliade a propagat într-un fel o privire distantă asupra culturii occidentale. Tokarski îl compară 

cu marele antropolog James George Frazer, care, prin cartea sa Creanga de aur, i-a influențat 

pe marii scriitori şi poeți, precum T.S. Eliot, D.H. Lawrence, J. Joyce. Cam aceeaşi dorință de 

„a deschide Occidentului ferestrele” către alte lumi ale imaginației orientale, observă 

Tokarski, o are şi Eliade. 

 

Capitolul I 

Mircea Eliade – viața şi opera 

Tokarski începe prezentarea lui Eliade, menționând lucrarea cu titlul: Mircea Eliade, 

care a apărut la colecția „Cahiérs de l’Herne”, Paris, 1978, cu ocazia împlinirii vârstei de 70 

de ani ai savantului, şi care este un fel de enciclopedie eliadiană. La apariția acestei cărți au 

participat specialişti din diverse domenii, deoarece Eliade a contribuit cu studii aproape în 

orice domeniu al ştiințelor umaniste moderne.  

Operele lui Eliade au fost traduse şi citate în multe limbi, inclusiv în poloneză. Totuşi, 

Eliade – un savant cu o faimă mondială – este apreciat în România mai ales ca reprezentant al 

avangardei literare din a doua jumătate a sec. XX, pe când în Occident este aproape 

necunoscut ca scriitor din cauza barierelor lingvistice şi culturale, precum şi a caracterului 

diferit al operelor lui şi a balansării între ştiintă şi literatură.  

Tokarski consideră că fără a cunoaşte operele ştiințifice şi filozofice ale lui Eliade, 

romanele lui îşi pierd sensul de bază. Aceasta se întâmplă din cauza împletirii timpului 

fantastic, psihologic şi istoric. Profesorul polonez subliniază şi importanța cunoaşterii 

biografiei lui Eliade pentru a întelege mai bine opera lui. Aici se referă la jurnale care conțin 

comentarii mai ales la lucrările ştiințifice, dar şi explicații la construcții artistice. Eliade 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:50 UTC)
BDD-A22023 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 718 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

creează sinteze îndrăznețe, compară fapte surprinzătoare, face o construcție ştiințifică proprie 

şi originală, care îi permite să introducă noua dimensiune şi tematică în multe discipline 

ştiințifice. 

Apoi, Tokarski trece la prezentarea datelor biografice ale lui Eliade. Scrie despre 

debutul lui la „Ziarul Ştiințelor Populare”, unde a câştigat un premiu cu nuvela Cum am găsit 

piatra filozofală, despre activitatea lui publicistică la diverse reviste, unde publica relatări din 

călătorii, recenziile lucrărilor ştiinţifice din străinătate, nuvele şi eseuri şi despre primele 

încercări ale lui Eliade ca scriitor, despre primul său roman: Romanul adolescentului miop, pe 

care l-a trimis la concurs şi a suferit o înfrângere, deoarece i-a fost înapoiat, iar premiul l-a 

luat Eugène Ionesco, care nu era cunoscut la acea vreme. Această înfrângere a creat totuşi 

începutul prieteniei dintre cei doi autori. Tokarski scrie şi despre prietenia lui Eliade cu 

Giovanni Papini care i-a lărgit orizontul cultural. Despre studiile sale asupra filozofiei lui 

Giordano Bruno, pentru care a învățat limbile persană, ebraică, sansricrită, a cules date despre 

folclorul românesc, despre şamanism şi religii orientale. Se orienta bine şi în sfera filozofiei 

Occidentului, ştia germană, franceză, engleză. Eliade şi-a întărit poziția în cultura română prin 

călătoria sa exotică în India. Aventura lui cu Orientul a pus amprentă asupra operei literare, 

asupra felului de a aborda cultura modernă şi asupra antropologiei eliadiene. Tokarski 

încearcă să explice fascinația lui Eliade pentru India. Pe de o parte, se consideră că se 

datorează scriitorului şi filozofului indian Surendranath Dasgupta - autor al cărţii A History of 

Indian Philosophy - , datorită căruia Eliade a primit o bursă de studii în Calcutta, pe de altă 

parte, interesul lui Eliade pentru cultura indiană a trezit venirea în Bucureşti a primului laureat 

indian al premiului Nobel pentru Literatură (1913) – Rabindranath Tagore şi vizita lui Eliade 

la şcoala lui din Shantiniketan. Se poate spune că filozofia lui Elaide este continuarea 

filozofiei lui Tagore. Interesul pentru mit, folclor, accentuarea rolului creativ al imaginației 

pot fi deduse din gândirea lui Tagore.  

Mai departe, Tokarski readuce perioada bucureşteană a lui Eliade, legată de înființarea 

Grupului „Criterion”, impreună cu E. Ionesco şi E. Cioran. Spune şi despre importantul 

succes editorial al lui Eliade, şi anume înființarea revistei „Zamolxis”, dedicată istoriei 

religiilor. Aici trebuie menționat faptul că la Nr. 1 al revistei din 1938 Eliade a colaborat 

printre altele cu J. Przyluski – istoric polonez al religiilor care a contribuit cu articolul „Cultul 

stindardului la sciți şi în India.” Sunt amintite, de asemenea, plecarea lui la Paris şi înființarea 

revistei „Luceafărul”, grupul „Eranos” şi colaborarea lui Eliade cu Jung, precum și plecarea în 

America şi preluarea catedrei de istoria religiilor la Universitatea din Chicago. 

Eliade a unit experiențele „renaşterii indiene” a sec. XX cu o prezență vie a Indiei în 

contracultura Occidentului. Eliade formulează teoria „celei de a doua renaşteri” care se 

apropie, legând-o astfel cu vechiul postulat de a crea „o antropologie nouă” datorită revistei 

„Antaios”, editată la Stuttgart cu ajutorul financiar al lui Jung. Tokarski menționează şi faptul 

că Eliade devine un eminent propagator al ideii de a reînnoi rolul religiei şi mitului. În acest 

scop, înființează la Chicago, în 1961, revista „History of Religion”, împreună cu Kitigawa şi 

Long.  

Ca orice personalitate eminentă a culturii sec. XX, Eliade a fost de multe ori un 

subiect al unor critici. Căutând „un numitor comun” pentru religiile vechi şi noi ale 

Occidentului şi Orientului, deseori se abatea de la modelele ştiințifice. Totuşi, înțelegerea 

unor probleme şi metode în ştiințele umaniste occidentale nu ar fi posibilă fără eliadism. 

 

Capitolul II 

Metodologia eliadiană a cercetării religiilor 

În acest capitol Tokarski descrie cea mai semnificativă lucrare a lui Eliade - Tratat 

despre istoria religiilor, precum şi receptarea lui în străinătate, subliniind că aceasta a fost 

diferită în funcție de țara şi limba în care a fost tradus. În Polonia, Tratatul a apărut în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:50 UTC)
BDD-A22023 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 719 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

traducerea lui Jan Wierusz-Kowalski, la Editura Książka i Wiedza din Varşovia, prima ediție 

în 1966 cu prefața lui Leszek Kołakowski1 şi postfața lui Stanisław Tokarski; a doua ediție: 

Łódź, 1993, Ed. Opus; a treia – revăzută şi adăugită: Varşovia, 2000, Ed. KR. Tokarski scrie 

despre neînțelegeri şi deformări în interpretarea Tratatului (mai ales în Franța şi America), 

explicând că aceasta este o lectură grea din mai multe puncte de vedere. Textul are foarte 

multe detalii factuale, este plin de digresiuni şi repetări. Eliade este în creația sa ştiințifică în 

acelaşi timp artist şi scriitor care apreciază la fel de mult modul expresiei, cât şi conținutul 

textului, compoziția şi originalitatea lucrărilor. Are pretenții artistice mari față de cărțile 

ştiințifice, lansând stilul cu care nu au fost obişnuiți cercetătorii „tipici”. Precum spunea și 

Emil Cioran, „Eliade aprecia mai mult cărțile decât zeii...” (Kitagawa, 1969, p. 408). Tratatul 

are urmele acestui cult al cărții, atât din punct de vedere lingvistic, cât şi din punctul de vedere 

al modului de a construi întregul text. După cum spune Tokarski, Eliade este maestru al 

formelor mici. Orice fragment constituie un eseu frumos. Stratul „literar” distrage deseori 

atenția de la reflecțiile ştiințifice. La fel se poate spune despre caracterul dramatic al 

Tratatului – Eliade căuta soluții pentru dezvăluirea misterelor omenirii contemporane şi a 

secretelor existenței umane. Tratatul este deci o carte de secrete, de aceea se trage din 

inspirația lui Frazer şi este comparat cu Creanga de aur. Eliade se situează printre 

fenomenologii religiei, fiind continuator al modului de a cerceta indicat de R. Otto sau J. 

Wach. Sinteza gândirii Occidentului cu metodologia filozofiei orientale este specifică 

cercetării eliadiene. 

În continuare, Tokarski explică noțiunea de sacru şi profan, precum şi termenii: 

dialectica hierofaniei (dialectica sacru-profan) şi simbol religios. Menționează şi criticii lui 

Eliade, printre care G. Durand, care i-a reproşat inconsecvența construcției Tratatului. În 

schimb, pentru F. Sullivan această inconsecvență este o realizare remarcabilă a lui Eliade prin 

construirea operei ce arată dialectica sacrum şi profanum2. 

În articolul Homo religiosus and Historical Faith, Hamilton îl numeşte pe Eliade un 

„mistic” care cercetează prezentul cu mijloacele tradiției3. 

T. Altizer a înțeles altfel metodologia lui Eliade. Ca cea mai importantă teză a 

Tratatului a considerat a fi separarea radicală a sferelor sacrum şi profanum. Altizer se 

foloseşte de dialectica eliadiană a sacruului şi a profanului ca să propage „teologia morții lui 

Dumnezeu” ca o continuare a ideii Tratatului. 

J. Saliba încearcă să ia apărarea operei eliadiene în lucrarea sa Homo Religiosus in 

Mircea Eliade. An Anthrophological Evaluation (Leida, 1976). Saliba spune că Eliade a 

adunat un material extrem de bogat şi diversificat ca să exemplifice concepția sa, inspirându-

se din diferite domenii, precum: orientalistică, etnografie, ştiința religiilor, antropologie, 

istoria artei, critica literară, filmologie, psihologie, politică etc. S-a folosit şi de realizările 

cercetătorilor ştiintifici din Asia, Europa, Africa, America, Australia, ceea ce a fost posiblil 

datorită călătoriilor, contactelor şi competențelor lingvistice ale lui Eliade.  

Apoi Tokarski îl menționează pe savantul rus S.A. Tocarev care a făcut o critică 

generală a metodologiei lui Eliade din perspectiva istorico-sociologică în lucrarea sa Early 

Forms of Religion and Their Development (1964).  

Următoarea parte a capitolului este consacrată analizei tematicii legată direct sau 

indirect cu Orientul. Tokarski îşi concentrează atenția mai ales asupra modului lui Eliade de a 

                                                 
1 Leszek Kołakowski (1927-2009) – filozof polonez, se ocupa mai ales de istoria filozofiei, istoria ideilor, 

filozofia religiei, precum şi de eseistică şi publicistică. Profesor la mai multe universități, printre care Oxford 

University, Yale University, Chicago University. Primul laureat al Premiului John Kluge pentru întreaga 

activitate în domeniul ştinţelor umaniste, acordat de Biblioteca Congresului SUA.  
2 G. Durand, citatul conform lucrării F. Sullivan,  Imagination and Understanding of Sacred Real in the Thought 

of M. Eliade, Paris, 1971, p. 280) 
3 The Journal of Bible and Religion, 1965, pp. 213-222. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:50 UTC)
BDD-A22023 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 720 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

vedea yoga, enumeră principalele subiecte şi categorii în operele lui Eliade, precum: simbolul, 

ritualul şi timpul. 

 

Capitolul III 

Rolul mitului în teoria religiei lui Eliade 

În acest capitol, Tokarski subliniază importanța concepției mitului la Eliade, referindu-

se la cele trei culegeri ale eseurilor lui: Le Mythe de l’Eternel Retour; Aspects du mythe; 

Mythes, rêves et mystéres. Filozoful şi sociologul polonez, prof. Józef Niżnik, în cartea sa Mit 

jako kategoria metodologiczna (Varşovia, 1978) se apropie de categoria mitului la Eliade, 

deoarece permite urmărirea sensului miturilor arhaice, călătoriei lor şi variantelor în culturi cu 

mitologie scrisă, dar, în acelaşi timp, permite cercetările pe teren printre civilizații primitive. 

Tokarski scrie despre analiza mitului lui Eliade în culturi arhaice, care constă în cele două 

metode opuse de cercetare a mitului: antropoligică şi fenomenologică, despre care scria 

Robert Luyster în articolul său The Study of Myth: Two Approaches.4 Apoi îl citează pe Eliade 

încercând să explice semnificația mitului: „A cunoaşte mitul inseamnă a învăța secretul 

originii lucrurilor”. Scrie şi despre aspecte ale mitului în lumea modernă şi despre diferența 

între concepția mitului la Eliade şi tradiția Orientului.  

La sfârşitul capitolului, Tokarski face câteva observații critice, spunând că Eliade 

leagă mitul cu categoria sacrum, iar culturile primitive cu spiritualitatea arhaică. Totodată, îi 

acordă mitului un rol foarte important nu doar în culturi tradiționale. Totuşi, nu precizează 

clar o metodă de cercetare a miturilor, ceea ce ar ajuta la omiterea dificultăților legate de 

analiza lor. În culturile primitive nu este uşor să găsim o diferență clară între mit (sacrum) şi 

folclor (profanum). Acordând miturilor rolul creativ în orice sferă a vieții societăților 

tradiționale, Eliade nu ia în considerare faptul că există şi civilizații primitive cu o mitologie 

redusă. I se reproşează accentul prea puternic asupra orientării mitului către trecut. Totuşi, 

observațiile lui Eliade constituie o inspirație valoroasă pentru interpretarea mitului de către 

alți filozofi şi antropologi. 

În volum se mai arată că, în Polonia, de analiza critică a eseurilor lui Eliade despre 

mitologie s-au ocupat, printre alţii: E. Mieletiński (Poetyka mitu); M. Czerwiński (Mit, magia, 

fikcja); J. Wierusz-Kowalski (Dramat  a kult), dar şi J. Grotowski în filozofia teatrului, astfel 

încât concepția mitului lui Eliade este prezentă şi în ştiințele umaniste poloneze.  

 

Capitolul IV 

Şamanism 

Tokarski consideră că şamanismul este cea mai originală concepție în lucrările lui 

Eliade. În cartea Şamanismul şi tehnicile arhaice ale extazului, şamanismul constituie o 

confruntare între două lumi diferite: arhaică şi europeană. Tokarski vorbeşte despre receptarea 

acestei concepții în străinătate, enumerând printre altele recenziile lui C. G. Jung, G. 

Bachelard, Lienhardt etc. În Polonia, această carte a apărut în traducerea lui Krzysztof 

Kocjan, la Editura Aletheia în 2011. Demonstrând o bună cunoaştere a temei, Tokarski face şi 

o scurtă prezentare a publicațiilor despre şamanism care au apărut înaintea lucrării lui Eliade. 

După aceea dă definiția şamanismului conform lui Eliade, prezentându-l ca fiind un fenomen 

religios legat printre altele de toate culturile popoarelor din Siberia şi Asia Centrală, precum şi 

etimologia termenului de „şaman”. Mai departe, trece la explicarea termenului de „zbor 

magic”. Îl citează pe Eliade spunând că „o prima definiție a acestui fenomen complex, şi 

poate cel mai puțin hazardantă, ar fi şamanism = tehnica extazului.”5 Numai ea constituie un 

element comun între mitologiile diferite, credințe şi ritualuri. În continuare, Tokarski scrie că 

                                                 
4 The Journal of Bible and Religion, 1996, pp. 235-246. 
5 M. Eliade, Şamanismul şi tehnicile arhaice ale extazului, 2014, p. 20. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:50 UTC)
BDD-A22023 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 721 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

de pe vremea antropologilor V. Bogoraz, M. Witaszewski6 şi M.A. Czaplicka7, şamanismul 

siberian este legat de diferite forme ale isteriei sau ale altei boli psihice, după care o prezintă 

pe cea mai cunoscută concepție psihopatologică a şamanismului – conform lui Eliade – , şi 

anume cea a lui A. Ohlmarks. Este menţionată apoi continuarea ei de către Wilken, Loelo, 

Layard etc.  

Tokarski vorbeşte despre caracteristica fenomenului şamanismului care este lipsită de 

elasticitate din cauza unor motive atât teoretice, cât şi practice. Eliade consideră extazul 

şamanist ca o stare unică şi proporțional intensivă, deoarece o astfel de experiență a venit din 

yoga. Concepţia eliadistă este total opusă concepției lui Findensein, acesta identificând 

extazul şamanist cu posedarea de către fantome.  

În lucrarea sa, Tokarski subliniază opinia lui Eliade, care spune că şamanismul, în cel 

mai arhaic strat, este o urmă a culturii preistorice a vânătorilor siberieni, o mărturie a structurii 

bazate pe credința în Ființa Supremă – Dumnezeu8. Mai departe scrie despre persoana de 

şaman, care luptă împotriva demonilor ce tulbură echilibrul psihicului uman. Cercetând 

structura şedinței de şamanism, Eliade subliniază coincidența ei cu dramaturgia şi funcțiile 

primelor spectacole, care, în viziuni extatice, căutau începuturile teatrului mondial. Eliade 

atrage atenția asupra caracterului dramatic al zborului magic, apropiat dramaturgiei scenice. 

Teatrul de avangardă din a doua jumătate a sec. XX s-a inspirat de la Eliade, promovând 

întoarcerea la sursele teatrului. Printre proclamatorii acestei idei a fost şi eminentul regizor 

polonez şi teoretician al teatrului Jerzy Grotowski, care, împreună cu Richard Schehner şi 

alții, aspira la această idee în grupul „Drama Review”. 

 

Capitolul V 

Interpretarea eliadiană a practicilor yoga 

La începutul acestui capitol autorul încearcă să definească termenul yoga, ale cărui 

rădăcini provin din India. Eliade a consacrat mulți ani cercetării fenomenului, finalizând-o cu 

o teză de doctorat, Yoga. Essai sur les origines de la mystique indienne. Totodată, Tokarski 

scrie că teoria lui Eliade despre yoga îl pune în opoziție cu mulți cercetători ai Orientului din 

Occident, care tratează yoga ca un fenomen restrâns temporal şi spațial, legat de o perioadă 

anume şi un teren anume din istoria Indiei, limitându-l până la filozofie şi psihologie, pe când 

Eliade vede urmele lui şi în etica contemporană a Indiei (Gandhi, V. Bhave), în estetica ei 

(Tagore), în politică, economie, religie, viața de zi cu zi, subliniind importanța practiciilor 

yoga în popor. 

Tokarski menționează de asemenea şi celelalte lucrări ale lui Eliade despre yoga, şi 

anume: Techniques du Yoga (Paris, 1954); Immoralité et liberté (Paris, 1954); Patanjali et le 

Yoga (Paris, 1962), care au fost traduse în câteva limbi străine, constituind astfel o poziție 

esențială în literatura mondială yoghină. În Polonia, cele trei lucrări au apărut traduse în anii 

următori, după cum urmează: 

• Joga. Nieśmiertelność i wolność, trad. de Bolesław Baranowski, red. Tomasz 

Ruciński, Varşovia 1984, 1997, Ed. PWN; 

• Techniki jogi, Varşovia 2009, Ed. Aletheia, trad. din lb. franceză de Beata Biały; 

• Patańdżali i joga, red. Jerzy Prokopiuk, Varşovia 1994, Ed. Pegaz, Varşovia 2004, 

Ed. KR, trad. de Ireneusz Kania 

Tokarski menționează şi cele patru concepte fundamentale în spiritualitatea indiană: 

Karman, maya, nirvana, yoga. Apoi scrie despre tehniciile dobândirii autonomiei prin 

                                                 
6 Mikołaj Witaszewski (1857-1918) – etnolog polonez, se ocupa mai ales de şamanism la Iacuți. 
7 Maria Antonina Czaplicka (1886-1921) – etnograf şi geograf polonez. A studiat la Catedra de Antropologie din 

cadrul London School of Economics. Autoare a cărții “Aboriginal Siberia: a study in social anthropology”. 
8 M.M.Davy, Encyclopédie des mystiques, Paris, 1997, p. 85. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:50 UTC)
BDD-A22023 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 722 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

concentrarea conştiinței asupra unui punct ce poartă numele de ekagrata, după care enumără 

cei opt paşi în calea practică de a atinge desăvârşirea. Toate acestea  - pe baza Tratatului lui 

Patanjali, Yoga Sutra. Apoi, scrie despre geneza şi structurile yoga, prezentând concepțiile lui 

Patanjali. Conform lui Eliade, tehniciile yoga sunt caracteristice pentru spiritualitatea indiană 

şi se regăsesc în hinduism şi budism. Cele mai vechi urme de yoga Eliade le vede în Rig 

Veda.9 Însuşi termenul yoga apare pentru prima dată în textele sanscrite Taittiriya Upanishad 

şi Katha Upanishad. Upanishadele fac parte din Vede (o culegere de texte originare din 

vechea Indie) şi formează scripturile hinduse. O bază de informații despre yoga este 

Mohabharata – una dintre cele mai importante două epopei ale Indiei antice din sec. VII/ V 

î.H. şi Bhagavad Gita. Tokarski dezbate şi teoria despre legătura între yoga şi budism, ce 

constituie obiectul capitolului V din cartea lui Eliade Le Yoga. Immoralité et liberté, precum 

şi despre Tantra. Autorul polonez incheie capitolul spunând că Eliade, cercetând yoga indiană, 

a introdus o nouă metodă de cercetare – metapsihoanaliza – încercând astfel să poarte un 

dialog intercultural în mijlocul ştiințelor umaniste occidentale. 

 

Capitolul VI 

Omul integral 

În ultimul capitol, Tokarski scrie despre spectacolul „Il sole splende a mezzanotte”, 

despre tradiția teatrală a Orientului, care ne arată imaginile pline de expresivitate ale 

folclorului din Asia, amintindu-ne cât de important este simbolul în imaginile artistice. Mai 

departe, abordează următoarele subiecte: cele două feluri de a vedea lumea: arhaic şi modern, 

concepția „omului arhaic şi modern”, ciclul circular al timpului, conflictul între „Istorie şi 

Cosmos” ca o opoziție între modernitate şi tradiție, teoria „omului integral” pe deplin 

conştient de patrimoniul omenirii. Reflectând asupra timpului sacru, Eliade ne aminteşte că 

timpul laic este şi el diversificat, eterogen în sfera sentimentelor. Ca dovadă a acestui lucru, 

citează rezultatele cercetărilor lui Lévy-Brühl. „Începutul timpului” căutat în tehnicile 

religioase şi magice este totodată şi „mijlocul lumii”. În Aspects du myth, legând modul 

circular al timpului cu miturile despre începutul Raiului şi despre descompunerea treptată a 

lumii, Eliade vorbeşte despre cosmogoniile greceşti. 

La finalul capitolului, Tokarski menționează sensul propunerii eliadiene de a căuta „un 

numitor comun” al imaginilor arhaice şi moderne ale lumii – religie şi filozofie – ilustrând 

povestea rabinului din Cracovia despre care vorbeşte Eliade în The Quest. History and 

Meaning in Religion. Rabinul Eisik din Cracovia s-a dus la Praga în urma unui vis în care i s-

a spus că va găsi o comoară ascunsă sub marele pod din Praga. Când a ajuns acolo, şi-a dat 

seama că podul este păzit zi şi noapte. S-a dus la santinelă şi i-a spus de ce a venit până aici. 

Acesta a bagatelizat problema şi, la rândul lui, i-a povestit rabinului despre visul său profetic. 

A zis că a visat despre o comoară care se află în pivnița unui rabin din Cracovia. Rabinul s-a 

întors repede acasă, a săpat în pivnița lui şi a găsit comoara, punând astfel capăt sărăciei şi a 

trăit fericit până la adânci bătrâneți, binecuvântând santinela din Praga. Sensul poveştii este că 

adevărata comoară nu se află niciodată prea departe, ea zace îngropată în ascunzişurile cele 

mai intime ale propriei noastre ființe. 

 

Incheiere 

La finalul volumului său, Tokarski face referire la cartea L’Epreuve du Labirynthe: 

Entretiens avec Claude-Henri Rocquet (1972), care constituie un fel de ghid în opera 

filozofică şi artistică a lui Eliade. În Polonia, această carte a apărut în traducerea lui Krzysztof 

Środa, la Editura Sen, Varşovia 1992. Motivul labirintului care se repetă în această operă ne 

arată drumul complicat al autorului în călătorile sale de viață, dar şi cele intelectuale. Tokarski 

                                                 
9 Rig Veda – o colecție de imnuri vedice din India antică, dedicată zeităților rigvedice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:50 UTC)
BDD-A22023 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 723 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

enumeră cele trei lecții pe care i le-a dat India lui Eliade. Prima a găsit-o în Tantra, a doua în 

simbol, a treia lecție o numeşte Eliade „descoperirea anului din neolitic”. În dialogul cu 

Rocquet, Eliade se uită prin aproape o mie de lucrări spre sursele formării sale spirituale, 

merge în pelerinaj spre Himalaya. Tokarski spune că Eliade, oferind ajutor în labirintul 

culturii sec. XX, se situează conştient în rolul Marelui Şaman. Istoria religiilor la Eliade se 

constituie într-un fel de inițiere, care să ne ajute în găsirea „Firului Ariadnei” în labirintul 

ştiinței computerizate. 

 

Bibliografie 

Altizer Th. J. J., 1962, Eliade and Redecovery of the Sacred, Editura „The Christian 

Scholar”. 

Czerwiński M., 1973, Varşovia, Magia, mit i fikcja, Editura Wiedza Powszechna.  

Davy M.M., 1977, Paris, Encyclopédie des mystiques, Editura Seghers. 

Eliade M., 2014, Bucureşti, Şamanismul şi tehnicile arhaice ale extazului, Editura 

Humanitas. 

Eliade M., 1993, Varşovia, Sacrum, mit, historia, Editura Państwowy Instytut 

Wydawniczy. 

Eliade M., 1966, Varşovia, Traktat o historii religii, Editura Książka i Wiedza. 

Frazer J., 1980, Bucureşti, Creanga de aur, Editura Minerva. 

Hamilton K., 1965, Homo Religiosus and Historical Faith, „The Journal of Bible of 

Religion”. 

Kołakowski L., Religia jako paraliż czasu, Introducere [în:] Traktat o historii religii, 

Editura   Książka i Wiedza. 

Luyster R., 1966, The Study of Myth: Two Approaches, „The Journal of Bible of 

Religion”. 

Niżnik J., 1978, Mit jako kategoria metodologiczna, „Kultura i Społeczeństwo”. 

Tokarski S., 2002, Varşovia, Postfață [în:] M. Eliade, Traktat o historii religii, Editura 

Książka i Wiedza. 

Tokarski S., 1984, Wrocław, Eliade i Orient, Editura zakład Narodowy im. 

Ossolińskich. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:50 UTC)
BDD-A22023 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

