JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue n0.6/2015

UN REGARD SUR L'IMPOSSIBILITE DE LA TRADUCTION

Speranta DOBOS
“Al. Ioan Cuza” University of Iasi

Abstract: There have been developments on the concept of the impossibility in translation in
the context of globalization. Translation Studies extended to other branches such as Cultural
Studies that are interested in the translation of cultural concepts from one language to
another. World views defining the members of a linguistic community proved to be hard to
translate from one culture or one language system into another. The moment of Saussure’s
discovery of the linguistic sign, an indestructible, arbitrary double face entity composed of the
signifier and signified, was a turning point that led to a dramatic change in the theory of
translation. New questions rose: what do we translate? The sense or the form? The letter or
the meaning? The impossibility of translation refers to the translator’s task to render these
non-opposable linguistic systems and world views. Yet, the concept of translation was coined
in immemorial times and there have always been translations and reflections on translations
before the rise of the discipline of Translation Studies in the second half of the 20th century.
The dichotomy of the possibility/ impossibility of translation can ultimately be reconfigured in
the apory of literal/ free translation. Nowadays, the paradigm of the new functionalist
approaches in Translation Studies succeeded in rendering possible any translation depending
on the role and the function of translation. Thus, the function the translation plays in the
target-culture can justify any betrayal in translation.

Keywords: source-oriented/ target-oriented translation, equivalence without appropriateness,
the apory of the possibility / impossibility of translation, literal/ free translation

La discussion autour de I’'impossibilité de la traduction parait dans les années *70
quand en France on met les bases d’une nouvelle science qui porte le nom de
« traductologie ». Le terme « traductologie » a été introduit en France par Georges Mounin et
Jean René Ladmiral, étant le correspondant de « Translation Studies », terme imposé en
Grande Bretagne en 1972 par James S. Holmes.

L’impossibilité de la traduction est un concept surtout théorique, car en pratique on
traduit et on a traduit depuis longtemps. L’histoire de la traduction est plus ancienne que les
études traductologiques, et ses débuts se confondent dans le mythe biblique de la Tour du
Babel. La dispersion des langues et des cultures s’avére une conséquence de la punition du
Dieu pour I’arrogance des gens qui parlaient la méme langue et qui avait construit une tour
trés haute touchant les cieux.

Le mythe de la Tour Babel donne aussi la mesure de son ancienneté : « Tout le monde
se servait d’une méme langue et des mémes mots. Comme les hommes se déplacaient a
[’Orient, ils trouverent une vallée au pays de Shinéar et ils s’y établirent. lls se dirent 'un a
I'autre : >’ Allons ! Faisons des briques et cuisons-les au feu /”’» La brique leur servit de
pierre et le bitume leur servit de mortier. lls dirent : « Allons ! Batissons-nous une ville et une
tour dont le sommet pénetre les cieux ! Faisons-nous un nom et ne soyons pas dispersés sur
toute la Terre ! ». Or, Yahvé descendit pour voir la ville et la tour que les hommes avaient
baties. Et Yahvé dit: « Voici que tous font un seul peuple et parlent une seule langue, et tel est
le deébut de leurs entreprises | Maintenant, aucun dessein ne sera irréalisable pour eux.
Allons ! Descendons ! Et la, confondons leur langage pour qu’ils ne s entendent plus les uns
les autres. Yahvé les dispersa de la sur toute la face de la Terre et ils cesserent de batir la

394

BDD-A21978 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

ville. Aussi la nomma-t-on Babel, car c’est la que Yahvé confondit le langage de tous les
habitants de la Terre et ¢ est de la qu’il les dispersa sur toute la face de la Terre. »'.

Le mythe de la Tour de Babel est étroitement li¢ a celui de I’Arche de Noé et du
Déluge. Ce texte biblique raconte donc comment les descendants de Noé, qui parlaient une
seule langue, essayaient de construire une tour assez haute pour toucher le ciel. En punition de
leur vanité, les hommes perdirent la possibilité de se comprendre et furent dispersés. C’est
donc 1a que se trouverait I’origine de la diversité des langues.

« Tout le monde se servait d’une méme langue et des mémes mots », ¢’est-a-dire un
ensemble de signes bien mis au point pour désigner la réalité, pour exprimer ce qui tient de la
nature, un langage qui transforme une promiscuité initiale en une union créatrice. « lls se
dirent 'un a [’autre ..» il y a donc des échanges de mots, on crée une liaison entre les
intentions ; 1’objet qui résulte de cette communication est un projet audacicux, nécessaire et
en méme temps gratuit qui va attirer la punition divine.

Dés le début de son histoire, I’homme manifeste deux désirs : garder son unité et « se
faire un nom ». La langue adamique leur permettait d’étre unis et de « se faire un nom », le
nom et les langues étant des aspects de la méme réalité. L’avenir se détache de I’indicible par
les formes verbales du futur propre aux nombreuses langues. Le langage affirme la fiction et
méme I’irréel est dicible. Les animaux sont passés devant Adam et lui, comme un chamane,
leur a donné un nom pour les faire exister. Il les a fait sortir de 1’indicible, car, sans avoir un
nom, ils seraient restés dans I’inexistence. De la méme maniére, les hommes de Babel
voulaient se nommer eux-mémes, sortir de ’inexistence, rester dans 1’Histoire, se substituer a
Dieu. « Au commencement était la Parole, et la Parole était avec Dieu, et la Parole était
Dieu ».2 Le mot fait ou défait I’espace et le temps.

« ...confondons leur langage pour qu’ils ne s’entendent plus les uns les autres » ; la
langue est étrangere, différente, opposée a la diversité des langues, mais en méme temps elle
survit dans toutes les langues, elle s’actualise grice a la diversité de ces langues. A cause de la
« tour dont le sommet pénétre les cieux » qu’ils voulaient batir, - la connotation du verbe
pénétrer est plus brutale, agressive, blasphématrice ; elle désigne une agression, une violation
de I’interdit — I’homme a perdu la langue de ses origines. Il va parler dés lors d’autres langues
virtuellement dégradées et nécessairement en conflit avec les autres langues. Le texte biblique
constate la pluralité, la diversité des langues sous la forme du processus réel, actif, sous la
forme de I’aspect dynamique : « ...confondons leur langage pour qu’ils ne s entendent plus
les uns les autres ». D’ici le nom de la ville — Babel - qui signifie confusion : « Aussi la
nomma-t-on Babel, car c’est la que Yahvé confondit le langage de tous les habitants de la
Terre et c’est de la qu’il les dispersa sur toute la face de la Terre». Ce qui reste c’est la
mémoire, le souvenir d’une langue oubliée qui donne un sens particulier a aux phrases de
Yahvé.

La punition consiste dans la perte de la langue adamique qui était le langage divin,
pur, perte qui peut se transformer dans la suppression des communications universelles et
donc dans un discours psychotique. La punition consiste aussi dans la dispersion des langues
et, par conséquent, des visions du monde et qui permet au chaos linguistique et idéatique a
s’installer. D’autre part, la punition se transforme, au fait, dans un don qui se traduit dans la
diversité des langues, un don empoisonné, bien sir, car la traduction ne peut pas saisir et
rendre toutes les nuances de 1’original. En bref, on assiste a la naissance de la traduction,
traduction qui sera a la fois blamée, manipulée, calomniée, adorée ou controversée, mais
toujours nécessaire pour que le discours ne tombe dans le chaos du Babel.

! Geneése, X1, 1-9. Babel, la "porte” de Dieu: la perte de Dieu!
2 Jean 1:1-5.

395

BDD-A21978 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

Cette médiation linguistique entre communautés de langues différentes a donc toujours
exigé en leur sein la présence d’individus bilingues, assumant la fonction de traduction ou
d’interprétation.

On a traduit depuis des temps immémoriales et il y a eu aussi des réflexions sur la
traduction bien que le processus de définir la traductologie comme science soit de date plus
récente. On rappelle que Cicéron, ler siécle avant J.-C., et Saint Jérome III-IVéme siccle
aprés J.-C, considéré comme le patron des traducteurs, ont laissé des réfections sur la
démarche traductologique, sur le processus de la traduction.

La traduction peut é&tre définie comme un cas particulier de convergence
linguistique ; au sens le plus large, elle désigne toute forme de « méditation linguistique »,
permettant de transmettre des informations entre les locuteurs de langues différentes. La
traduction fait passer un message d’une langue de départ (LD) (ou langue-source) dans une
langue d’arrivée (LA) (ou langue-cible).

La «traduction » désigne a la fois la pratique traduisante, 1’activité du traducteur (au
sens dynamique) et le résultat de cette activité, le texte-cible lui-méme (au sens statique). Le
mot prend aussi parfois le sens métaphorique excessivement élargi d’expression,
représentions, interprétation.

Edmond Cary propose la définition suivante : « La traduction est une opération qui
cherche a établir des équivalences entre deux textes exprimés en des langues différentes, ces
équivalences étant toujours et nécessairement en fonction de la nature des deux textes, de leur
destination, des rapports existant entre la culture des deux peuples, leur climat moral,
intellectuel, affectif, donc en fonction de toutes les contingences propres a l’époque et au lieu
de départ et d’arrivée 3».

La théorie interprétative a établi que le processus de traduction consistait « a
comprendre le texte original, a déverbaliser sa forme linguistique et a exprimer dans une
autre langue les idées comprises et les sentiments ressentis »*.

Ce constat, fait initialement sur la traduction orale ou I’interprétation, s’applique aussi
a la traduction écrite. En €crit, on ne peut pas traduire directement de langue a langue sans
courir le risque de produire dans la langue d’arrivée un texte maladroit, parfois a peine lisible.

Défini de fagon sommaire, 1’acte de traduction consiste a comprendre un texte, puis,
en une deuxieme étape, a réexprimer ce texte dans une autre langue. Chacune de ces
opérations est d’une grande complexité : la compréhension fait intervenir les connaissances
linguistiques et extralinguistiques du traducteur et la réexpression dépend du degré de
connaissance de la langue d’arrivée, du talent du traducteur, étant aussi tributaire de sa
connaissance du sujet.

En tout cas, les opérations de compréhension et de réexpression varient, certainement,
en fonction du contenu donné au mot « texte ». Fondamentalement, pour le traducteur, un
texte est fait des connaissances linguistiques et extralinguistiques qui se greffent sur le texte
traduit. Le texte, étant I’objet et la raison d’étre de la traduction, au sens courant du terme, il
faut, des le début, faire la différence entre la langue, sa mise en phrase et le texte ; car si I’on
peut traduire a chacun de ces niveaux, 1’opération de traduction n’est pas la méme selon que
I’on traduit des mots, des phrases ou des textes.

Voila que dés le moment ou ’on essaie a définir la traduction on se heurte aux
problémes liés a 1’étymologie du terme « traduction » qui provient du latin « traducere » et qui
englobe aussi en soi la notion de trahison. La définition d’Edmond Cary mentionne aussi
I’idée d’ « équivalence », donc la traduction établit une équivalence et non pas une identité

3 Edmond Cary, Comment faut-il traduire ? Presses Universitaires de Lille, Lille, 1993, p. 85.
4 Marianne Lederer, La traduction aujourd hui — modéle interprétatif, Lettres Modernes Minard, Caen, 2006,
p.7;

396

BDD-A21978 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

entre le texte-source (TS) et le texte-cible (TC). D’ailleurs, le rapport entre le texte-source et
le texte-cible este considéré comme fondamental dans 1’acte traductologique et d’ici
apparaissent les apories fidélité/ trahison, possibilité¢/ impossibilité de la traduction.

Paul Ricceur, philosophe du langage, traducteur, herméneute, phénoménologue et
interpréte de la Bible affirme que la traduction est possible seulement aprés avoir accepté le
paradoxe de I’« équivalence sans adéquation » : «Nous retrouvons ainsi, a l’intérieur de notre
communauté langagiere, la méme énigme du méme, de la signification méme, [’introuvable
sens identique, censé rendre équivalente les deux versions du méme propos»°. L’imperfection
de la traduction est inscrite, par définition, congénitalement, dans le processus méme de la
traduction.  L’effort d’accepter la traduction parfaite seulement comme un horizon
intouchable peut dédramatiser la dichotomie traductible/ intraductible. Pour décrire cet effort,
Ricceur recourt au langage freudien : 1’acceptation du traducteur a propos de I’imperfection de
la traduction équivaut a un deuil qui doit étre consommé et que Ricceur appelle « le travail du
deuil », formule qui appartient au lexique psychanalytiqgue. Consommer le deuil pour « la
traduction absolue » suppose la capacité de séparer I’adéquation de 1’équivalence, de renoncer
a l’idéal de la traduction parfaite, absolue. C’est la voie par laquelle le traducteur peut
dépasser 1’état de frustration permanente et peut s’accomplir au plan professionnel pour
expérimenter le plaisir, « la promesse du bonheur », dans la terminologie de Ricceur. Le
plaisir, c’est- a -dire le bonheur, signifie renoncer au projet utopique d’annuler la distance
entre I’équivalence et 1’adéquation totale.

Si I’on prétend a la traduction d’étre identique a 1’original, si I’on veut que le texte-
source et le texte-cible s’encadrent dans I’identique, alors la traduction est impossible.
L’ « équivalence sans adéquation » est un concept philosophique qui définit I’approximation
de la traduction, I’adéquation étant comme un miroir utopique ou les deux textes devraient se
confondre jusqu’a I’identique. Ricceur propose de quitter 1’aporie spéculative traductibilité/
intraductibilité et déplace le débat vers la dichotomie fidélité/trahison qui s’avére plus
intéressante dans la pratique de la traduction.

Schleiermacher parle dans son ouvrage On the Different Methods of Translation
(1813) de deux modalités de traduction : conduire le lecteur vers I’auteur ou conduire 1’auteur
vers le lecteur. Ce sont les deux méthodes de traduction - exocentrique, cosmopolite,
foreignizing - celle qui conduit le lecteur vers I’auteur - et ethnocentrique, annexionniste,
naturalisante - celle qui conduit I’auteur vers le lecteur.

Franz Rosenzweig définit la traduction par un paradoxe : traduire signifie étre
serviteur a deux seigneurs : il sert I’auteur, 1’étranger, 1’Autre dans son ceuvre mais aussi le
lecteur dans son désir de s’approprier I’ceuvre et la culture de I’ Autre. Pour Ricceur traduire
c’est pratiquer 1’« hospitalité du langage », c’est donner une réponse a la « provocation de
I’étranger ».

La thése de I’intraductible a été postulée par les ethnolinguistes Whorf et Sapir qui
ont mis I’accent sur le caractére non-superposable de différents découpages linguistiques sur
lesquels repose la multitude des systémes linguistiques. Ils donnent 1’exemple du terme
«bois » qui en frangais signifie « matériel de bois » et « forét », significations qui sont
séparées et groupées en deux systémes sémantiques différents en d’autres langues - en
roumain par exemple, les deux significations sont séparées en « lemn » et « padure ». Si I’on
ajoute 1’idée que chaque découpage linguistique impose une différente vision du monde, alors
la traduction s’aveére impossible. Les langues ne différent seulement par la maniere de
découper la réalité mais aussi par la modalité de la o reconstruire au niveau du discours. La
preuve de cette hypothése se trouve dans les expressions idiomatiques et dans les locutions.
Quand méme, sous la diversité des langues il y a des structures cachées qui, soit elles portent

% Paul Ricceur, Sur la traduction, Bayard, Paris, 2004, p.19

397

BDD-A21978 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

I’ombre de la langue adamique perdue, soit elles contiennent des codes, des structures
universelles transcendantales qui doivent et peuvent étre reconstituées.

Inévitablement, dans le processus de reconstituer la vision du monde d’une langue a
I’autre, il y a des pertes qui seront partiellement compensées. Dans ce sens, Berman parle de
I’« isotopie défective » de la traduction, en soulignant que la traduction est un produit
secondaire et défectif qui porte sur ses épaules un verdict négatif, un défaut congénital, c’est-
a-dire le défaut qu’il n’est pas un texte original. Le texte, un texte : la suite des mots, des
phrases qui constitue un écrit ou une ceuvre (écrite ou orale). Le texte, opposé aux
commentaires, aux notes. Le texte opposé a la traduction ou a la paraphrase®.

Conformément a cette définition, la traduction n’est pas un texte au sens proprement
dit parce que la traduction n’est pas une ceuvre, parce que la traduction est toujours
secondaire. Mais qu’est-ce que la traduction ? Le terme « traduction », du latin « traductio »,
date depuis 1530 signifiant « livraison ». Dans la méme sphére du mot s’inscrivent les termes
calque, adaptation, paraphrase, interprétation, version, équivalent, expression, transposition.
Comment définir quand méme 1’action de traduire ? « Traduire » date depuis 1480, du latin
« traducere » : « faire passer » (1520)8.

Les deux concepts « texte » et « traduction » s’entremélent dans leur substantialité,
dans leur matérialité méme. Le concept de « traduction » pose beaucoup plus de problémes et
sa définition est assez ambigué : « Paradoxalement, le concept de traduction fait probléme, en
tant que tel, et a plusieurs égards. Et pourtant il semblerait que tout le monde sache de quoi il
retourne »°.

Le probléme de I’originalité de la traduction est discutable et difficile a établir si I’on
tient compte du sens du grec poiein, c’est-a-dire faire, forger, passer du stade de non-texte a
celui de texte au sens littéraire, de la perception automatique et routiniére a une perception
nouvelle, a I’évidence poétique.

Le texte, selon la vision des théoriciens du groupe « Tel Quel », « produit des sens », il
ne les « re-produit » pas, il « présente » et il ne « re-présente » pas les sens qui préexistent; il
s’autodétermine, étant a la fois son propre méta-texte!®, 1l se propose au lecteur par sa
structure et fonctionnalité, par sa matérialité, quelques fois dure et opaque d’objet textuel,
ouvert a de multiples lectures. Il sollicite sans cesse des lectures justement par sa résistance
objectuelle qui s’oppose a I’achévement de la lecture parfaite. On rencontre cette idée
récurrente de la réflexivité du texte littéraire, un texte qui s’écrit et qui se réécrit a chaque
lecture, qui se compose et se décompose sous les yeux du lecteur, un texte qui est son propre
objet de réflexion, un méta-texte.

Le texte, donc, se réveéle comme original et difficile a reproduire. Et la traduction ? De
ce point de vue, est-ce qu’on peut considérer la traduction un texte ? Oui, la traduction est un
texte parce qu’il a de la cohérence, il a sa propre fonctionnalité, sa propre identité. Le travail
du traducteur ne consiste pas seulement a « livrer », a « faire passer », un texte de la langue
source a la langue cible, mais aussi a « forger », a créer un autre texte bien défini, qui coexiste
a coté de I’original mais qui peut exister aussi bien sans original, un texte qui a sa propre vie
qui se réfléchit et que se réécrit sous les regards du lecteur.

Dans son essai sur la traduction intitulé « La Miseria y el splendor de la traduccion »*!
Ortega y Gasset présente le probléme de 1’originalité de la traduction versus ’originalité du

6 cf. Le Nouveau Petit Robert de la langue frangaise, Dictionnaires Le Robert, Paris, 2007.

" ibidem.

8 ibidem.

® Jean René Ladmiral, « Traduire, c’est-a-dire...Phénoménologies d’un concept pluriel », Revue Méta, XL, 3,
Les Presses de I’Université de Montréal, Montréal, 1995, p. 409.

10 apud Magda Jeanrenaud, Introduction d la poétique, Bd. Universitaii « Al.l.Cuza », lasi, 1995, p. 240 - 243
10Ortega y Gasset, La Miseria y el splendor de la traduccion « La Nacion », Buenos Aires, mai- juin 1937

398

BDD-A21978 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

texte original. En quoi consiste 1’originalité de la traduction ? Dans ce cas, de ce point de vue,
la traduction serait un produit inférieur, une reproduction manquée de 1’original, méme si le
traducteur gardera peut-étre le registre du texte traduit. Mais la traduction est-elle vraiment
une reproduction de I’original ? Quel serait I'apport du traducteur ? Est-il possible qu’une
traduction soit « originale » ? Si la traduction n’est qu’une humble et pale reproduction de
I’original, analogue a une copie sans valeur d’une toile, 1’originalité du texte original est
perdue par le processus de la traduction.

Une des étapes dans la traduction d’un texte est, conformément a Steiner, /’agression.
Cette image du traducteur qui commet une agression envers le texte qui doit étre traduit a été
beaucoup critiquée par les linguistes et les traductologues. Heureusement, Steiner énonce
aussi une autre étape, celle de la compensation. Ce qui se perd ou ce qui est détruit par ’acte
d’agression est rendu par le processus de la compensation.

Mais les grandes questions a propos du processus et de la démarche traductologique
persistent : Est-il nécessaire que la voix du traducteur soit « visible » dans une traduction ?
Et si la voix du traducteur est « visible », si le traducteur se permet de couper le texte, de le
rendre difficile a lire, de s’interposer dans le texte traduit, ou se situe-t-il par rapport au
syntagme « traduttore-traditore » ? Serait-i/ préférable de trahir le texte original pour que la
traduction soit « originale » ?

Si I’on tient compte du rapport entre les deux textes - le texte-source et le texte-cible
-alors ¢’est normal que la traduction ne soit pas un original. Le rapport entre les deux textes
doit étre le plus étroit possible, le plus tributaire a 1’original que possible.

Une fois que Saussure découvre le signe linguistique définit comme la plus petite unité
de sens formé d’un signifiant et d’un signifié*?, il apparait le drame de la traduction libre/
traduction littérale. On se pose la question : « Qu’est-ce qu’on traduit ? La lettre ou le sens ?
La forme ou la signification ? » « Traduire » aurait été défini comme un acte de produire dans
la langue cible un signe équivalent qui serait produit par extraire un signifiant. Saussure
définit le signe linguistique comme une entité qui unit deux éléments : une image acoustique
(dans le cas du langage oral) ou graphique (dans le cas du langage écrit) appelée signifiant et
sa représentation mentale, le concept, appelé signifié. Les deux unités sont unies par la
relation de signification, relation qui est arbitraire, c'est-a-dire que le signifiant ne représente
pas le signifié. L’arbitraire se révele dans le caractére non fondé, immotivé, de la relation
entre le signifiant et le signifié¢. La motivation originaire du signe linguistique s’est perdue au
moment de la confusion des langues, avec la perte de la langue divine. Babel ne comporte
plus une signification inhérente pour celui qui ne s’occupe pas de 1’étude des langues ou de
I’étymologie des noms propres. Le nom d’Eve, qui signifiait dans la langue
adamique « femme », « celle qui est vivante » ou celui d’Adam qui signifiait « homme » ne
nous dit rien aujourd’hui.

Aujourd’hui on ne saurait pas expliquer pourquoi on dit en frangais livre, en roumain
carte et en anglais book, désignant au fait la méme réalité. On constate que le signifiant n’est
pas dicté par le concept ; « si le signe n’était pas arbitraire, nous parlerions la méme langue
sans qu’il existe la possibilité d une autre »=.

La relation entre signifiant et signifié¢ se détruit au moment ou 1’on se pose la question
de la traduction, la traduction étant fondée sur « ’extraction » d’un signifié du signe
linguistique de la langue d’origine et son transfert dans la langue cible, sans tenir compte de
son signifiant dans la langue d’origine. Son signifiant ne pourra jamais étre rendu dans la
langue cible. La perte de la langue adamique est donc irrémédiable et I’humanité sera en deuil
méme si le traducteur s’engage de transmettre le sens du mot, c'est-a-dire le signifié, de la

12 Ferdinand de Saussure, “Cours de linguistique générale”, Payot & Rivages. Paris, 1916, p.99
BMagda Jeanrenaud, Introduction a la poétique, Ed. Universitatii « Al.l.Cuza » Tasi, 1995, p. 73

399

BDD-A21978 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

langue d’origine dans la langue cible : « Je m’engage, comme traducteur, de transmettre le
sens qu’il a dans la langue d’origine »**. Cet engagement du traducteur signifie le désir de
perfection, la promesse de rendre le texte original dans la langue cible, méme s’il est a chaque
fois décu par le résultat en soi et la traduction elle-méme se dévoile un intangible horizon de
I’idéal. L’acte de la traduction acquiert une connotation mystique qui consiste dans la
récupération de la langue « pure », « pré-babélique ».

Au fait Schleiermacher met en théorie, avant Berman et Ricceur la dichotomie
traduction fidele/traduction infidéle par les deux modalités possibles en traduction qu’il
énonce -traduction annexionniste, ethnocentrique centrée sur la culture-cible et exocentrique,
cosmopolite, centrée sur la culture-source. Si dans la traduction exocentrique 1’étranger
transparait, dans la traduction ethnocentrique ou annexionniste 1’étranger set ¢liminé, et on
conduit tout vers la culture-cible, a la rigueur on fait des adaptations ou on imite la forme du
texte-source. Pendant le XVIIeme et XVIIleme siecle, en France, on a pratiqué intensivement
la traduction annexionniste, c¢’était la soi-disant époque des « Belles Infidéles » pendant
laquelle on a produit des traductions considérées comme belles mais infideles, ou le rapport
entre le texte-source et le texte-cible est le plus dilué du point de vue de la fidélité de la
traduction. Par exemple Shakesperare qui pratiquait un vers libre, a été traduit en vers
alexandrin pour s’encadrer dans le golt du public qui était concentré alors sur le canon
esthétique. A 1’époque, on privilégiait la forme au détriment du sens et on a crée des
pastiches, des imitations considérées d’une grande beauté stylistique, rhétorique mais qui ne
peuvent pas €tre considérées comme traductions. Shakesperare ne pouvait pas étre récepté par
le public frangais de 1’époque comme un grand €crivain parce que le golt du public était
différent et dictait la maniére de traduire. « To be or not to be » devient

« Demeure ; il faut choisir et passer a I’instant,

De la vie a la mort, ou de I’étre au néant » dans la version de Voltaire.

Aujourd’hui aucun éditeur ne pourrait publier ces textes comme des traductions.

Les deux tendances en traduction — annexionniste et cosmopolite - se superposent sur
la terminologie de Ladmiral — « sourciére » - qui privilégie le texte et la culture-source, et
« cibliste » - qui privilégie le texte et la culture-cible.

Les théories fonctionnalistes en traductologie postulent la prévalence du role et du but
de la traduction-les skoposthéories. Katharina Reiss et Hans Vermeer distinguent trois
catégories de textes du point de vue de la fonction qui devrait accomplir le texte traduit. De
cette maniere, les textes informatifs doivent privilégier le contenu dans la traduction, les
textes expressifs doivent privilégier la forme et dans les textes incitatifs doit prévaler la
fonction d’appel adressé au récepteur.

Dans ce sens, Eugene Nida impose le concept d’« équivalence dynamique » dans la
traduction de la Bible de type missionnaire ; celui-ci consiste a capter I’intérét du récepteur
pour obtenir le méme effet que celui produit par I’original sur le public-source. Par cette
position de type poststructuraliste le traducteur dépasse la dépression congénitale et il peut
justifier les infidélités par des stratégies de traduction qui n’imposent pas la conformité au
texte-source. La position du récepteur se fortifie a la mesure ou la fonction d’un texte est
établie aussi selon son effet sur celui-Ci.

En ce sens, Umberto Eco reléve un exemple dans son ouvrage « Dire presque la méme
chose. Expériences de traduction », Grasset, 2003, quand il parle de la modernisation/
archaisation dans la traduction. Il s’agit de la version russe et anglaise de son roman « Le nom
de la rose ». Eco observe que la traduction en russe se trouve au pdle opposé par rapport a la
traduction anglaise parce que, si en anglais le traducteur Bill Weaver a choisi d’éliminer et de
paraphraser en anglais les passages-citations en latin, le traducteur russe a choisi d’employer

14 Cf. http://www.fit-europe.org/vault/code TEPIS.html

400

BDD-A21978 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

le slave ancien ecclésiastique de 1’église russe médiévale, au lieu du latin. Si le lecteur
anglais ou américain qui n’a pas étudie le latin connait quand méme que le latin était la langue
de manifestation du monde ecclésiastique médiéval, pour le lecteur russe ces citations en latin
transposées en alphabéte cyrillique ne suggerent rien parce que, pour le lecteur russe, le latin
n’équivaut ni au Moyen Age, ni au climat ecclésiastique. La décision du traducteur russe rend
possible pour le lecteur russe 1’idée d’¢loignement en temps et d’atmosphere de religiosité. Si
Weaver modernise pour familiariser, Koustioukovici archaise pour familiariser, mais tous les
deux respectent un principe de fidélité¢ profonde, la fidélit¢ de I’effet de la traduction sur le
récepteur.

Les traducteurs font toujours une option et ils traduisent aprés avoir essayé une
interprétation, décidant d’¢éliminer les confusions ou les ambigiiités du texte-source. Cette
interprétation précede toujours la traduction et Gadamer remarquait le fait que la traduction
suppose un dialogue herméneutique.

En conclusion, la fidélité n’est pas synonyme a la précision, observe Eco, mais plutot a
la sincérité et au respect vis-a-vis du rapport texte-source / texte-cible.

BIBLIOGRAFIE SELECTIVA

1. Berman, Antoine, L’Epreuve de [’étranger. Culture et traduction dans
[’Allemagne romantique, Paris, Gallimard, 1984.

2. Berman, Antoine, La traduction et la lettre ou l’auberge du lointain, Seuil, ,
1999.

3. Cary, Edmond, Comment faut-il traduire ?, Presses Universitaires de Lille,
Lille, 1993.

4. Eco, Umberto, A spune cam acelasi lucru. Experiente de traducere, in
romaneste de Laszlo Alexandru, Editura Polirom, Iasi, 2008

5. lonescu, Gelu Orizontul traducerii, Editura Univers, Bucuresti, 1981.

6. Jeanrenaud, Magda, Introduction a la poétique, Ed. Universitatii  « Al.L.Cuza »
lasi, 1995.

7. Jeanrenaud, Magda, Universaliile traducerii. Studii de traductologie, Editura
Polirom, Iasi, 2006

8. Meschonnic, Henri, Poetique du traduire, Verdier, Normandie, 2012

9. Mounin, Georges, Les probléemes théoriques de la traduction, Gallimard, Paris,
1963.

10. Qustinoff, Michael, La traduction, Presses Universitaires de France, Paris,
2003.

11. Ricoeur, Paul, Despre traducere, traducere si studiu introductiv de Magda
Jeanrenaud, postfatd de Domenico Jervolino, Editura Polirom, lasi, 2006 .

12. Saussure, Ferdinand de, “Cours de linguistique générale”, Payot & Rivages.
Paris, 1916.

401

BDD-A21978 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:49 UTC)


http://www.tcpdf.org

