JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue n0.6/2015

LA LITTERATURE MAGHREBINE D’EXPRESSION FRANCAISE-UN ESPACE DE
QUESTIONNEMENT IDENTITAIRE

Otilia Maria AIOANEI
“Alexandru-loan Cuza” University of lasi
“Paris-Est Créteil” University of Paris 12

Abstract: By nature, we belong to multiculturalism and this is the reason why every literature
has its own way of claiming its identity and of expressing this particular issue through
writings. The investigation of identity and alterity with all the connotations these concepts
acquire in literature brings a remarkable intellectual gain for the francophone space, a space
which is noticeable marked by diversity and multiculturalism. A very representative
illustration is to be found in the Maghrebian French literature, as the authors, having written
their works directly in French, speak about the Berber and Arabian culture and identity,
bringing together influences from the French language and even culture. The present paper
aims to critically investigate the problem of identity and alterity as it is represented in the
Maghrebian French Literature.

Keywords: identity, alterity, hybridity, post-colonialism, postcolonial Maghrebian French
literature.

Introduction

La naissance et le développement de la littérature postcoloniale francophone et
anglophone appartenant a des ex-colonies, de méme qu’aux minorités ethniques présentes
dans les civilisations occidentales, représente un défi pour retracer et redéfinir les notions
actuelles de 1’identité au sein des traditions occidentales. Cet exposé se propose de passer en
revue les plus importantes caractéristiques de la littérature maghrébine d’expression frangaise,
de comprendre le contexte historique, culturel et social qui a favorisé son apparition et de
mettre I’accent sur la problématique de 1’identité¢ et de I’altérit¢ dans les ouvrages des
écrivains maghrébins de langue francaise.

Comme Sathya Rao le dit, « I’écriture postcoloniale peut étre considérée comme une
fagon de traduire la culture, 1’identité...»%, donc ce qui nous intéresse c’est de découvrir la
maniere dont fonctionne I’écriture postcoloniale. Les spécialistes ont observé que les textes
postcoloniaux qui sont, en fait, des écritures de nature hybride, ont souvent des racines dans
plusieurs cultures et langues, ce qui alourdit la compréhension profonde du texte.? Les
questions soulevées proviennent le plus souvent du fait que la langue de 1’ex-colonisateur est
adoptée comme moyen d’expression et de création littéraire en méme temps.

L’un des plus importants espaces d’expression ou la question de I’identité a été posée
avec acuité est représenté par la littérature. Celle-ci en constitue souvent une des plus
signifiantes thématiques qui hantent les écrivains. Bien qu’elle soit seulement un produit
littéraire, I’ceuvre de maints auteurs nous offre la possibilité de lire entre les lignes la quéte
identitaire qui entraine des problémes inhérents au Soi.

! Rao, Sathya, 2006. L ‘écriture post-coloniale en traduction: entre résistance et déplacement. Contribu- tion a
une théorie post-coloniale du langage [en ligne] http://orees.concordia.ca/rao.html

2 Rousseau, Audrey, 2011. Mémoires et Identités Blésées en Contexte Postcolonial: La Commission de Vérité et
de  Reconciliation du  Canada. Universitt du Québec a Montréal, 2011. [en ligne]
http://www.archipel.ugam.ca/4355/1/M12232.pdf

368

BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

Les travaux des philosophes et des théoriciens comme Paul Ricceur démontrent le fait
que I’ceuvre littéraire est souvent un espace ou 1’écrivain s’interroge sur son identité. Les
littératures francophones illustrent bien ce traitement spécial accordé au fait identitaire. C’est
aussi le cas de la littérature postcoloniale maghrébine d’expression frangaise qui a  réservé
une place particuliére aux questions du soi. Aprés 1’indépendance, le probléme de I’identité a
représenté la question essentielle qui émergeait dans la société maghrébine, a peine sortie de
I’oppression coloniale. Ce probléme impliquait a la fois I’individu et la collectivité.

C’est dans ce contexte que les écrivains maghrébins ont mis au cceur de leurs ceuvres
la question de I’identité, tout en exprimant, a travers la littérature, leur attachement aux
traditions de leurs ancétres, de leurs racines. C’est aussi dans ce contexte que la littérature
postcoloniale maghrébine d’expression frangaise est devenue une écriture riche en références
sociales et en évocations historiques, en ayant a la base I’angoisse de 1’identité.

On considére donc que parler de la littérature postcoloniale maghrébine d’expression
frangaise représente aussi une modalit¢ de comprendre mieux le phénoméne de la
francophonie. Cela nous offre, en méme temps, la possibilité de redécouvrir la diversité des
constructions imaginaires nées de la quéte identitaire des écrivains placés au carrefour de
plusieurs langues, cultures et réalités sociales.

« Identité » et « altérité » : une relation d’interdépendance

Est-il encore possible de revendiquer I’identit¢ a 1’époque des métissages, de la
globalisation, de la « créolisation »* du monde ? Paradoxalement, jamais auparavant n’a-t-on
discuté plus de cette notion comme depuis la décolonisation. L’affranchissement colonial a
donné naissance a une véritable remise en question, a une vraie explosion discursive et assez
radicale en ce qui concerne le concept de 1’identité. La notion d’altérité est aussi trés utilisé
dans les milieux littéraires contemporains, étant indissolublement 1i¢ au concept de 1’identité.

Aux dires de Freud, 1’identité représente « un fantasme d’incorporation », le désir de
s’identifier a un certain espace, a une certaine culture, société. D’aprés le renommé
sociologue Stuart Hall, ce désir de s’identifier représente « un processus d’articulation, une
suture, une surdétermination — et pas une subsomption. Il y en a toujours ‘trop’ ou ‘pas
assez’; c’est une surdétermination, un manque, jamais une totalit¢. Comme toutes les
pratiques signifiantes, elle est soumise au ‘jeu’ de la différance»*. C’est dans ce contexte que,
pour des raisons variées, allant de la reconnaissance ou de 1’admiration jusqu'a la haine et au
dépit, les auteurs maghrébins ont choisi de faire de la langue francaise leur foyer.

En ce qui concerne 1’altérité, cette notion « sert a différencier le moi de 1’autre, a
séparer ce qui nous est familier de ce qui nous est étranger, a souligner la non-appartenance de
I’autre & notre propre groupe. Cette séparation peut nous conduire a consolider ou a redéfinir
notre propre identité » °. Cette définition suggére 1’interdépendance entre les deux concepts-
identité et altérité- démontrant que le moi ne peut pas étre congu sans 1’autre. De plus, 1’autre
n’est pas 1’opposé du moi, mais plutét 1’élément essentiel pour que le moi existe. On
découvre, en fait, que I’identité ne peut pas se définir que par référence a I’altérité et vice-
versa : « Au commencement est la relation (...).Toute relation implique une dualité de termes
saisis comme tels dans [’unité qui les rapporte I'un a ’autre (...). La liberté tient donc dans le
mouvement grace auquel 1’altérit¢ de la différence en vient a étre vécue comme altérité de
relation. »®.

Si de nos jours le discours sur 1’identité est en vogue, cela ne signifie pas que c’est
I’invention du XXeéme siecle. L’identité est un concept aussi vieux que le monde. Le fait que

3 Glissant, Edouard, 1990. Poétique de la Relation. Paris : Gallimard, 1990.

4 Hall, Stuart, 2008. Identités et cultures. Politiques des Cultural Studies. Paris : Ed. Amsterdam, 2008, p. 269.

% Yigbé, Dotse,1997. Fetichsimus als Alteritiit © am Beispiel kolonialer Literatur iiber Togo : Richard Kiias,
Felix Couchoro und David Ananou. Frankfurt a. M. : IKO-Verlag fiir Interkulturelle Kommunikation 1997, p. 1.
® Labariere, Jean-Pierre. Le Discours de [’altérité. Paris : PUF, 1983.

369

BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

ce débat est de nouveau une question ardente illustre seulement le fait que le monde a une
nouvelle vision. Il s’agit d’une vision déterminée par le phénomene de la colonisation pendant
laquelle les étres humains étaient classés en catégories opposées (inférieurs-supérieurs, Noirs
et Blancs, dominés-dominants etc.). La vision du monde postcoloniale, en rupture avec
I’idéologie des colonisateurs, est illustrée dans la littérature par le concept de post-
colonialisme qui trouve son application dans I’intertextualité. Le fait que la littérature a joué
un role essentiel en ce qui concerne le discours sur I’identité est incontestable. Pour les
auteurs maghrébins, aussi que pour les autres qui appartiennent a d’autres ex-colonies, la
littérature a représenté un instrument d’expression, un instrument de libéralisation tandis que
la langue de I’Autre’ a représenté ’accés a ’universalité : «J’écris en frangais pour dire aux
Francais que je ne suis pas frangais », avoue 1’écrivain maghrébin Yacine Kateb, en 1966.

Au cceur du concept du post-colonialisme se trouvent les notions d’identité, d’altérite
et de diversité qui sont indispensables si on veut comprendre et analyser la littérature
postcoloniale. En tant que courant de pensée, le post-colonialisme prone la théorie de
I’interculturalit¢ qui a a la base une vision positive des différences culturelles ou
individuelles, en déconstruisant le mythe des cultures supérieures ou inférieures.

On peut ainsi observer que les concepts de post-colonialisme, d’altérité et
d’interculturalité se placent dans la méme tendance intellectuelle par rapport a la question de
I’identité. Toutes ces notions visent & promouvoir une vision libérale sur la culture et la
littérature, ayant a la base 1’idée que « le refus du multiculturalisme se nourrit de peurs et de
méconnaissances de 1’autre »®

Le caractére hybride de la littérature maghrébine de langue francaise

La littérature maghrébine postcoloniale d’expression francaise est plutét une
littérature hybride, « entre les genres et entre les langues »°. C’est une littérature ou le frangais
est également utilis¢é comme instrument d’expression et motif qui déclenche la révolte
identitaire, est une « langue de sang »*°, comme le dit Assia Djebar et en méme temps une
langue libératrice qui a aidé «les indigénes de remettre en cause le rapport des forces ».
De ce point de vue, on doit souligner quelques « démarches littéraires » que les écrivains
maghrébins d’expression frangaise utilisent afin d’illustrer I’imaginaire poétique berbere et
arabe et de faire entendue la sonorité de leur langue maternelle (1’arabe).

Analysons premiérement, la tendance de « tricher la langue »'? ou de « briser la langue
pour dire I’autre de cette langue » 3. En 1977, quand Roland Barthes fait 1’inauguration de
son enseignement au College de France, il s’interroge sur le savoir et le pouvoir, en proposant
d’une maniere délibérée, une définition provocatrice de la langue qui est surnommée
« fasciste ». Barthes affirme qu’il faut « tricher la langue » pour entendre et comprendre « la
langue hors pouvoir » :

7 Djebar, Assia, 1999. Ces voix qui m assiégent. Paris : PUM, 1999, p. 41

8 Wieviorka, Michel, 1996. Entretien avec Thomas Ferenczi, Le Monde, le 8 octobre 1996, p. 15.

° Geyss, Roswitha, 2009. La littérature maghrébine de langue frangaise : entre deux écritures, une écriture de
[’entre-deux. [en ligne] http://www.llcd.auf.org/IMG/pdf/GEY SS.pdf

10 Djebar, Assia, 1999. Ces voix qui m assiégent. Paris : PUM, 1999, p. 56

11 Geyss, Roswitha, 2009. La littérature maghrébine de langue francaise : entre deux écritures, une écriture de
I’entre-deux. [en ligne] http://www.llcd.auf.org/IMG/pdf/GEYSS.pdf

12 Barthes, Roland, 1989. Lecon inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire au Collége de France,
prononcée le 7 janvier 1977. Paris : Seuil. Points essais, 1989, p. 15

13 Robin, Régine, 2003. Le Deuil de l’origine: une langue en trop, la langue en moins. Paris : Editions Kimé,
2003, p. 46

370

BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

« Cette tricherie salutaire, cette esquive, ce leurre magnifique, qui permet d’entendre
la langue hors pouvoir, dans la splendeur d’une révolution permanente du langage, je
lappelle pour ma part : littérature »*

D’autre part, Régine Robin, affirme, dans Deuil de [’origine (2003) qu’il faut « briser
la langue pour dire ’autre de cette langue » :

« Celan brise [’allemand pour s’y inscrire en creux. 1l désarticule la syntaxe, injecte
dans sa poésie des mots étrangers (frangais, hébreux, yiddish, espagnols), utilise des
citations, une intertextualité poétique qu’il remodele. Défaisant toute la joliesse du style et de
[’écriture artiste, il tente de se rapprocher du cri, du bredouillement, du balbutiement comme
pour mieux signifier que le sens est définitivement blessé, que la langue est blessée et que le
sens ne peut plus faire irruption que dans les failles, les manques, le silence. »*°

Afin d’utiliser la terminologie de Barthes et Robin, les auteurs maghrébins
d’expression frangaise « trichent » et «brisent » la langue frangaise pour rendre visible et
pour entendre «la langue hors-pouvoir »'®, dont «le sens est définitivement blessé »*'.
D’aprés Kateb Yacine, écrivain algérien d’origine berbere, les écrivains maghrébins
«violent » la langue frangaise et, en fin du compte, « une langue appartient a celui qui la

viole, et pas a celui qui la caresse » :

« Ces écrivains (...) ouvrent le francgais aux autres voix (polyphonie), aux voix de leurs
consaeurs et confreres analphabetes pour proposer, grdce a cette multitude d’histoires
écoutées jadis dans la maison maternelle ou recueillies au hasard de leurs pérégrinations,
une autre version de [’Histoire (...), inscrivent dans la ‘chair’ méme de la langue frangaise, le
rythme et les sonorités des autres langues (arabe classique et parlé, tamazight), grdce a
I"allitération et a [’assonance et aussi grdace au rejet de la régle classique de la séparation
des genres : ainsi, le recours a la poésie est un moyen fréquemment utilisé pour tricher, pour
briser la langue » *°

Une autre caractéristique témoignant de I’hybridit¢ de la littérature maghrébine
postcoloniale d’écriture frangaise est la subversion de la langue, un procédé utilisé par « le
conteur créole »*° pour créer un langage coloré et exotique en introduisant dans la langue
frangaise des mots berberes ou arabes ou méme en inventant des mots frangais a partir des
termes créoles. Le but est de créer un langage qui est illustratif pour I’imaginaire poétique
maghrébin, en utilisant des procédés qui ne sont pas propres au frangais. Un des meilleurs
exemples est le titre méme d’un roman appartenant a Assia Djebar, « L amour, la fantasia »,
qui est un mélange entre un terme francais et un terme berbére, car « fantasia » représente une

14 Barthes, Roland, 1989. Lecon inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire au Collége de France,
prononcée le 7 janvier 1977. Paris : Seuil. Points essais, 1989, p. 15

15 Robin, Régine, 2003. Le Deuil de I’origine: une langue en trop, la langue en moins. Paris : Editions Kimé,
2003, pp. 18-19

16 Barthes, Roland, 1989. Lecon inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire au Collége de France,
prononcée le 7 janvier 1977. Paris : Seuil. Points essais, 1989, p. 15

17 Barthes, Roland, 1989. Lecon inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire au Collége de France,
prononcée le 7 janvier 1977. Paris : Seuil. Points essais, 1989, p. 19

18 Kateb, Yacine., citation de Geyss, Roswitha, 2009. La littérature maghrébine de langue frangaise : entre deux
écritures, une écriture de [’entre-deux. [en ligne] http://www.llcd.auf.org/IMG/pdf/GEY SS.pdf

19 Geyss, Roswitha, 2009. La littérature maghrébine de langue francaise : entre deux écritures, une écriture de
l’entre-deux. [en ligne] http://www.llcd.auf.org/IMG/pdf/GEY SS.pdf

20 Glissant, Edouard, Introduction a une poétique du divers. Paris : Gallimard, 1996, p. 113

371

BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

partie de la cérémonie du mariage chez les Berberes. Pour elle, et en général, pour I’écrivain
maghrébin, 1’arabisation de la langue frangaise et I’introduction des termes berbéres sont
indispensables, le procédé étant considéré comme le seul permettant d’illustrer les troubles
intérieurs et, en méme temps, I’imaginaire maghrébin dans une langue étrangére.?

La littérature maghrébine postcoloniale de langue francaise- un espace de combat
identitaire

L’ Algérie est le pays qui a le plus souffert les conséquences de la colonisation, parmi
les trois pays du Maghreb. Pendant les 132 ans de la colonisation frangaise, la culture et la
langue du colonisateur ont eu le temps de s’imposer comme normes, sur ce territoire. En
outre, le siecle de la conquéte a représenté une période de violences interminables, car un tiers
de la population civile a été décimée au cours « d’enfumades »%2, de destruction des villages
entiers, de razzias, mais aussi pendant la guerre non déclarée contre ce pays, a partir de 1954 :

« La généralisation de la guerre fut a l’origine d’autres formes

de violence qui devraient étre rangées facilement aujourd’hui

dans la catégorie des <crimes contre I’humanité >. C’est le cas

de la pratique des enfumades et des emmurements qui provoquaient a chaque
fois la mort de plusieurs centaines de personnes par asphyxie »*

Le fait que I’écrivain colonisé s’accroche souvent au probléme de 1’identit¢ comme
une modalité de faire résistance au colonisateur est évident presque chez tous les auteurs
maghrébins de langue frangaise. Roland Barthes, affirme, dans son ouvrage S/Z, qu’ «a
’origine du récit, le désir ». 24 Compte tenu de cette affirmation, on trouve pertinent de
s’interroger sur le désir collectif qui est a la base des récits maghrébins d’expression frangaise
portant sur la quéte identitaire. Pour trouver la réponse a cette question, il est nécessaire de
penser premiérement au contexte historique de la colonisation frangaise ; celui-ci nous aide a
comprendre la douleur générée par les cicatrices qui ne vont pas s’effacer facilement de
I’imaginaire collectif du Maghreb et qui donnent aux écrivains le droit de se révolter a travers
la littérature. Ils abordent le récit identitaire par I’intermédiaire des thémes comme le rapport
colonisateur-colonisé, la revendication de la langue maternelle, 1’étre bilingue colonial, les
traditions religieuses et culturelles, le bilinguisme imposé, la résistance, 1’exil et la révolte.
Tous ces thémes représentent différents « désirs » du récit, comme le dit Barthes, ou
différentes raisons pour €crire, tout en formant la base de la quéte identitaire.

On voit donc que le désir qui est a la base de la littérature maghrébine postcoloniale
d’expression frangaise se transforme en désir de révolte, « en inspirant et en créant des textes
insurgés et insoumis » 2°. Dans cette révolte et quéte identitaire, les femmes, qu’elles soient
rebelles ou victimes, jouent un role extrémement important, car elles sont regardées comme
des protectrices de la mémoire identitaire maghrébine.

« ...tirer donc cette mémoire féminine, lambeau apres lambeau,

muscle aprés muscle, peut-étre aussi souffrance apres souffrance, en tous cas
lien apres lien a devoir dérouler, pour ainsi donner vie...en langue frangaise | »*8

2L Geyss, Roswitha, 2009. L’écriture « entre —les-langues » des auteurs maghrébins de langue francaise et des
auteurs de « I’entre-des », Alternative Francophone, 1 (2), 2009, pp. 63-93.

22 Sellam, Sadek et Albin, Michel, 1999. Parler des camps, penser les génocides. Paris : Albin Michel, 1999. En
ligne : http://Idh-toulon.net/Conguete-de-1-Algerie-crimes-de.html

2 |vantcheva-Merjanska, Iréne, 2011. Assia Djebar et Julia Kristeva : choisir le francais comme langue
d’écriture. Cincinnati : M.A Univ. De Cincinnati, 2011.

24 Barthes, Roland, 1976. S/Z. Paris: Points, 1976, p. 95

2 Memmi, Albert. 1973. Portrait du colonisé précédé de Portrait du colonisateur et d'une préface de Jean-Paul
Sartre. Paris: Gallimard, 1973, p. 139-140.

26 Dijebar, Assia, 1999. Ces Voix qui m assiégent. Paris : PUM, 1999. P. 53

372

BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

Cette mémoire garde les traces d’une oppression double, coloniale et masculine, et
c’est pour cela que les écrivaines, comme Malika Mokeddem, Assia Djebar, Leila Sebbar ou
Maissa Bey, cherchent de se révolter par I’intermédiaire des voix littéraires qui leur donnent
la possibilité de se libérer, de s’exprimer. Pour un écrivain « qui en tant que ‘pied noir’ était
étroitement 1i¢ a 1’esprit du Maghreb » 27, les efforts faits pour gagner la liberté sont des
efforts « de I’home révolté »?®, comme le nomme Albert Camus, un homme qui lutte
constamment contre toute forme d’oppression :

« Qu’est-ce qu’un homme révolté ? Un homme qui dit non. L esclave, a [’ instant ou il
rejette ['ordre humiliant, rejette en méme temps [’état d’esclave lui-méme. Le mouvement de
révolte le porte plus loin qu’il n’était dans le simple refus. Il dépasse méme la limite qu’il
fixait a son adversaire, demandant maintenant a étre en égal » *°

L’oppression exercée par le colonisateur, dans les récits des auteurs comme
Abdelkébir Khatabi, Kateb Yacine, Tahar Benjelloun, Rachid Boudjedra, Cheikh Hamidou
Kane, Assia Djebar, Abdelwahab Meddeb, Leila Seibbar ou Malika Mokeddem parmi tant
d’autres, est ressentie comme un abus venant également de I’ordre patriarcal qui caractérisait
la société maghrébine et du pouvoir colonial. Ces ceuvres partagent un désir commun contre
’oppression du pouvoir colonial, une idéologie commune, une vraie poétique du révolté.

Un autre point commun de ces textes est le théme de la guerre qui est soit nationale,
soit personnelle, intérieure, une guerre qui détermine 1’écrivain de chercher la vraie identité
nationale et intrinséque a n’importe quel prix. Les héros de ces ceuvres sont représentés par
« toutes les minorités », comme le dit Driss Chraibi 3!, Ia littérature maghrébine d’expression
francaise étant, en fait, une littérature des étres marginalisés, maltraités, et, particuliérement,
des femmes colonisées, surnommées les « subalternes». 32 Surtout pour les femmes
maghrébines, la littérature a constitué le meilleur moyen pour prendre la parole, pour faire
entendre les voix subalternes féminines. Par 1'intermédiaire de la quéte identitaire, la
littérature maghrébine a joué aussi un role social, surtout pour les femmes. L’ceuvre d’une
écrivaine comme Assia Djebar se trouve aussi dans ce paradigme idéologico-littéraire ayant
ses racines dans les quétes existentielles et dans les faits sociaux, déterminant « la femme en
morceaux » se révolter afin de se réinventer. 3 C’est grice a cette idéologie commune pour la
révolte que la littérature maghrébine postcoloniale de langue francaise abonde en un lyrisme
orageux, un lyrisme qui évoque la quéte identitaire :

« Si la littérature véritable est remise en cause de toute littérature, elle ne peut étre
alors que sous la forme d’une subversion a la fois violente et controlée(....) Chaque culture a
sa littérature sauvage, marginale, en rupture, et il me semble que celle-Ci a un accent
personnel, un lyrisme contrélant le vertige par une conscience aigiie des contradictions... La

27 Geyss, Roswitha, 2009. La littérature maghrébine de langue francaise : entre deux écritures, une écriture de
I’entre-deux. [en ligne] http://www.llcd.auf.org/IMG/pdf/GEYSS.pdf

28 Camus, Albert, 1951. L homme révolté. Gallimard, 1951, p. 27.

23 Camus, Albert, 1951. L ’somme révolzé. Gallimard, 1951, p. 27.

%0 Université Du Mirail, 2005. La Francophonie Arabe: Pour une approche de la littérature arabe francophone.
Presses Universitaires du Mirail, no. 52, 2005.

31 Chraibi, Driss, 1982. La mére du Printemps. Paris: Seuil, 1982, p. 89.

32 Bonn, Charles et Garnier, Xavier, Jacques, 1997. Littérature francophone. Paris : Hatier, 1997, p. 120.

3 Djebar, Assia, 1997 « Femme en Morceaux » nouvelle de la collection Oran, Langue Morte. Actes sud, 1997.

373

BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

grande contradiction....réside dans le refus de la culture francaise et dans la volonté de
recréer la langue francaise. »>*

La littérature maghrébine postcoloniale d’expression frangaise est construite donc sur
un grand paradoxe, une grande contradiction entre la révolte, la quéte identitaire et
I’expression de ces faits dans la langue du colonisateur. L’ceuvre d’Assia Djebar représente un
des meilleurs exemples illustrant cette aporie également dans ses textes et dans son parcours
biographique.

Dans sa nostalgie du paradis perdu, I’écrivain maghrébin vit d’une maniére obsessive
le drame de I’étre exilé¢ de sa langue maternelle se sentant privé de toute communication
véritable. L’aventure de cet écrivain colonisé ressemble bien a I’histoire de Sisyphe, car la
quéte identitaire ne 1’aide pas a arriver a son essence, a 1’étre primordial qu’il était une fois. Il
finit, donc, toujours «(...) par un naufrage. D’ou I’impossibilité de rejoindre ‘la rive
sauvage’ selon le titre du roman de M. Dib »%®

Ecartelé¢ entre différentes fidélités, appartenances et déterminations, 1’écrivain
maghrébin de langue francaise est obligé de choisir : « se taire ou dire I’indicible »*®, un choix
qui est toujours douloureux. Il finit par écrire dans la langue du colonisé, qui, pour lui, signifie
la mort de ses racines ancestrales: il crée une « littérature de la mort »*’.

Le choc provoqué par la rencontre brutale avec 1’Occident a déterminé 1’écrivain de
développer des passions plutot pathologiques a ses racines, a son identité. « Les micro-
identités et les macro-identités »® qui normalement fonctionnaient efficacement dans la
société traditionnelle, deviennent impuissantes devant une modernité destructrice et cruelle
comme celle du systéme colonisateur. La littérature algérienne en général, et celle d’Assia
Djebar, en particulier, sont le produit de ce cataclysme qui a déterminé une vraie mystique de
I’identité. Le concept de I’identité, dans la littérature maghrébine d’expression frangaise, est
construit sur une structure binaire, antagoniste, car I’écrivain se définit par opposition au
colonisateur, ou & « I’Autre »*° comme le dit Assia Djebar.*

La premicre période significative pour la littérature maghrébine, a été entre les années
1950-1960, une époque marquée par le déchirement causé par la décolonisation, surtout en
Algérie. En fait, la littérature algérienne est la partie la plus représentative de la littérature
maghrébine d’expression frangaise, car aprés plus de 100 années sous la domination
frangaise, 1’Algérie a été fortement marquée par la colonisation. Les auteurs qui ont décidé
d’écrire dans la langue de I’Autre, ont utilisé le francais comme une arme de revendication de
leur existence, de leurs droits, de leur propre culture et langue. Cette chose a déclenché,
parallelement, un fort trouble intérieur, portant sur la question de I’identité qui est « une

3 Abdelkébir, Khatibi dans Dejeux, Jean, 1973. La littérature maghrébine de la langue frangaise. Ottawa:
Editions Naman, 1973, p. 67-68.

% Bouderbala, Tayeb , 2011. Identité et altérité dans le roman algérien de langue frangaise. Algérie : Université
de Batna, 2014.

3 Kateb, Yacine, 1956. Nedjma, Ed Seuil, Paris 1956.

37 Bouderbala, Tayeb, 2011. Identité et altérité dans le roman algérien de langue francaise. Algérie : Université
de Batna, 2014.

% Bouderbala, Tayeb, 2011. Identité et altérité dans le roman algérien de langue frangaise. Algérie : Université
de Batna, 2014.

%9 Djebar, Assia, 1999. Ces voix qui m assiégent. Paris : PUM, 1999, p. 41

40 Bouderbala, Tayeb, 2011. Identité et altérité dans le roman algérien de langue frangaise. Algérie : Université
de Batna, 2014.

374

BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

obsession de I’Autre, intériorisé/extériorisé »*!, devenue « dans le contexte post-colonial, un
phénomeéne de névrose sociale et de fixité maladive »*.

En tout cas, en ce qui concerne la littérature postcoloniale algérienne il y a plusieurs
thémes dominants, tous ayant a la base le combat identitaire. On remarque donc le théme de
I’identité, de I’origine et de I’altérité, le théme de la langue maternelle et du public, le refus
de I’idéologie coloniale, 1’affirmation du soi, le conflit culturel, 1’exil, 1’oralité, la société
postcoloniale.

Le théme de la langue maternelle et du colonisateur représente un autre théme obsessif
pour tous les auteurs maghrébins de langue francaise, des le début jusqu'a nos jours. Autour
des années 60, il y avait beaucoup d’analphabetes au Maghreb. Leur culture était plutot orale,
qu’écrite. L’écrivain colonisé vit donc un double drame: il ne peut pas écrire dans sa langue,
parce que, de toute facon, il ne la connait pas assez bien car a cette époque-la on apprenait le
francais a 1I’école ; en méme temps, il est toujours privé de son public naturel, autochtone. Par
conséquent, il doit écrire pour I’Autre, pour un public européen qui a été une fois son
bourreau. Le drame linguistique de 1’écrivain maghrébin est construit sur deux univers qui
s’opposent, car il posséde deux langues qui n’ont pas un statut égal et qui représentent soit
I’univers du colonisé, soit celui du colonisateur. Ce théme domine les ceuvres de nombreux
auteurs maghrébins, comme Assia Djebar qui dit « Le frangais est ma langue maratre » dans
son roman L ‘amour, la Fantasia (1985). Citons encore Malek Haddad, dans Je ¢ offrirai une
Gazelle (1959) « Je t’aime. En arabe, c’est un verbe qui dépasse 1’idée ». Mais aussi : « Il dit
“Ah ! Bon ? ” quand il n’y a rien a dire ? Il admire les Francais parce qu’ils savent parler. La
langue est peut-étre frangaise »*3. Mais, de toute fagon, pour lui, la langue francaise
symbolise I’exil : « Je suis moins séparé de ma patrie par la Méditerranée que par la langue
frangaise »**

Il est évident que pour chaque auteur la situation a été différente, car le passée
historique et la vie des Algériens, Marocains ou Tunisiens ont été¢ différents. Ils ont été,
pourtant, réunis dans leur textes, par des théemes communs, comme on a déja démontré, afin
de revendiquer des objectifs et des valeurs culturels communs : le désir de s’exprimer
librement, de pratiquer leur culture et leur tradition et le désir de retrouver la vraie identité.
L’€crivain, comme le disait Albert Memmi, avait et a encore, la responsabilité de représenter
la voix de son peuple :

« L’écrivain est irremplacable dans son role spécifique :il est [’expression des
inquiétudes de la société, de ses doutes, et méme de sa lutte contre elle-méme, de sa
négativite. [...] Il faut qu’une société accepte et supporte une certaine dose de mise en
question, et c’est la le travail des écrivains »*

Cette responsabilit¢ d’€tre la voix publique du peuple représente aussi un point
commun et spécifique chez tous les auteurs maghrébins, femmes ou hommes. A une époque
ou les intellectuels étaient marginalisés, ils ont eu le courage d’exprimer le refus de 1’autorité
coloniale, de lutter dans le combat contre 1’exclusion sociale, de dévoiler les abus, les
discriminations des sexes ou de la couleur. Par dénoncer la misere sociale et également

41 Bouderbala, Tayeb, , 2011. Identité et altérité dans le roman algérien de langue frangaise. Algérie :
Université de Batna, 2014., p. 8

42 Bouderbala, Tayeb, , 2011. Identité et altérité dans le roman algérien de langue frangaise. Algérie :
Université de Batna, 2014., p. 8

43 Haddad, Malek, ,2003 Je ¢ offrirai une gazelle. Institut du Monde Arabe frangais, 2003. p. 57.

“ Haddad, Malek, comme cité en Memmi, Albert, 1985. Ecrivains francophones du Maghreb, Paris : Seghers,
1985, p.159

4SMemmi, Albert, 1968. Présence du Maghreb, déc.1967—janv.1968, p.26-27.

375

BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

culturelle, les écrivains ont réveillé dans la conscience des foules le désir d’exprimer leur
identité, de montrer les particularités de leur culture et société. C’est pour cela que la
littérature maghrébine postcoloniale de langue francaise est tout d’abord une littérature du
combat identitaire, un espace de questionnement identitaire.

Conclusions

Cet expos¢ s’est propos¢ d’illustrer la littérature maghrébine postcoloniale
francaise comme un espace de questionnement identitaire, comme un imaginaire de I’altérité
et de la quéte identitaire en méme temps. L’analyse est centrée surtout sur les aspects
culturels, linguistiques et psychologiques caractérisant les ceuvres des écrivains maghrébins
de langue francaise et vers la transformation de ces aspects en travail esthétique, symbolique
et poétique.

Le plus important probléme de la littérature maghrébine de langue francaise reste
I’identité des écrivains maghrébins qui ont choisi le francais, une identité essentiellement
hybride, une identité qui s’est construite et s’est reconstruite sens cesse. On a essayé de
démontrer que cette identité hybride a donné naissance a une « hybridation intertextuelle »*°,
par intermédiaire de diverses stratégies de « briser »*" la langue ou de «tricher »*. La
littérature maghrébine postcoloniale d’expression francaise est devenue ainsi une littérature
qui est forcément un espace de questionnement identitaire, tout en illustrant les autres voix,
les autres langues, les autres identités qui entourent 1’écrivain maghrébin qui a fait le
compromis d’écrire dans la langue de 1’Autre, comme le dit Assia Djebar.

En utilisant une bibliographie a la fois littéraire et critique, notre mémoire a passé en
revue les traits spécifiques de la littérature maghrébine de langue frangaise afin de réaliser un
apercu ¢galement diachronique et synchronique portant sur I’intégration de la culture et de la
langue francaise dans les ceuvres des auteurs maghrébins. On a présenté une perspective
d’ensemble concernant I’influence et I’impact de la langue francaise sur les écrivains
maghrébins d’expression francaise et on a mis ’accent surtout sur le contexte historique,
social et culturel qui a favorisé I’apparition et la multiculturalité de cette littérature. Notre
attention a été dirigée d’une manicre particulicre vers les raisons qui ont dicté le choix de la
langue de I’Autre et vers le conflit identitaire engendré par ce contexte afin de dévoiler les
traits spécifiques des textes littéraires maghrébins de langue francaise.

Pour conclure, le rapport entre altérité et identité a engendré tout un imaginaire
poétique et culturel ou les images, les représentations, les mythes et 1’histoire ont laissé des
empreintes dans toutes les créations littéraires maghrébines postcoloniales de langue
frangaise. L’imaginaire colonisé€ s’est superposé a I’imaginaire autochtone qui, apres avoir
gagné I'indépendance, a eu du mal a se reconstituer d’'une manicre souveraine et de se
détacher du rapport a 1’Autre. Ce processus lent de décolonisation de I’imaginaire représente
I’un des plus douloureux troubles intérieurs des écrivains maghrébins qui cherchent par
I’intermédiaire de la création littéraire les valeurs authentiques de leur culture, leur vraie
identité.

Finalement, grace a son alchimie spécifique et par son comportement culturel et
linguistique, la littérature maghrébine postcoloniale de langue francaise a réussi a
transformer la quéte identitaire en un manifeste littéraire d’intertextualité et interculturalité,

4 Geyss, Roswitha, 2009. La littérature maghrébine de langue francaise : entre deux écritures, une écriture de
I’entre-deux. [en ligne] http://www.llcd.auf.org/IMG/pdf/GEYSS.pdf

47 Robin, Régine, 2003.. Le Deuil de [’origine: une langue en trop, la langue en moins. Paris : Editions Kimé,
2003, p. 46

4 Barthes, Roland, 1989. Lecon inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire au Collége de France,
prononcée le 7 janvier 1977. Paris : Seuil. Points essais, 1989, p. 15

376

BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

connu dans tout le monde. « Terre du Soleil couchant »*® qui se trouve au carrefour de trois
continents, le Maghreb a hérit¢é de grandes civilisations qui ont produit une littérature
transculturelle de dimensions internationales: la littérature postcoloniale maghrébine
d’expression francaise.

Acknowledgements

This publication was financially supported by the PROGRAMUL
OPERATIONAL SECTORIAL DEZVOLTAREA RESURSELOR UMANE 2007-2013
AXA PRIORITARA 1 ,,Educatia si formarea in sprijinul cresterii economice si dezvoltirii
societatii bazate pe cunoastere” DOMENIUL MAJOR DE INTERVENTIE 1.5
»Programe doctorale §i post-doctorale in sprijinul cercetirii” through the project ,,Sistem
integrat de imbunatdtire a calitatii cercetarii doctorale si postdoctorale din Romdnia si de
promovare a rolului stiintei in societate” POSDRU/159/1.5/S/133652.

BIBLIOGRAPHIE :

BIBLIOGRAPHIE CRITIQUE

Barthes, Roland, 1976. S/Z. Paris: Points, 1976.

Barthes, Roland, 1989. Lecon inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire au
College de France, prononcée le 7 janvier 1977. Paris : Seuil. Points essais, 1989.

Bonn, Charles et Garnier, Xavier, Jacques, 1997. Littérature francophone. Paris :
Hatier, 1997.

Bouderbala, Tayeb , 2011. Identité et altérité dans le roman algérien de langue
frangaise. Algérie : Université de Batna, 2014.

Camus, Albert, 1951. L homme révolté. Gallimard, 1951.

Chraibi, Driss, La mére du Printemps. Paris: Seuil, 1982.

Dejeux, Jean, 1973. La littérature maghrébine de la langue francaise. Ottawa:
Editions Naman, 1973.

Djebar, Assia, 1999. Ces voix qui m assiegent. Paris : PUM, 1999.

Djebar, Assia, 1997 « Femme en Morceaux » nouvelle de la collection Oran, Langue
Morte. Actes sud, 1997.

Glissant, Edouard, 1990. Poétique de la Relation. Paris : Gallimard, 1990.

Haddad, Malek, 2003. Je t’offrirai une gazelle. Institut du Monde Arabe frangais,
2003.

MEMMI, Albert, 1985. Ecrivainsfrancophones du Maghreb, Paris : Seghers, 1985.

Hall, Stuart, 2008. Identités et cultures. Politiques des Cultural Studies. Paris : Ed.
Amsterdam, 2008.

Ivantcheva-Merjanska, Iréne, 2011. Assia Djebar et Julia Kristeva : choisir le
frangais comme langue d’écriture. Cincinnati : M.A Univ. De Cincinnati, 2011.

Kateb, Yacine, 1956. Nedjma, Ed Seuil, Paris 1956.

Labariere, Jean-Pierre. Le Discours de [’altérité. Paris : PUF, 1983.

Memmi, Albert. 1973. Portrait du colonisé précédé de Portrait du colonisateur et
d'une préface de Jean-Paul Sartre. Paris: Gallimard, 1973.

Memmi, Albert, 1968. Présence du Maghreb, déc.1967—janv.1968.

Robin, Régine, 2003. Le Deuil de [’origine: une langue en trop, la langue en moins.
Paris: Editions Kimé, 2003.

49 Bouderbala, Tayeb, 2011. Identité et altérité dans le roman algérien de langue frangaise. Algérie : Université
de Batna, 2014 .

377

BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

Yigbé, Dotse, 1997. Fetichsimus als Alteritdt : am Beispiel kolonialer Literatur tiber
Togo : Richard Kiias, Felix Couchoro und David Ananou. Frankfurt a. M. : IKO-Verlag fiir
Interkulturelle Kommunikation 1997.

ARTICLES

Université Du Mirail, 2005. La Francophonie Arabe: Pour une approche de la
littérature arabe francophone. Presses Universitaires du Mirail, no. 52, 2005.

Wieviorka, Michel, 1996. Entretien avec Thomas Ferenczi, Le Monde, le 8 octobre

1996.

SITOGRAPHIE

Geyss, Roswitha, 2009. La littérature maghrébine de langue frangaise . entre deux
écritures, une écriture de [’entre-deux. [en ligne]

http://www.llcd.auf.org/IMG/pdf/GEY SS.pdf

Rao, Sathya, 2006. L écriture post-coloniale en traduction: entre résistance et
déplacement. Contribution a une théorie post-coloniale du langage [en ligne]
http://orees.concordia.ca/rao.html

Rousseau, Audrey, 2011. Mémoires et Identités Blésées en Contexte Postcolonial: La
Commission de Verité et de Réconciliation du Canada. Université du Québec a Montréal,
2011. [en ligne] http://www.archipel.ugam.ca/4355/1/M12232.pdf

Sellam, Sadek et Albin, Michel, Parler des camps, penser les génocides. Paris : Albin
Michel, 1999. [en ligne] http://Idh-toulon.net/Conquete-de-I-Algerie-crimes-de.html

378

BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)


http://www.tcpdf.org

