
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

368 

 

LA LITTERATURE MAGHREBINE D’EXPRESSION FRANÇAISE-UN ESPACE DE 
QUESTIONNEMENT IDENTITAIRE 

 
Otilia Maria AIOANEI 

“Alexandru-Ioan Cuza” University of Iaşi 

“Paris-Est Créteil” University of Paris 12 

 

 

Abstract: By nature, we belong to multiculturalism and this is the reason why every literature 

has its own way of claiming its identity and of expressing this particular issue through 

writings. The investigation of identity and alterity with all the connotations these concepts 

acquire in literature brings a remarkable intellectual gain for the francophone space, a space 

which is noticeable marked by diversity and multiculturalism. A very representative 

illustration is to be found in the Maghrebian French literature, as the authors, having written 

their works directly in French, speak about the Berber and Arabian culture and identity, 

bringing together influences from the French language and even culture. The present paper 

aims to critically investigate the problem of identity and alterity as it is represented in the 

Maghrebian French Literature.  

 

Keywords:  identity, alterity, hybridity, post-colonialism, postcolonial Maghrebian French 

literature. 

 

 

Introduction 

La naissance et le développement de la littérature postcoloniale francophone et       

anglophone appartenant à des ex-colonies, de même qu’aux minorités ethniques présentes 

dans les civilisations occidentales, représente un défi pour retracer et redéfinir les notions 

actuelles de l’identité au sein des traditions occidentales. Cet exposé se propose de passer en 

revue les plus importantes caractéristiques de la littérature maghrébine d’expression française, 

de comprendre le contexte historique, culturel et social qui a favorisé son apparition et de 

mettre l’accent sur la problématique de l’identité et de l’altérité dans les ouvrages des 

écrivains maghrébins de langue française. 

Comme Sathya Rao le dit, « l’écriture postcoloniale peut être considérée comme une 

façon de traduire la culture, l’identité…»1, donc ce qui nous intéresse c’est de découvrir la 

manière dont fonctionne l’écriture postcoloniale. Les spécialistes ont observé que les textes 

postcoloniaux qui sont, en fait, des écritures de nature hybride, ont souvent des racines dans 

plusieurs cultures et langues, ce qui alourdit la compréhension profonde du texte.2 Les     

questions soulevées proviennent le plus souvent du fait que la langue de  l’ex-colonisateur est 

adoptée comme moyen d’expression et de création littéraire en même temps. 

L’un des plus importants espaces d’expression où la question de l’identité a été posée 

avec acuité est représenté par la littérature. Celle-ci en constitue souvent une des plus        

signifiantes thématiques qui hantent les écrivains. Bien qu’elle soit seulement un produit    

littéraire, l’œuvre de maints auteurs nous offre la possibilité de lire entre les lignes la quête 

identitaire qui entraîne des problèmes inhérents au soi.  

                                                 
1 Rao, Sathya, 2006. L´écriture post-coloniale en traduction: entre résistance et déplacement. Contribu- tion à 

une théorie post-coloniale du langage [en ligne]  http://orees.concordia.ca/rao.html 
2 Rousseau, Audrey, 2011. Mémoires et Identités Blésées en Contexte Postcolonial: La Commission de Vérité et 

de Réconciliation du Canada. Université du Québec à Montréal, 2011. [en ligne] 

http://www.archipel.uqam.ca/4355/1/M12232.pdf 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)
BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 369 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Les travaux des philosophes et des théoriciens comme Paul Ricœur démontrent le fait 

que l’œuvre littéraire est souvent un espace où l’écrivain s’interroge sur son identité. Les          

littératures francophones illustrent bien ce traitement spécial accordé au fait identitaire. C’est 

aussi le cas de la littérature postcoloniale maghrébine d’expression française qui a    réservé  

une place particulière aux questions du soi. Après l’indépendance, le problème de l’identité a 

représenté la question essentielle qui émergeait dans la société maghrébine, à peine sortie de 

l’oppression coloniale. Ce problème impliquait à la fois l’individu et la collectivité.   

C’est dans ce contexte que les écrivains maghrébins ont mis au cœur de leurs œuvres 

la question de l’identité, tout en exprimant, à travers la littérature, leur attachement aux 

traditions de leurs ancêtres, de leurs racines. C’est aussi dans ce contexte que la littérature 

postcoloniale maghrébine d’expression française est devenue une écriture riche en références 

sociales et en évocations historiques, en ayant à la base l’angoisse de l’identité.  

On considère donc que parler de la littérature postcoloniale maghrébine d’expression 

française représente aussi une modalité de comprendre mieux le phénomène de la 

francophonie. Cela nous offre, en même temps, la possibilité de redécouvrir la diversité des 

constructions imaginaires nées de la quête identitaire des écrivains placés au carrefour de 

plusieurs langues, cultures et réalités sociales. 

« Identité » et « altérité » : une relation d’interdépendance 

Est-il encore possible de revendiquer l’identité à  l’époque des métissages, de la 

globalisation, de la « créolisation »3 du monde ? Paradoxalement, jamais auparavant n’a-t-on 

discuté plus de cette notion comme depuis la décolonisation. L’affranchissement colonial a 

donné naissance à une véritable remise en question, à une vraie explosion discursive et assez 

radicale en ce qui concerne le concept de l’identité. La notion d’altérité est aussi très utilisé 

dans les milieux littéraires contemporains, étant indissolublement lié au concept de l’identité.  

Aux dires de Freud, l’identité représente « un fantasme d’incorporation », le désir de 

s’identifier à un certain espace, à une certaine culture, société. D’après le renommé 

sociologue Stuart Hall, ce désir de s’identifier représente « un processus d’articulation, une 

suture, une surdétermination – et pas une subsomption. Il y en a toujours  ‘trop’ ou ‘pas 

assez’; c’est une surdétermination, un manque, jamais une totalité. Comme toutes les 

pratiques signifiantes, elle est soumise au ‘jeu’ de la différance»4. C’est dans ce contexte que, 

pour des raisons variées, allant de la reconnaissance ou de l’admiration jusqu'à la haine et au 

dépit, les auteurs maghrébins ont choisi de faire de la langue française leur foyer.  

En ce qui concerne l’altérité, cette notion « sert à différencier le moi de l’autre, à 

séparer ce qui nous est familier de ce qui nous est étranger, à souligner la non-appartenance de 

l’autre à notre propre groupe. Cette séparation peut nous conduire à consolider ou à redéfinir 

notre propre identité » 5. Cette définition suggère l’interdépendance entre les deux concepts- 

identité et altérité- démontrant que le moi ne peut pas être conçu sans l’autre. De plus, l’autre 

n’est pas l’opposé du moi, mais plutôt l’élément essentiel pour que le moi existe. On 

découvre, en fait, que l’identité ne peut pas se définir que par référence à l’altérité et vice-

versa : « Au commencement est la relation (…).Toute relation implique une dualité de termes 

saisis comme tels dans l’unité qui les rapporte l’un à l’autre (…). La liberté tient donc dans le 

mouvement grâce auquel l’altérité de la différence en vient à être vécue comme altérité de 

relation. »6. 

Si de nos jours le discours sur l’identité est en vogue, cela ne signifie pas que c’est 

l’invention du XXème siècle. L’identité est un concept aussi vieux que le monde. Le fait que 

                                                 
3 Glissant, Edouard, 1990. Poétique de la Relation. Paris : Gallimard, 1990. 
4 Hall, Stuart, 2008. Identités et cultures. Politiques des Cultural Studies. Paris : Ed. Amsterdam, 2008, p. 269. 
5 Yigbé, Dotsè,1997. Fetichsimus als Alterität : am Beispiel kolonialer Literatur über Togo : Richard Küas, 

Felix Couchoro und David Ananou. Frankfurt a. M. : IKO-Verlag für Interkulturelle Kommunikation 1997, p. 1. 
6 Labariere, Jean-Pierre. Le Discours de l’altérité.  Paris : PUF, 1983.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)
BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 370 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

ce débat est de nouveau une question ardente illustre seulement le fait que le monde a une 

nouvelle vision. Il s’agit d’une vision déterminée par le phénomène de la colonisation pendant 

laquelle les êtres humains étaient classés en catégories opposées (inférieurs-supérieurs, Noirs 

et Blancs, dominés-dominants etc.). La vision du monde postcoloniale, en rupture avec 

l’idéologie des colonisateurs, est illustrée dans la littérature par le concept de post-

colonialisme qui trouve son application dans l’intertextualité. Le fait que la littérature a joué 

un rôle essentiel en ce qui concerne le discours sur l’identité est incontestable. Pour les 

auteurs maghrébins, aussi que pour les autres qui appartiennent à d’autres ex-colonies, la 

littérature a représenté un instrument d’expression, un instrument de libéralisation tandis que 

la langue de l’Autre7 a représenté l’accès à l’universalité : «J’écris en français pour dire aux 

Français que je ne suis pas français », avoue l’écrivain maghrébin Yacine Kateb, en 1966. 

Au cœur du concept du post-colonialisme se trouvent les notions d’identité, d’altérité 

et de diversité qui sont indispensables si on veut comprendre et analyser la littérature 

postcoloniale. En tant que courant de pensée, le post-colonialisme prône la théorie de 

l’interculturalité qui a à la base une vision positive des différences culturelles ou 

individuelles, en déconstruisant le mythe des cultures supérieures ou inférieures.  

On peut ainsi observer que les concepts de post-colonialisme, d’altérité et 

d’interculturalité se placent dans la même tendance intellectuelle par rapport à la question de 

l’identité. Toutes ces notions visent à promouvoir une vision libérale sur la culture et la 

littérature, ayant à la base l’idée que « le refus du multiculturalisme se nourrit de peurs et de 

méconnaissances de l’autre »8 

Le caractère hybride de la littérature maghrébine de langue française 

La littérature maghrébine postcoloniale d’expression française est plutôt une    

littérature hybride, « entre les genres et entre les langues »9. C’est une littérature où le français 

est également utilisé comme instrument d’expression et motif qui déclenche la révolte 

identitaire, est une « langue de sang »10, comme le dit Assia Djebar et en même temps une 

langue libératrice qui a aidé  « les indigènes de  remettre en cause le rapport des forces »11.  

De ce point de vue, on doit souligner quelques « démarches littéraires » que les écrivains 

maghrébins d’expression française utilisent afin d’illustrer l’imaginaire poétique berbère et 

arabe et de faire entendue la sonorité de leur langue maternelle (l’arabe). 

Analysons premièrement, la tendance de « tricher la langue »12 ou de « briser la langue 

pour dire l’autre de cette langue » 13. En 1977, quand Roland Barthes fait l’inauguration de 

son enseignement au Collège de France, il s’interroge sur le savoir et le pouvoir, en proposant 

d’une manière délibérée, une définition provocatrice de la langue qui est surnommée 

« fasciste ». Barthes affirme qu’il faut « tricher la langue » pour entendre et comprendre « la 

langue hors pouvoir » : 

                                                 
7 Djebar, Assia, 1999. Ces voix qui m’assiègent. Paris : PUM, 1999, p. 41 
8 Wieviorka, Michel, 1996. Entretien avec Thomas Ferenczi, Le Monde, le 8 octobre 1996, p. 15. 
9 Geyss, Roswitha, 2009. La littérature maghrébine de langue française : entre deux écritures, une écriture de 

l’entre-deux.  [en ligne] http://www.llcd.auf.org/IMG/pdf/GEYSS.pdf 
10 Djebar, Assia, 1999. Ces voix qui m’assiègent.  Paris : PUM, 1999, p. 56 
11 Geyss, Roswitha, 2009. La littérature maghrébine de langue française : entre deux écritures, une écriture de 

l’entre-deux.  [en ligne] http://www.llcd.auf.org/IMG/pdf/GEYSS.pdf 
12 Barthes, Roland, 1989. Leçon inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire au Collège de France, 

prononcée le 7 janvier 1977. Paris : Seuil. Points essais, 1989, p. 15 
13 Robin, Régine, 2003. Le Deuil de l’origine: une langue en trop, la langue en moins. Paris : Editions   Kimé, 

2003, p. 46 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)
BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 371 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

« Cette tricherie salutaire, cette esquive, ce leurre magnifique, qui permet d’entendre 

la langue hors pouvoir, dans la splendeur d’une révolution permanente du langage, je 

l’appelle pour ma part : littérature »14 

 

D’autre part, Régine Robin, affirme, dans  Deuil de l’origine (2003) qu’il faut « briser 

la langue pour dire l’autre de cette langue » : 

 

« Celan brise l’allemand pour s’y inscrire en creux. Il désarticule la syntaxe, injecte 

dans sa poésie des mots étrangers (français, hébreux, yiddish, espagnols), utilise des 

citations, une intertextualité poétique qu’il remodèle. Défaisant toute la joliesse du style et de 

l’écriture artiste, il tente de se rapprocher du cri, du bredouillement, du balbutiement comme 

pour mieux signifier que le sens est définitivement blessé, que la langue est blessée et que le 

sens ne peut plus faire irruption que dans les failles, les manques, le silence. »15 

 

Afin d’utiliser la terminologie de Barthes et Robin, les auteurs maghrébins 

d’expression française « trichent » et « brisent » la langue française pour rendre visible et 

pour entendre « la langue hors-pouvoir »16, dont « le sens est définitivement blessé »17. 

D’après Kateb Yacine, écrivain algérien d’origine berbère, les écrivains maghrébins 

« violent » la langue française et, en fin du compte,  « une langue appartient à celui qui la 

viole, et pas à celui qui la caresse »18 :  

 

« Ces écrivains (…) ouvrent le français aux autres voix (polyphonie), aux voix de leurs 

consœurs et confrères analphabètes pour proposer, grâce à cette multitude d’histoires 

écoutées jadis dans la maison maternelle ou recueillies au hasard de leurs pérégrinations, 

une autre version de l’Histoire (…), inscrivent dans la ‘chair’ même de la langue française, le 

rythme et les sonorités des autres langues (arabe classique et parlé, tamazight), grâce à 

l’allitération et à l’assonance et aussi grâce au rejet de la règle classique de la séparation 

des genres : ainsi, le recours à la  poésie est un moyen fréquemment utilisé pour tricher, pour 

briser la langue » 19 

 

Une autre caractéristique témoignant de l’hybridité de la littérature maghrébine      

postcoloniale d’écriture française est la subversion de la langue, un procédé utilisé par « le 

conteur créole »20 pour créer un langage coloré et exotique en introduisant dans la langue 

française des mots berbères ou arabes ou même en inventant des mots français à partir des 

termes créoles. Le but est de créer un langage qui est illustratif pour l’imaginaire poétique 

maghrébin, en utilisant des procédés qui ne sont pas propres au français. Un des meilleurs 

exemples est le titre même d’un roman appartenant à Assia Djebar, « L’amour, la fantasia », 

qui est un mélange entre un terme français et un terme berbère, car « fantasia » représente une 

                                                 
14 Barthes, Roland, 1989. Leçon inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire au Collège de France, 

prononcée le 7 janvier 1977. Paris : Seuil. Points essais, 1989, p. 15 
15 Robin, Régine, 2003. Le Deuil de l’origine: une langue en trop, la langue en moins. Paris : Editions Kimé, 

2003, pp. 18-19 
16 Barthes, Roland, 1989. Leçon inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire au Collège de France, 

prononcée le 7 janvier 1977. Paris : Seuil. Points essais, 1989, p. 15 
17 Barthes, Roland, 1989. Leçon inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire au Collège de France, 

prononcée le 7 janvier 1977. Paris : Seuil. Points essais, 1989, p. 19 
18 Kateb, Yacine., citation de Geyss, Roswitha, 2009. La littérature maghrébine de langue française : entre deux 

écritures, une écriture de l’entre-deux.  [en ligne] http://www.llcd.auf.org/IMG/pdf/GEYSS.pdf 
19 Geyss, Roswitha, 2009. La littérature maghrébine de langue française : entre deux écritures, une écriture de 

l’entre-deux.  [en ligne] http://www.llcd.auf.org/IMG/pdf/GEYSS.pdf 
20 Glissant, Edouard,  Introduction à une poétique du divers. Paris : Gallimard, 1996, p. 113 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)
BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 372 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

partie de la cérémonie du mariage chez les Berbères. Pour elle, et en général, pour l’écrivain 

maghrébin, l’arabisation de la langue française et l’introduction des termes berbères sont 

indispensables, le procédé étant considéré comme le seul permettant d’illustrer les troubles 

intérieurs et, en même temps, l’imaginaire maghrébin dans une langue étrangère.21 

La littérature maghrébine postcoloniale de langue française- un espace de combat 

identitaire 

L’Algérie est le pays qui a le plus souffert les  conséquences de la colonisation, parmi 

les trois pays du Maghreb. Pendant les 132 ans de la colonisation française, la culture et la 

langue du colonisateur ont eu le temps de s’imposer comme normes, sur ce territoire. En 

outre, le siècle de la conquête a représenté une période de violences interminables, car un tiers 

de la population civile a été décimée au cours « d’enfumades »22, de destruction des villages 

entiers, de razzias, mais aussi pendant la guerre non déclarée contre ce pays, à partir de 1954 : 

« La généralisation de la guerre fut à l’origine d’autres formes 

 de violence qui devraient être rangées facilement aujourd’hui 

 dans la catégorie des <crimes contre l’humanité >. C’est le cas 

 de la pratique des enfumades et des emmurements qui           provoquaient à chaque 

fois la mort de plusieurs centaines de personnes par asphyxie »23 

 

Le fait que l’écrivain colonisé s’accroche souvent au problème de l’identité comme 

une modalité de faire résistance au colonisateur est évident presque chez tous les auteurs 

maghrébins de langue française. Roland Barthes, affirme, dans son ouvrage S/Z, qu’ « à 

l’origine du récit, le désir ». 24 Compte tenu de cette affirmation, on trouve pertinent de 

s’interroger sur le désir collectif qui est à la base des récits maghrébins d’expression française 

portant sur la quête identitaire. Pour trouver la réponse à cette question, il est  nécessaire de 

penser premièrement au contexte historique de la colonisation française ; celui-ci nous aide à 

comprendre la douleur générée par les cicatrices qui ne vont pas s’effacer facilement de 

l’imaginaire collectif du Maghreb et qui donnent aux écrivains le droit de se révolter à travers 

la littérature. Ils abordent le récit identitaire par l’intermédiaire des thèmes comme le rapport 

colonisateur-colonisé, la revendication de la langue maternelle, l’être bilingue colonial, les 

traditions religieuses et culturelles, le bilinguisme imposé, la résistance, l’exil et la révolte. 

Tous ces thèmes représentent différents « désirs » du récit, comme le dit Barthes, ou 

différentes raisons pour écrire, tout en formant la base de la quête identitaire.  

On voit donc que le désir qui est à la base de la littérature maghrébine postcoloniale 

d’expression française se transforme en désir de révolte, « en inspirant et en créant des textes 

insurgés et insoumis » 25. Dans cette révolte et quête identitaire, les femmes, qu’elles soient 

rebelles ou victimes,  jouent un rôle extrêmement important, car elles sont regardées comme 

des protectrices de la mémoire identitaire maghrébine.  

« …tirer donc cette mémoire féminine, lambeau après lambeau,  

muscle après muscle, peut-être aussi souffrance après          souffrance, en tous cas 

lien après lien à devoir dérouler, pour ainsi donner vie…en langue française ! »26 

                                                 
21 Geyss, Roswitha, 2009. L’écriture « entre –les-langues » des auteurs maghrébins de langue française et des 

auteurs de « l’entre-des », Alternative Francophone, 1 (2), 2009, pp. 63-93.  
22 Sellam, Sadek et Albin, Michel, 1999. Parler des camps, penser les génocides. Paris : Albin Michel, 1999. En 

ligne : http://ldh-toulon.net/Conquete-de-l-Algerie-crimes-de.html  
23 Ivantcheva-Merjanska, Irène, 2011.  Assia Djebar et Julia Kristeva : choisir le français comme langue 

d’écriture. Cincinnati : M.A Univ. De Cincinnati, 2011. 
24 Barthes, Roland, 1976. S/Z. Paris: Points, 1976, p. 95 
25 Memmi, Albert. 1973. Portrait du colonisé précédé de Portrait du colonisateur et d'une préface de Jean-Paul 

Sartre. Paris: Gallimard, 1973, p. 139-140. 
26 Djebar, Assia, 1999.  Ces voix qui m’assiègent. Paris : PUM, 1999. P. 53 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)
BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 373 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

 

Cette mémoire garde les traces d’une oppression double, coloniale et masculine, et 

c’est pour cela que les écrivaines, comme Malika Mokeddem, Assia Djebar, Leïla Sebbar ou 

Maïssa Bey,  cherchent de se révolter par l’intermédiaire des voix littéraires qui leur donnent 

la possibilité de se libérer, de s’exprimer. Pour un écrivain « qui en tant que ‘pied noir’ était 

étroitement lié à l’esprit du Maghreb » 27, les efforts faits pour gagner la liberté sont des 

efforts « de l’home révolté »28, comme le nomme Albert Camus,  un homme qui lutte 

constamment contre toute forme d’oppression :  

 

« Qu’est-ce qu’un homme révolté ? Un homme qui dit non. L’esclave, à l’ instant où il 

rejette l’ordre humiliant, rejette en même temps l’état d’esclave lui-même. Le mouvement de 

révolte le porte plus loin qu’il n’était dans le simple refus. Il dépasse même la limite qu’il 

fixait à son adversaire, demandant maintenant à être en égal » 29 

 

L’oppression exercée par le colonisateur, dans les récits des auteurs comme           

Abdelkébir Khatabi, Kateb Yacine, Tahar Benjelloun, Rachid Boudjedra, Cheikh Hamidou 

Kane, Assia Djebar, Abdelwahab Meddeb, Leïla Seibbar ou Malika Mokeddem parmi tant 

d’autres, est ressentie comme  un abus venant également de l’ordre patriarcal qui caractérisait 

la  société maghrébine et du pouvoir colonial. Ces œuvres partagent un désir commun contre 

l’oppression du pouvoir colonial, une idéologie commune, une vraie poétique du  révolté.  30 

Un autre point commun de ces textes est le thème de la guerre qui est soit nationale, 

soit personnelle, intérieure, une guerre qui détermine l’écrivain de chercher la vraie identité 

nationale et intrinsèque à n’importe quel prix. Les héros de ces œuvres sont représentés par 

« toutes les minorités », comme le dit Driss Chraïbi 31, la littérature maghrébine d’expression 

française étant, en fait, une littérature des êtres marginalisés,  maltraités, et, particulièrement, 

des femmes colonisées, surnommées les « subalternes ». 32 Surtout pour les femmes  

maghrébines, la littérature a constitué le meilleur moyen pour prendre la parole, pour faire 

entendre les voix subalternes féminines. Par l’intermédiaire de la quête identitaire, la 

littérature maghrébine a joué aussi un rôle social, surtout pour les femmes. L’œuvre d’une 

écrivaine comme Assia Djebar se trouve aussi dans ce paradigme idéologico-littéraire ayant 

ses racines dans les quêtes existentielles et dans les faits sociaux, déterminant « la femme en 

morceaux » se révolter afin de se réinventer. 33 C’est grâce à cette idéologie commune pour la 

révolte que la littérature maghrébine postcoloniale de langue française abonde en un lyrisme 

orageux, un lyrisme qui évoque la quête identitaire :  

 

« Si la littérature véritable est remise en cause de toute littérature, elle ne peut être 

alors que sous la forme d’une subversion à la fois violente et contrôlée(….) Chaque culture a 

sa littérature sauvage, marginale, en rupture, et il me semble que celle-ci a un accent 

personnel, un lyrisme contrôlant le vertige par une conscience aigüe des contradictions… La 

                                                 
27 Geyss, Roswitha, 2009. La littérature maghrébine de langue française : entre deux écritures, une écriture de 

l’entre-deux.  [en ligne] http://www.llcd.auf.org/IMG/pdf/GEYSS.pdf 
28 Camus, Albert, 1951. L’homme révolté. Gallimard, 1951, p. 27. 
29 Camus, Albert, 1951. L’homme révolté. Gallimard, 1951, p. 27. 
30 Université Du Mirail, 2005. La Francophonie Arabe: Pour une approche de la littérature arabe francophone. 

Presses Universitaires du Mirail, no. 52, 2005. 
31 Chraïbi, Driss, 1982. La mère du Printemps. Paris: Seuil, 1982, p. 89. 
32 Bonn, Charles et Garnier, Xavier, Jacques, 1997. Littérature francophone. Paris : Hatier,   1997, p. 120. 
33 Djebar, Assia, 1997 « Femme en Morceaux » nouvelle de la collection Oran, Langue Morte. Actes sud, 1997. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)
BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 374 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

grande contradiction….réside dans le refus de la culture française et dans la volonté de 

recréer la langue française. »34 

 

La littérature maghrébine postcoloniale d’expression française est construite donc sur 

un grand paradoxe, une grande contradiction entre la révolte, la quête identitaire et 

l’expression de ces faits dans la langue du colonisateur. L’œuvre d’Assia Djebar représente un 

des meilleurs exemples illustrant cette aporie également dans ses textes et dans son  parcours 

biographique.  

Dans sa nostalgie du paradis perdu, l’écrivain maghrébin vit d’une manière obsessive 

le drame de l’être exilé de sa langue maternelle se sentant privé de toute communication    

véritable. L’aventure de cet écrivain colonisé ressemble bien à l’histoire de Sisyphe, car la 

quête identitaire ne l’aide pas à arriver à son essence, à l’être primordial qu’il était une fois. Il 

finit, donc, toujours « (…) par  un naufrage. D’où l’impossibilité de rejoindre ‘la rive    

sauvage’ selon le titre du roman de M. Dib »35 

Ecartelé entre différentes fidélités, appartenances et déterminations, l’écrivain 

maghrébin de langue française est obligé de choisir : « se taire ou dire l’indicible »36, un choix 

qui est toujours douloureux. Il finit par écrire dans la langue du colonisé, qui, pour lui, signifie 

la mort de ses racines ancestrales: il crée une « littérature de la mort »37.  

Le choc provoqué par la rencontre brutale avec l’Occident a déterminé l’écrivain de 

développer des passions plutôt pathologiques à ses racines, à son identité. « Les  micro-

identités et les macro-identités »38 qui normalement fonctionnaient efficacement dans la 

société traditionnelle,  deviennent impuissantes devant une modernité destructrice et cruelle 

comme celle du système colonisateur. La littérature algérienne en général, et celle d’Assia 

Djebar, en particulier, sont le produit de ce cataclysme qui a déterminé une vraie mystique de 

l’identité. Le concept de l’identité, dans la littérature maghrébine d’expression française, est 

construit sur une structure binaire, antagoniste, car l’écrivain se définit par opposition au 

colonisateur, ou à « l’Autre »39 comme le dit Assia Djebar.40 

La première période significative pour la littérature maghrébine, a été entre les années 

1950-1960, une époque marquée par le déchirement causé par la décolonisation, surtout en 

Algérie. En fait, la littérature algérienne est la partie la plus représentative de la littérature 

maghrébine d’expression française, car après plus de 100    années sous la domination 

française, l’Algérie a été fortement marquée par la colonisation. Les auteurs qui ont décidé 

d’écrire dans la langue de l’Autre, ont utilisé le français comme une arme de revendication de 

leur existence, de leurs droits, de leur propre culture et langue. Cette chose a déclenché, 

parallèlement, un fort trouble intérieur, portant sur la question de l’identité  qui est « une 

                                                 
34 Abdelkébir, Khatibi dans Dejeux, Jean, 1973. La littérature maghrébine de la langue française. Ottawa: 

Editions Naman, 1973, p.  67-68. 
35 Bouderbala, Tayeb , 2011.  Identité et altérité dans le roman algérien de langue française. Algérie : Université 

de Batna, 2014. 
36 Kateb, Yacine,  1956.  Nedjma, Ed Seuil, Paris 1956. 
37 Bouderbala, Tayeb,  2011.  Identité et altérité dans le roman algérien de langue française. Algérie : Université 

de Batna, 2014. 
38 Bouderbala, Tayeb,  2011.  Identité et altérité dans le roman algérien de langue française. Algérie : Université 

de Batna, 2014. 
39 Djebar, Assia, 1999. Ces voix qui m’assiègent. Paris : PUM, 1999, p. 41 
40 Bouderbala, Tayeb, 2011.  Identité et altérité dans le roman algérien de langue française. Algérie : Université 

de Batna, 2014. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)
BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 375 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

obsession de l’Autre, intériorisé/extériorisé »41, devenue « dans le contexte post-colonial, un 

phénomène de névrose sociale et de fixité maladive »42. 

En tout cas, en ce qui concerne la littérature postcoloniale algérienne il y a plusieurs 

thèmes dominants, tous ayant à la base le combat identitaire.  On remarque donc le thème de 

l’identité, de l’origine et de l’altérité,  le thème de la langue maternelle et du public, le refus 

de l’idéologie coloniale, l’affirmation du soi, le conflit culturel, l’exil, l’oralité, la société 

postcoloniale.  

Le thème de la langue maternelle et du colonisateur représente un autre thème obsessif 

pour tous les auteurs maghrébins de langue française, dès le début jusqu'à nos jours. Autour 

des années 60, il y avait beaucoup d’analphabètes au Maghreb. Leur culture était plutôt orale, 

qu’écrite. L’écrivain colonisé vit donc un double drame: il ne peut pas écrire dans sa langue, 

parce que, de toute façon, il ne la connaît pas assez bien car à cette époque-là on  apprenait le 

français à l’école ; en même temps, il est toujours privé de son public naturel, autochtone. Par 

conséquent, il doit écrire pour l’Autre, pour un public européen qui a été une fois son 

bourreau. Le drame linguistique de l’écrivain maghrébin est construit sur deux  univers qui 

s’opposent, car il possède deux langues qui n’ont pas un statut égal et qui représentent soit 

l’univers du colonisé, soit celui du colonisateur. Ce thème domine les œuvres de nombreux 

auteurs maghrébins, comme Assia Djebar qui dit « Le français est ma langue    marâtre » dans 

son roman L’amour, la Fantasia (1985). Citons encore Malek Haddad, dans Je t’offrirai une 

Gazelle (1959) « Je t’aime. En arabe,  c’est un verbe qui  dépasse l’idée ». Mais aussi : « Il dit 

“ Ah ! Bon ? ” quand il n’y a rien à dire ? Il admire les Français parce qu’ils savent parler. La 

langue est peut-être française »43. Mais, de toute     façon, pour lui, la langue française 

symbolise l’exil : « Je suis moins séparé de ma patrie par la Méditerranée que par la langue 

française »44 

Il est évident que pour chaque auteur la situation a été différente, car le passée          

historique et la vie des Algériens, Marocains ou Tunisiens ont été différents. Ils ont été,    

pourtant, réunis dans leur textes, par des thèmes communs, comme on a déjà démontré, afin 

de  revendiquer des objectifs et des valeurs culturels communs : le désir de s’exprimer        

librement, de pratiquer leur culture et leur tradition et le désir de retrouver la vraie identité. 

L’écrivain, comme le disait Albert Memmi, avait et a encore, la responsabilité de représenter 

la voix de son peuple : 

 

« L’écrivain est irremplaçable dans son rôle spécifique :il est l’expression des 

inquiétudes de la société,  de ses doutes, et même de sa lutte contre elle–même,  de sa 

négativité. [...].Il faut qu’une société accepte et supporte une certaine dose de mise en 

question,  et c’est là le travail des écrivains »45 

 

Cette responsabilité d’être la voix publique du peuple représente aussi un point    

commun et spécifique chez tous les auteurs maghrébins, femmes ou hommes. A une époque 

où les intellectuels étaient marginalisés, ils ont eu le courage d’exprimer le refus de l’autorité 

coloniale, de lutter dans le combat contre l’exclusion sociale, de dévoiler les abus, les        

discriminations des sexes ou de la couleur. Par dénoncer la misère sociale et également      

                                                 
41 Bouderbala, Tayeb, , 2011.  Identité et altérité dans le roman algérien de langue française. Algérie : 

Université de Batna, 2014., p. 8 
42 Bouderbala, Tayeb, , 2011.  Identité et altérité dans le roman algérien de langue française. Algérie : 

Université de Batna, 2014., p. 8 
43 Haddad, Malek, ,2003 Je t’offrirai une gazelle. Institut du Monde Arabe français, 2003. p. 57. 
44 Haddad, Malek, comme cité en Memmi, Albert, 1985.  Écrivains francophones du Maghreb,  Paris : Seghers,  

1985,  p.159 
45Memmi, Albert, 1968. Présence du Maghreb,  déc.1967–janv.1968,  p.26–27. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)
BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 376 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

culturelle, les écrivains ont réveillé dans la conscience des foules le désir d’exprimer leur 

identité, de montrer les particularités de leur culture et société. C’est pour cela que la          

littérature maghrébine postcoloniale de langue française est tout d’abord une littérature du 

combat identitaire, un espace de questionnement identitaire.  

Conclusions 

            Cet exposé s’est proposé d’illustrer la littérature maghrébine postcoloniale 

française comme un espace de questionnement identitaire, comme un imaginaire de l’altérité 

et de la quête identitaire en même temps. L’analyse est centrée surtout sur les aspects 

culturels, linguistiques et psychologiques caractérisant les œuvres des écrivains maghrébins 

de langue française et vers la transformation de ces aspects en travail esthétique, symbolique 

et poétique.  

Le plus important problème de la littérature maghrébine de langue française reste 

l’identité des écrivains maghrébins qui ont choisi le français, une identité essentiellement 

hybride, une identité qui s’est construite et s’est reconstruite sens cesse. On a essayé de 

démontrer que cette identité hybride a donné naissance à une « hybridation intertextuelle »46, 

par l’intermédiaire de diverses stratégies de « briser »47 la langue ou de « tricher »48. La 

littérature maghrébine postcoloniale d’expression française est devenue ainsi une littérature 

qui est forcément un espace de questionnement identitaire, tout en illustrant les autres voix, 

les autres langues, les autres identités qui entourent l’écrivain maghrébin qui a fait le 

compromis d’écrire dans la langue de l’Autre, comme le dit Assia Djebar.   

En utilisant une bibliographie à la fois littéraire et critique, notre mémoire a passé en 

revue les traits spécifiques de la littérature maghrébine de langue française afin de réaliser un 

aperçu également diachronique et synchronique portant sur l’intégration de la culture et de la 

langue française dans les œuvres des auteurs maghrébins. On a présenté une perspective 

d’ensemble concernant l’influence et l’impact de la langue française sur les écrivains 

maghrébins d’expression française et on a mis l’accent surtout sur le contexte historique, 

social et culturel qui a favorisé l’apparition et la multiculturalité de cette littérature. Notre 

attention a été dirigée d’une manière particulière vers les raisons qui ont dicté le choix de la 

langue de l’Autre et vers le conflit identitaire  engendré par ce contexte afin de dévoiler les 

traits spécifiques des textes littéraires  maghrébins de langue française. 

Pour conclure, le rapport entre altérité et identité a engendré tout un imaginaire 

poétique et culturel où les images, les représentations, les mythes et l’histoire ont laissé des 

empreintes dans toutes les créations littéraires maghrébines postcoloniales de langue 

française. L’imaginaire colonisé s’est superposé à l’imaginaire autochtone qui, après avoir 

gagné l’indépendance, a eu du mal à se reconstituer d’une manière souveraine et de se 

détacher du rapport à l’Autre. Ce processus lent de décolonisation de l’imaginaire représente 

l’un des plus douloureux troubles intérieurs des écrivains maghrébins qui cherchent par 

l’intermédiaire de la création littéraire les valeurs authentiques de leur culture, leur vraie 

identité.  

Finalement, grâce à son alchimie spécifique et par son comportement culturel et       

linguistique, la littérature maghrébine postcoloniale de langue française a réussi à            

transformer la quête identitaire en un manifeste littéraire d’intertextualité et interculturalité, 

                                                 
46 Geyss, Roswitha, 2009. La littérature maghrébine de langue française : entre deux écritures, une écriture de 

l’entre-deux.  [en ligne] http://www.llcd.auf.org/IMG/pdf/GEYSS.pdf 
47 Robin, Régine, 2003.. Le Deuil de l’origine: une langue en trop, la langue en moins. Paris : Editions Kimé, 

2003, p. 46 
48 Barthes, Roland, 1989. Leçon inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire au Collège de France, 

prononcée le 7 janvier 1977. Paris : Seuil. Points essais, 1989, p. 15  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)
BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 377 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

connu dans tout le monde. « Terre du Soleil couchant »49 qui se trouve au carrefour de trois 

continents, le Maghreb a hérité de grandes civilisations qui ont produit une littérature      

transculturelle de dimensions internationales : la littérature postcoloniale maghrébine 

d’expression française. 

 

Acknowledgements  

This publication was financially supported by the PROGRAMUL 

OPERAŢIONAL SECTORIAL DEZVOLTAREA RESURSELOR UMANE 2007-2013 

AXA PRIORITARĂ 1 „Educaţia şi formarea în sprijinul creşterii economice şi dezvoltării 

societăţii bazate pe cunoaştere” DOMENIUL MAJOR DE INTERVENŢIE 1.5 

„Programe doctorale şi post-doctorale în sprijinul cercetării”  through the project „Sistem 

integrat de îmbunătățire a calității cercetării doctorale și postdoctorale din România și de 

promovare a rolului științei în societate” POSDRU/159/1.5/S/133652. 

BIBLIOGRAPHIE : 

BIBLIOGRAPHIE CRITIQUE 

Barthes, Roland, 1976. S/Z. Paris: Points, 1976. 

Barthes, Roland, 1989. Leçon inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire au 

Collège de France, prononcée le 7 janvier 1977. Paris : Seuil. Points essais, 1989. 

Bonn, Charles et Garnier, Xavier, Jacques, 1997. Littérature francophone. Paris : 

Hatier, 1997. 

Bouderbala, Tayeb , 2011.  Identité et altérité dans le roman algérien de langue 

française. Algérie : Université de Batna, 2014. 

Camus, Albert, 1951. L’homme révolté. Gallimard, 1951. 

Chraïbi, Driss, La mère du Printemps. Paris: Seuil, 1982. 

Dejeux, Jean, 1973. La littérature maghrébine de la langue française. Ottawa: 

Editions Naman, 1973. 

Djebar, Assia, 1999. Ces voix qui m’assiègent. Paris : PUM, 1999. 

Djebar, Assia, 1997 « Femme en Morceaux » nouvelle de la collection Oran, Langue 

Morte. Actes sud, 1997. 

Glissant, Edouard, 1990.  Poétique de la Relation. Paris : Gallimard, 1990. 

Haddad, Malek, 2003. Je t’offrirai une gazelle. Institut du Monde Arabe français, 

2003. 

MEMMI, Albert, 1985.  Écrivains francophones du Maghreb,  Paris : Seghers,  1985.   

Hall, Stuart, 2008. Identités et cultures. Politiques des Cultural Studies. Paris : Ed. 

Amsterdam, 2008. 

Ivantcheva-Merjanska, Irène, 2011.  Assia Djebar et Julia Kristeva : choisir le 

français comme langue d’écriture. Cincinnati : M.A Univ. De Cincinnati, 2011. 

Kateb, Yacine,  1956.  Nedjma, Ed Seuil, Paris 1956. 

Labariere, Jean-Pierre. Le Discours de l’altérité.  Paris : PUF, 1983.  

Memmi, Albert. 1973. Portrait du colonisé précédé de Portrait du colonisateur et 

d'une préface de Jean-Paul Sartre. Paris: Gallimard, 1973. 

Memmi, Albert, 1968. Présence du Maghreb,  déc.1967–janv.1968. 

Robin, Régine, 2003. Le Deuil de l’origine: une langue en trop, la langue en moins. 

Paris: Editions Kimé, 2003. 

                                                 
49 Bouderbala, Tayeb, 2011.  Identité et altérité dans le roman algérien de langue française. Algérie : Université 

de Batna, 2014 . 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)
BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 378 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Yigbé, Dotsè, 1997. Fetichsimus als Alterität : am Beispiel kolonialer Literatur über 

Togo : Richard Küas, Felix Couchoro und David Ananou. Frankfurt a. M. : IKO-Verlag für 

Interkulturelle Kommunikation 1997. 

 

ARTICLES 

Université Du Mirail, 2005. La Francophonie Arabe: Pour une approche de la 

littérature arabe francophone. Presses Universitaires du Mirail, no. 52, 2005. 

Wieviorka, Michel, 1996.  Entretien avec Thomas Ferenczi, Le Monde, le 8 octobre 

1996. 

 

SITOGRAPHIE 

Geyss, Roswitha, 2009. La littérature maghrébine de langue française : entre deux 

écritures, une écriture de l’entre-deux.  [en ligne] 

http://www.llcd.auf.org/IMG/pdf/GEYSS.pdf 

Rao, Sathya, 2006. L´écriture post-coloniale en traduction: entre résistance et 

déplacement. Contribution à une théorie post-coloniale du langage [en ligne] 

http://orees.concordia.ca/rao.html 

Rousseau, Audrey, 2011. Mémoires et Identités Blésées en Contexte Postcolonial: La 

Commission de Vérité et de Réconciliation du Canada. Université du Québec à Montréal, 

2011. [en ligne] http://www.archipel.uqam.ca/4355/1/M12232.pdf 

Sellam, Sadek et Albin, Michel, Parler des camps, penser les génocides. Paris : Albin 

Michel, 1999. [en ligne] http://ldh-toulon.net/Conquete-de-l-Algerie-crimes-de.html  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:43 UTC)
BDD-A21975 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

