JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue n0.6/2015

ARGHEZI - BETWEEN RUGA AND RUGACIUNE (PRAYER)

Mina-Maria RUSU
“Apollonia” University of lasi

Abstract: Arghezi fluctuates between veneration and denying the divinity. Psalms are known
for revealing these experiences. We aimed to study the relationship between man and divinity
within the poems that have things in common with pray or which are requests addressed to
the divinity. The poet distinguishes between sacrifice and sacrilege, postures attributed for
sacred and profane, providing adequate conditions for the eschatological myth. The
Arghezian world is a mixture of pure and impure, fascination and horror, interdiction and
transgression, characterized by the eternal seekings and doubts.

Keywords: cry, pray, numinous, eschatological myth, tragic sense.

Opinii contradictorii despre opera argheziana contureaza, dintr-o anume perspectiva,
personalitatea artistici ce va domina autoritar poezia veacului posteminescian. In 1923,
Lovinescu il definea printr-o constanta a sufletului sau: acel suflet faustian in care se ciocnesc
principiile contradictorii ale omului modern!. Antitezele isi gisesc echilibrul in ,boala”
pentru care, resemnat, poetul declara: /mi caut leacul/ Si la Dumezeu si la Dracul. Lui Serban
Cioculescu, fiinta argheziand i se aratd intr-o permanentd pendulare intre angelism gi
demonism, spiritualitate si materialitate, puritate si abjectie, umilinta si trufie, impdcare §i
rdzvrdtire, gingdsie §i vigoare, suavitate §i asprime, rafinament si stingdcie’. In acest
context, poezia devine, pentru el, o cale de iesire din sine, un loc geometric al ek-stazei, unde
intalnirile cu Dumnezeu par a fi unic tel existential. De aceea, intre tragic si sublim, deseori
apare semnul egalitatii, fie cad suferinta nesfarsitelor cautari provoacd deznadejdea esecului,
fie ca lumea suprema, cereasca, este reper al lui Dumnezeu.

In anul 1914, o Rugdciune, singura, de altfel, din lirica argheziana, evocd momentul
crearii omului, cand pacatul originar pare imprimat genetic de Dumnezeu creaturii sale.
Cutezanta interogatiilor se naste din constiinta limitei si mai ales din sentimentul tragic al
mortii; poetul nu-i multumeste Tatdlui cd 1-a zamislit, ci-i reproseazd imperfectiunea
umanului. Dumnezeu devine motivul impasului arghezian®: De ce starnisi tarana si viu m-ai
zamislit,/ Daca-nceputului i-ai dat sfarsit/ De mai-nainte de-a fi si-nceput?/ De cdnd te-ai
murdarit pe degete de lut/ Vremelnic si plapand tu m-ai facut/ Poti cere o durata
aceluia-njghebat/ Din tind, trup si suflet cu scuipat? (s.n.) (Rugdciune) In fapt, rugiciunea
are in subtext evidente accente de blestem. Tonul este protestatar, iar textul evocd o
cosmogonie al carei autor a dovedit atat lipsa de inspiratie, cat si amatorism: Tu ai ramas de-a
pururi §i viata noastrd piere./ Te multumesti CU-atdta mdngdiere/ Cd singur, intre Nequri, esti
vesnic, sorocit/ Prin marturia celor ce-au murit.(s.n.) Aici, Dumnezeu are veleitati satanice,
departe de lumina si viata vesnica ale raiului crestin. Traim senzatia haosului primordial, pe
care divinitatea se complace sa-1 administreze, incapabild de a-1 cosmiciza sau macar de a-i
face retusuri. In acelasi timp, ura creaturii izbucneste, ca solutie ultima, in fata celui a carui
indurare n-a putut-o cuceri, caci milostenia pare a lipsi dintre atributele Atotputernicului.

! Lovinescu, E., Istoria literaturii romédne contemporane, vol. 1, 11, 111, Ed. Minerva, Bucuresti, 1981
2 Cioculescu,Serban, Aspecte literare contemporane, Ed. Eminescu, Bucuresti, 1974
3 Ciopraga, Constantin, Amfiteatru cu poeti, Ed. Junimea, lasi,1995

88

BDD-A21939 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:08 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

Alte doua texte se numesc simbolic rugd, iar nu rugdciune, poetul facand distinctie
intre aceste moduri de adresare. Alte doud texte poetice - Ruga de seara si Ruga de vecernie -
se constituie in confesiuni, din care transpar framantérile unui suflet chinuit de cautari ce
urmaresc atingerea absolutului. Le-am numi, mai curdnd, spovedanii care tradeaza fie
sentimentul culpei, fie al prea-plinului sufletesc, ori al revoltei impotriva propriilor limite, sau
chiar al aspiratiei spre o schimbare de stare, de la materia trecatoare, la spiritul peren.
Identificdm astfel o acutizare a constiintei tragice si un elan modelator al unei conditii noi,
virtuale, atasate celei divine, transcendente. In Ruga de vecernie, aceasta noua stare de destin
este trditd chiar, ca §i cum simpla ei imaginare ar fi trecut in materialitatea universului real;
poetul se crede cand sfdntul palid, sfdrsit si blind pe cruce, cand biciul ce-/ izbeste si-
sdngera-n obraz, in care, un spirit nou, captiv, recuperat dintr-o poteca a humii si tutelat de o
stea mai noud, capata virtuti sacre.

Noua ipostaza, aceea a eroului din suflet, conduce spre o personalitate in care vocatia
sacrificiului biruie conditia umana, transgresand astfel limitele si integrandu-se intr-un univers
dezmarginit: Si voia mea de bine, frumos si adevair,/ Ingdduie sd-si tie si-acolo-n gdanduri
Jjugul./ Simtindu-mi spinii fruntii iesind cu spini prin par,/ Sunt cel dintdi porunca s-0 dau:
Aprindeti rugul/ Ca sfantul in cenusa subt ochii mei sa piara,/Ca dreptul sa-si strecoare-n
urechea mea scrasnirea/ Inmormdntat in lemne si-nvaluit in pard!/ Si-n mine bate-n palme,
migcatd, omenirea. Finalul patetic, coplesit de interogatii, conserva imaginea unui solilocviu
in care poetul, convertit la vesnicie prin creatie, cere imperativ divinitatii pacea si rabdarea
care sa-i deschida universul ascuns al omenirii. Doud verbe exprima singurele actiuni pe care
ar vrea sd le conjuge la viitor - a cduta si a canta - a caror complementaritate evoca doud
tipuri de existentd: una zbuciumata, omeneasca, intr-un perpetuum mobile (a cauta) si alta
armonioasa, linistita si divina (a canta).

Continuand ideea unei existente creatoare, Rugd de seard o surprinde cand pustiita de
un timp trecator, cand populata de crancene reprosuri, cere Infinitului slava de milligram/ De
praf suflat in univers. Sesizdm astfel grefarea structurilor sacre ale unui Dumnezeu
impersonal pe dimensiunea absoluta a timpului - Infinitul. Obsedat de curgerea-i ireversibila
si activand nostalgia timpului paradisiac, se doreste recuperarea lui, de data aceasta prin
bunavointa fortelor demonice: Demonic infinit!/ Descinde-n mine cum descend/
Tenebrele-ntr-un schit,/ In care sunete se-ntind/ Dintr-o cupola spre zenit,/ Stropitd-n Crestet
cu argint. Monorima creeaza un stil incantatoriu, ca intr-un descantec, deschizand drumul
spre magic. Investirea cu puteri sacre se va petrece la nivelul cuvantului. Astfel Logosul divin
alienat 1si recapatd vigoarea originard, care ar putea re-crea Lumea cu o alta fata, limpede si
blanda. Textul poate fi o ars poetica, prin care Arghezi isi declard intentiile si, mistuit de har,
se leapadda de trup, spre a-si instala spiritul in vesnicul mit al cosmogoniei: Si
ma-nghite-ntreg, in haos,/ Umil, senin si multumit/ Ca las in urma mea repaos,/ Si-0 foaie
noud de adios/ La cartea vecinicului mit,/ In care visul mi-i strivit/ Ca un vidstar de margarit.
In viziunea lui, cosmogonia apare ca un produs hibrid al magicului si religiosului. Cei doi orbi
par a fi miticii creatori ai lumii, Fartate si Nefartate, deposedati insa de har, situati la un hotar,
nentreruptd margine de gol,/ Intre lumind si-ntre raddcind. Prezenta fiului lui Dumnezeu
devine salvatoare prin gest si cuvant: Isus intinde mdna, si/ S-a luminat lumea de zi. Si aici,
ruga se converteste in miracol, conducand, inevitabil, spre sentimentul certitudinii in legatura
cu existenta transcendentului. Oricand, cei doi o pot transforma in secventa de rugaciune, caci
prin ea, umilinfa neajutoratului si increderea oarbda cd i se va Implini cererea determind
intrarea in dialog cu divinitatea.

Desi numai o poezie poarta titlul de Rugdciune, in opera argheziana sunt si alte texte
care se incadreazd in canoanele genului confesiv. Spre exemplu, volumul izvorat in urma
experientei din inchisoare, Flori de mucigai, cuprinde secvente de rugaciune nascute la limita
puterii omenesti de a suferi. Dumnezeu este un sprijin moral al condamnatilor, forta tutelara a

89

BDD-A21939 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:08 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

sufletului care, treptat, se desprinde de un trup din ce in ce mai bolnav ndzuind sa urce la
ceruri. Milostenia divina coboara in celule, iertand greseli si alinand suferintele fizice si
morale ale unor oameni a caror zbatere intre viata si moarte devine un mod de a trai. Prezenta
divind genereaza miracole, solilocviile iau locul spovedaniei pacatosului cu fruntea plecata,
care, prin pocdintd, se elibereaza de tarele profanului si accede la sacru.  Exacerbarea
tragismului existential, neputinta omului in raport cu omnipotenta divina si ideea destinului
neindurdtor al celor din temnitd nu le umbresc rugaciunea, ci, dimpotriva, o transforma intr-un
solilocviu disperat: E de lege crestind./ Se inchind./ E smerit, bate metanii,/ Da acatiste, face
sfestanii,/ Liturghii si sarindare./ Pldinge la icoana mare. (Candori) Deloc intamplator,
Arghezi simte nevoia unei constatari ce deschide sensurile metaforice ale rugaciunii; el vede
un detinut rugandu-se si prin acest gest, singurul care i-a mai ramas de facut intre zidurile
inchisorii, pacatele i se spulberd: Si-i nevinovat ca un trandafir/ In oddjdii de serasir...
(Candori) Cu rolul ei purificator, rugiciunea e calea pociintei, urmati de accesul la sacru. In
opera lui Arghezi, acest gen de adresare catre divinitate apare, de obicei, interiorizata
profund, iar Dumnezeu se comunicd bland, inefabil celui care il invoca®. In acelasi sens,
Cintecul Mut e un adagio la Candori. Adoptind un ton descriptiv in detalii aproape
naturaliste, dublat de naratiune, poemul este, de fapt, un text moralizator, al carui mesaj
serveste ideea ca Dumnezeu este cel care impaca si iarta pe acela care, asemeni lui lisus,
suferd. E un fel de reiterare a mitului Mantuitorului, adus la scara strict umana, lipsit insa de
nimbul altruistului erou biblic. Se pare ca celula inchisorii devine loc in care profanul, in
aspectele sale degenerate, prin suferinta omului, devine sacru. Tot aici, Dumnezeu coboara ca
intr-un adevarat altar, urmat de alaiul divin, Cu toiag, cu ingeri §i sfinti, iar in celuld se
desfagoara un ritual, prin care sufletul pacatosului iertat urca la ceruri: Doi ingeri au adus o
carte/ Cu copcile sparte,/ Doi o icoand,/ Doi o carmd, doi o coroana. Muribundul vorbeste cu
prezentele divine, pregatindu-si marea calatorie spre patria cereasca: Scara din
Cereasca-mparatie/ Scoboara in infirmerie,/ Pe trepte de clestar,/ Peste patul lui de tdlhar.
Efectul este uluitor, caci: Zabrelele s-au indopat cu faguri de cer,/ Si-au atdrnat candele de
stele/ Printre ele./ Ferestrele inchise/ S-au acoperit cu ripide si antimise/ Si odaia cu mucigai/
A mirosit toata noaptea a rai. Asistam la transgresarea hotarelor sacrului prin convertirea
intunericului in lumina §i a materiei in spirit. Dimineata, miracolul nocturn se destrama,
lasand trupul fara suflet. Constatarea provoaca aceeasi intrebare: unde e Dumnezeu?- cel care
rostuieste drumul sufletelor spre rai.

In Mortii, ideea este argumentati cu imaginea unei divinitati distantate de omenire,
impartind dreptatea si pedepsind greseala: Pe la aprinsul stelelor de ceara,/ Mai trecefi o
data/ La judecata. Grotescul domina Florile de mucigai atat prin eveniment, cat si prin
chipurile celor ce populeaza universul decazut, sumbru; aplecarea catre umanitatea degradata
fizic si moral - rebut al Creatiei dintai - cu mutilati al caror chip diform evoca haosul, induce
ideea unui mit eshatologic, pe care, in lirica argheziana il descopera alaturi de mitul
cosmogonic. Se pare cd autorul este convins ca sacrificiul inseamnd facerea de sacru si de
aceea 0 poezie ca Sfintul aduce in prim-plan fiinta fragila, jucarie de lut pe care Creatorul a
uitat s-o innobileze cu un chip omenesc. Doar sufletul inchis intr-o carapace de huma
contorsionata de chinuri este liber, plutind, asemeni lui lisus, pe deasupra apelor si evocand
increatul si nimbul sau sacru, activat prin Facere: Auzi-l, trece. Gdtlejurile sale/ Taraganeaza
geamdtul agale./ In glasul lui de mut/ Bombdne Cuvintul dintru inceput/ Ce se purta chiords
pe ape. (s.n.) Paradoxul survine imediat, activind sentimentul tragic al vietii omenesti,
perisabile: O musca-i suge lacrima din pleoape. (s.n.) Continuand obsesiv  sondarea
conditiei umane, in care sacrul in stare latenta este umbrit de un timp incompatibil, Ceasul
de-apoi surprinde treptele Marii Treceri si poartd in sine ideea de moarte. Admirabil, poetul

4 C. V. Diaconescu, art. Creatia literara de inspiratie crestind ortodoxa, in Studii teologice, 1992, p.129

90

BDD-A21939 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:08 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

asociaza epitetul-metafora valorilor timpului; celui cosmic, etern, i se atribuie ora de bronz §i
de fier, cu sonorititi grave, in care se regisesc ecourile timpului primordial. In ansamblu,
poezia pare un joc in care mutand abil, in chenarul timpului, cuvintele ord, ceas, vreme omul
incearcd sa evite conditia-i tragica. Si totusi, glasul orei de praf - expresie a neiertatorului
timp cronologic - prabuseste sperantele intr-o constatare tragica: Azi-noapte, sord,/ N-a mai
batut nici o ord. Asistim la instalarea tarziului ca expresie a epifaniei refuzate®. Desi in
subtext transpare rugdciunea, glasul nu o rosteste; discretia se manifesta aici nu ca un semn al
slabiciunii omenesti in fata transcendentului, c¢i ca un protest pentru conditia tragica a
creaturii, careia Creatorul ii inchide portile timpului etern. Undeva, intr-un simbolic
solilocviu, exilata intr-o oaza de liniste, creatura devenita Creator constata: Trudim o viatd,
Doamne, ca sa ajungem firea/ Si ea dintr-o povara si-un chin isi face joc/ De frumuseti
gingase, smerindu-ne gradina./ [...]/ Ce-i munca si osanda la ea e-nchipuire/ Din basm in
basm si-aruncd funinginea de aur/ Si-acelagi grai da moarte si da si nemurire. (Aleluia) Si
totusi, se pare ca scanteia divind a coborat in creatie, caci fugi spre piscuri goald si vie,
dandu-i celui ce-a zamislit-o sentimentul ca el insusi a cucerit astfel eternitatea celesta, unde
se afla sélasul celui fara varsta, fara tarm, fara vama. (A venit) Foarte tarziu, spre apusul
poetului, Ghiersul ingdnat ¢ o rugaciune in care pacatele marturisite se spulbera, iar
concluzia e relevanta pentru relatia lui cu Dumnezeu: Obisnuit cu pasul, ti-l astept/ Cu
mdinile unite-a smerenie, la piept./ Un jilt in dreptul rafturilor pline/ Sta pregatit, naluca,
pentru tine./ Vream sa-ti sarut odata opinca de lumina,/ Dar, ca si mine, nu §tii ce-i tihna si
hodina.

Stiinta de a muri naruie vecia, fard ca vreo rugiciune s-o poatd salva. Pamantului,
Arghezi 1i descopera virtutile sacre, pe care, reevaluandu-i-le poetic, i le transforma in
dimensiune dominanti. In acest sens, poezia Sfantule este textul liric declarativ ce insumeaza
argumentele sacralitatii teluricului. Abia acum dupa negari si interogatii chinuitoare, dupa
dialoguri cu divinitatea antropomorfizata - intotdeauna esuate - el traieste satisfactia creata de
revelatia asteptata inca din psalmul in care exclama revoltat si deznadajduit: Vreau sa te pipai
si sa urlu: «Estep!. Pentru el, numai sacrul palpabil are valoare, deoarece, trebuie sa
recunoastem, ne aflam in fata unei creaturi cu vocatii uzurpatoare, fiu mult prea independent
al Tatalui ceresc, fiinta in care insusi harul divin revarsat cu prea multd generozitate provoaca
o detagare aproape absolutd fatd de forta supremd. Arghezi ia pe cont propriu cosmicizarea
lumii. Facerea este reiteratd constient, intr-un sir de schite succesive finalizate ntr-un
monument concret Inchinat sacrului: Lumea-cuvdnt. Fie si numai pentru atat, poezia Sfdantule
meritd citatd in intregime, caci insusi vocativul din titlu nu are sensul reprosurilor si al
interogatiilor cutezatoare din Psalmi, ci reprezinta o rugaciune intr-un singur cuvant, limpede
si sincerd, marturisind coplesitorul sentiment al descendetei Fiului din Mama-Natura, al
consubstantialitatii. Comuniune si subordonare linistitd, si mai ales certitudinea eternitatii
fiintei umane, iata doar cateva vibratii sufletesti ce se degaja din acest solilocviu tulburator:
De cate vremuri ti-1 tot tii inchis/ Nu stiu ce ai viata, vis,/ Bine, rau,/ In stransul pumnului
tau?/ Tii in mand fum, cenuse, foc?/ Ti-am descantat-0 ca pe un ghioc,/ Sfdntule,/ Pamdntule.
(s.n.)/ Nici cdntecul, nici ruga n-au descremenit/ Zaua de granit./ N-au dezlipit destele/ Nici
daltile, nici clestele./ Tu esti, oare, Sfinxul din poveste/ Care stie ce este si ce nu este,/
Dincolo de litera si pravila,/ Negura, namila?/ Umbla omul, vantul §i fiarele/ Sa te rdcdie cu
ghearele,/ Vii./ Nici nu simti, nici nu stii. O constatare n aceeasi linie se Intrevede in
Baraganul. De asta data, poetul atribuie pamantului calitatile pe care le are Dumnezeu in
raport cu omul, dupa savarsirea pacatului originar: Dai tuturor cu juramant/ Un petic de
brazda si-o groapa./ Dupa ce le-ai dat pdine si apa/ Li le iei inapoi/ Si-ti hranesti buruiana

5 Cf. Crohmalniceanu, Ovid S., Literatura romdnd intre cele doud rdzboaie mondiale, Ed. Minerva, Bucuresti,
1974, p.36

91

BDD-A21939 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:08 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

tapoasd si pepenii goi/ Indoit,/ Cu mdzgd trdita si suflet dospit. (s.n.) Admirabil, ultimul vers
defineste metaforic conditia tragica a fiintei umane iar constatarile continua ca argumente ale
acesteia: In sufletul tiu sufletele lor,/ Ale tuturor. /[...]/ Dintr-o vitd, a ramas curatd/ O
batista patrata. Finalul poemului propune o inedita imagine materiala a timpului profan care
trece 1n timp sacru, printr-0 adecvare la eternitate; momentul apare ca o dematerializare: Cand
nu mai are timpul nici trup, nici 0s. (s.n.) Fascinatia timpului sacru, trait intre ruga si
rugaciune pare a fi pus stdpanire pe fiinta omului, dandu-i credinta ca viata pamanteasca e o
goana care are drept scop debarasarea de urmarirea ucigatoare de catre Cronos. Viata capata
astfel sensul luptei cu acesta si este obiect de disputd intre zei si Dumnezeu. Timpul,
masurabil ca valoare profana si infinit ca dimensiune a sacrului, devine obsesie a creaturii
angajate in actul transgresarii propriilor limite. De aceea, sentimentul ca axa timpului are un
ieri si un maine dispare; omul se sustrage clipei profane inlocuind-0 cu o valoare psihologica
in care aceasta, prin dilatare, poate dobandi configuratia eternitatii: Ziua de ieri S-a finut dupa
mine// [...]/ Si la o raspdntie cu statui/ S-a intors, vazand ca nu-i.l S-a pierdut neputincioasd
si pribeagad/ Dupa ce vremea intreagd/ M-a urmat, pas cu pas, pana azi/ La amiazi.(O i)

Concluzia este, de fapt, un avertisment si o chemare a omului la a-si depasi propria-i
conditie: Cine si-a pierdut o zi cdt o viatd/ S-o caute repede. Se innopteaza. Se lasa ceata.
(s.n.) (O zi) Distingand intre sacrificiu si sacrilegiu, poetul le atribuie subtil sacrului si
profanului, compunand o lume in care pur si impur, fascinatie si groazd, interdictie $i
transgresare coexista ireconciliabil, oferind prilej de eterne cautari si indoieli. El insusi, robit
de sacrul din transconstient doreste sa-l1 releve in sfera constiintei prin identificarea
elementului numinos® din lumea profana.

Bibliografie:

Arghezi, Tudor, Scrieri | — XXIV, E.P.L., Bucuresti, (1962-1974)

Cioculescu, Serban, Aspecte literare contemporane, Ed.Eminescu, Bucuresti, 1974

Ciopraga, Constantin, Amfiteatru cu poeti, Ed. Junimea, Iasi, 1995

Crohmalniceanu, Ovid S., Literatura romana intre cele doua razboaie mondiale, Ed.
Minerva, Bucuresti, 1974

Diaconescu, C. V., art. Creatia literara de inspiratie crestind ortodoxa, in Studii
teologice, 1992

Lovinescu, E., Istoria literaturii romdne contemporane, vol. 1, 11, 1l1l, Ed. Minerva,
Bucuresti, 1981

Otto, Rudolf, Sacrul, Ed. Dacia, Cluj, 1996

Otto, Rudolf, Despre numinos, Ed. Dacia, Cluj, 1996

& Cf, Rudolf Otto, Despre numinos, Ed. Dacia, Cluj, 1996

92

BDD-A21939 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:51:08 UTC)


http://www.tcpdf.org

