
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

75 

 

THE MOTIF OF THE DOUBLE PARENTS AND MAGICAL ADOPTION IN TRADITIONAL 
ROMANIAN CULTURE 

 
Gabriela-Mariana LUCA 

“Victor Babes” University of Medicine and Pharmacy Timisoara 

 

 

Abstract: Invoking the motif of the two mothers, an archetype come across in several cultures, 

placed at the base of numerous collective representations (Jung), we are actually invoking the 

motif of the double origin of the human being, half terrestrial, half divine. We propose a 

critical analysis of the mystery of the double birth and of magical adoptions, emphasizing the 

symbolism of bears and wolves in the Romanian traditions found in the cultural European 

circuit. The wolf, a totem animal of the Dacians- eponym which originates from the Phrygian 

name "daos" (Eliade), alongside the bear, a mythological character, both chthonian and 

Uranian (Apolzan), are amongst the most respected "adoptive parents", invested with truly 

magical-therapeutically attributes in traditional practices. The Romanian term for 

"godfather" ("nas") itself, derived from the Latin "nonnus", tied to "nuptiae" (night), and 

further to "noces" (wedding), connects with a first association of a totemic nature: "his 

son/the son of". 

 

Keywords: magical adoption, bear, wolf, therapy, anthropology  

 

 

Argument  

Străvechii întâlniri a iernii cu primăvara, sărbătorită prin purificarea cu apă și foc, îi 

corespunde creștina sărbătoare a Întâmpinării Domnului, Stretenia, consacrată primirii 

pruncului Iisus de către bătrânul evlavios Simeon la templul din Ierusalim (02.02/15.02). 

Termenul provine din slavona veche „vstrecea” și înseamnă întâlnire, întâmpinare. În 

credințele populare, sărbătoarea simbolizează o divinitate mitică, deosebit de capricioasă și 

schimbătoare, foarte asemănătoare cu baba Dochia care, după firea ei contradictorie, poate 

schimba vremea la început de februarie. Ziua este temută și respectată în popor, în special 

pentru ca fiarele sălbatice, mai cu seamă ursul și lupul, cuplul de prădători cel mai celebru din 

întreaga mitologie europeană (Bobbe, 2002), să nu atace gospodăria.  

Tulburătoarea asemănare a ursului cu omul, între care există deosebiri doar de ordin 

cultural: „ursu-i ca ș-un om; el își face căsuța ca omul și își aduce de toate; numai cât atâta că 

n-are foc” (Voronca, 2008, p. 273), polaritatea sa simbolică, precum și strania ambivalență a 

lupului care „jalonează între leagăn și mormânt întreaga existență a omului” (Ghinoiu, 1988,  

p. 84) fac din cele două animale ale codrului personaje mitologice ce se bucură de un loc 

aparte în memoria colectivă, prețuiți uneori ca strămoși mitici alteori ca părinți adoptivi.  

Motivul nașterii duble a ființei umane are o generoasă răspândire în istoria culturilor și 

a mentalităților și se află la baza multor mistere, inclusiv creștinismul. În liturghiile romane, 

fântânile baptismale se numesc  uterus eclasiae, iar binecuvântarea apei de botez, în ziua 

numită sabatum sanctum, s-a păstrat și în zilele noastră, practicându-se în sâmbăta dinaintea 

Paștilor, zi de prag, de trecere între lumi, zi sfântă. „Reprezentarea unei a doua nașteri are o 

largă răspândire spațială și temporală. La începuturile medicinei ea apărea ca un mijloc magic 

de vindecare; în multe religii ea constituie experiență mistică iar în filozofia naturii din evul 

mediu, ideea centrală; last not least mulți copii, dar și unii adulți, cred că părinții lor nu le 

sunt decât părinți adoptivi cărora le-au fost încredințați” (Jung, 1994, p. 25). Pe baza acestui 

motiv al părinților dubli, copii de astăzi, spune Jung, în loc de zâne bune ori rele, 

răspunzătoare de adopțiile magice din basmele tuturor popoarelor europene, au astăzi un al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:31 UTC)
BDD-A21937 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

76 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

doilea rând de părinți, pe lângă cei naturali, care funcționează în primul rând ca protectori 

spirituali: în germana elvețiană, Gotti /Gotte, în engleză, godfather / godmather, în limba 

franceză commère /compère (cel care ține un prunc deasupra cristelniței, fapt ce creează între 

cei doi legătura de ordin spiritual), corespunzător românescului cumătru/ cumătră. Prin 

extensie, același nume este dat animalelor cu care omul are relații subtile.  

Termenul românesc de naș, provenit din latinescul nonnus, este foarte legat de 

cuvântul nuptie (noapte), din care s-a format noces (nunta). Coborând în noaptea timpurilor, 

putem răzbate până la primele asocieri de natură totemică: fiul lui1…   

       

Fiul ursului, fiul lupului 

 

Simion Florea Marian atrage atenția asupra unui episod foarte important „al micii 

copilării: vânzarea copilului bolnav. Când un copil era bolnav, familia acestuia îl vindea 

simbolic unui alt cuplu sau unei alte femei ai cărei copii erau zdraveni, sănătoși. Ritualul 

presupunea și schimbarea numelui, cu credința că, strigându-l altfel, Diavolul va pierde urma 

pruncului  și acesta va putea scăpa mai lesne de boală. Numele cele mai folosite în astfel de 

situații erau: Ursu, Ursache, Ursa, Lupu, Lupușor și derivate ale acestora.  

Invocarea ursului în calitate de binefăcător cu puteri magice, apotropaice, trimite și la 

alte obiceiuri practicate la naștere ori în frageda copilărie. De exemplu, copilului mic în vârstă 

de până la un an, pentru a-l întări în fața predicțiilor ursitoarelor, i se dădea să mănânce o 

linguriță cu grăsime de urs. În Țara Hațegului, o moașă ungea trupul copilașului cu grăsime de 

urs spre a-l face un om puternic, notează Lucia Apolzan. Prezența măștii de urs în unele 

obiceiuri de iarnă și funerare sau în medicina populară sunt argumente care susțin ipoteza 

existenței unei divinități antice dace ascunse în piele de urs, pe care românii au venerat-o până 

la începutul secolului XX. Mitologia ursului însumează o divinitate purtătoare a două 

amprente diametral opuse: chtoniană și uraniană. Ursul, ca zeu al pădurilor și munților, 

împlinește practici chtoniene (se retrage în vizuină peste iarnă și se trezește odată cu natura, în 

prag de primăvară) și, din punct de vedere astral, dovedește abile calități uraniene, fiind 

socotit un bun cunoscător al semnelor cerești. În tradițiile românești, Moș Martin, potrivit 

etnologilor noștri, este mai curând necesar decât periculos, este mai degrabă om decât animal, 

influențează ursitoarele, copii bolnavi de felurite spaime pot fi afumați cu păr ars de urs și 

vindecați, iar calitățile sale de kinetoterapeut sunt binecunoscute, călcatul ursului pe spinarea 

celui cu dureri de spate fiind un leac popular foarte apreciat din cele mai vechi timpuri. „Într-

un anume sens, s-ar putea spune că animalul acesta este gândit, în cultura populară, ca un fel 

de etapă pre-umană, ca o ipostază sălbatică a omului de azi. De aceea, ursul nu numai că 

seamănă cu omul, cum susțin numeroase atestări folclorice  (vezi I. Mușlea, Ov. Bârlea, 1970, 

p. 282), dar și fură femei și trăiește cu ele” (Coman, 1996, p. 142).  Credințele și practicile 

construite pe caracterul său sacru amintesc permanent de fenomenele sincretice comune 

mitologiilor antice. 

                                                 
1 “nun (núni), s.m. – Naș de nuntă. – Mr., megl. nun. Lat. nonnus (Pușcariu 1207; Meyer-Lübke, Mitt. Wien, 5; 

REW 5817), cf. alb. nun (Philippide, II, 649), ngr. νουνός „naș”, v. sard. nonnu „naș” (Atzori 246), apul. nunnu 

„naș”, it. nonno „bunic”. Der. din ngr. (Cihac, II, 679; Roesler 573) e mai puțin probabilă. Der. nună, s.f. (nașă 

de nuntă); nunească, s.f. (dans tipic de nuntă); nunaș, s.m. (Trans., Banat, naș de nuntă); nănaș, s.m. (naș de 

nuntă), alterare a cuvîntului anterior; naș, s.m. (persoană care cunună sau botează); abreviere a cuvîntului 

anterior (Pușcariu, 1207; Pușcariu, Donum natalicium Schrijver, Utrech 1929, 432; împotrivă Densusianu, GS, 

V, 186, dar fără argumente convingătoare); nașe, s.f. (soția nașului; femeie care cunună sau botează); nășească, 

s.f. (dans); năși, vb. (a fi naș sau nașă); nășit, s.n. (actul de a fi naș(ă)). Naș circulă în Vechiul Regat, restul 

preferă forma nănaș (ALR, I, 216). – Din rom. provine mag. nanás (Edelspacher 20); rut. nanaško (Candrea, 

Elemente, 408); bg. nunko (Capidan, Raporturile, 233)”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:31 UTC)
BDD-A21937 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

77 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

 Pe teritoriul României, au fost găsite oase de urs, datate 100.000-35.000 i. H., ce 

păreau aranjate după o practică rituală, ca un fel de ofrandă adusă regelui animalelor, cu 

scopul de a-i câștiga bunăvoința și de a obține ajutor la vânătoare. Și în celelalte culturi 

europene, ursul este socotit un simbol al forțelor divine. După Wilhelm Schmidt, omul arhaic 

european oferea divinității creier și măduvă de urs, părțile socotite ca fiind cele mai bune, 

sursa vieții animalului. Sufletul animalului sacrificat se reunea cu cel al părinților săi și intra 

astfel pe tărâmul său spiritual, în constelația Ursa Mare. 

 Ursa Mare este o constelație circumpolară pentru observatorii situați mai jos de  41° 

latitudine nordică și care pare să nu meargă niciodată la culcare. În limba greacă, cuvântul 

corespunzător pentru urs este arktos, același termen care le desemnează pe însoțitoarele lui 

Artemis (Konig, 2001). Deosebit de interesant este faptul că aproape în toate limbile, grupul 

celor șapte stele strălucitoare, fără să există cea mai mică asemănare cu un urs în forma 

desenată de dispunerea lor, poartă același nume. Mai mult, la originea numelui unor localități 

europene importante, explică Karl Konig, pare să fie același concept. Radicalul bar există în 

numele orașelor: Berna, Berlin, Berenbourg etc.. Thurman chiar insistă asupra faptului că 

seria Bar, Boar, Byorn poate fi strâns legată de suedezul Barn, termen care înseamnă copil, 

dar și AB-Ra, cu înțelesul de soare absent, adică nord. Orașul Berna se mândrește și cu o 

fântână a urșilor. Motivul trimite la grota/coliba din basmul Hansel și Gretel sau, în varianta 

franceză, Jeannot și Margot, unul dintre cele mai cunoscute dintre toate basmele copilăriei. 

Cei doi frățiori, frate și soră, lăsați în pădure de părinții naturali, pierduți și deveniți apoi 

captivii unei vrăjitoare antropofage au impresionat generații întregi de copii. În Carpați 

respectul pentru acest animal este atât de mare, recunoaște autorul, încât oamenii nici nu-i 

rostesc numele. Atunci când vorbesc despre el, se adresează folosind apelativele cumătru ori 

moș. Tot în radicalul bar/ber își au originea cuvintele germane  geburt (naștere) și geberen (a 

da naștere, a aduce pe lume). În acest context, Arkas, fiul ursoaicei Callisto, în unele mituri, 

fiul zeiței Artemis în vremea în care ea însăși era ursoaică, este un nume ce trimite la unul din 

popoarele Atlantidei, acadienii, cei care i-au întâlnit pe ultimii supraviețuitori hiperboreeni. 

 Două sunt pistele urmate în această lectură a adopțiilor magice de acest tip: 

1. Forța și ritualul simpatetic destinat vânătorii “osuarele nu sunt decât expresia 

intenționalității magico-religioase, înhumările cu capetele orientate spre est și privirea 

orientată spre vest marcau intenția de a lega soarta sufletelor de un traseu al soarelui, 

de speranța renașterii” (Eliade). 

2. Poziția ghemuită a unor schelete trimite la ipoteza potrivit căreia se imita regressum 

ad uterum, imaginea fătului în pântecul mamei și, bineînțeles, ideea că acesta va 

renaște. Aceeași semnificație o au și craniile pictate în roșu – culoarea sângelui, caz în 

care, așa cum spune  Leroy-Gourhan, ar fi vorba despre acte de magie imitativă. Legat 

de acest aspect, se afirmă că grota Trois-Frères  (Franța) este una dintre cele mai 

interesante: un personaj cu cap de cerb, ochi de bufniță, urechi de lup, barbă de țap, 

coadă de cal și labe de urs, desenat pe boltă, pe jumătate colorat în negru, domină de la 

4 m înălțime, mulțimea de animale. Din descrierea detaliată și interpretările abatelui 

Breuil2, putem rezuma faptul că analogia cu cerbul trimite la hrană, necesitate 

imperioasă supraviețuirii (cerbul, practic vânatul, fiind hrana principală a omului 

primitiv se leagă de practicile magice ce aveau în vedere creșterea șanselor de a obține 

                                                 
2 "Văzut din față, acest cap are ochii rotunzi cu pupile mari între care coboară linia nasului ce se termină într-o 

mică arcuire. Urechile drepte sunt ca ale unui cerb; pe linia frunții pictată în negru se ridică două ramuri 

puternice … . Nu există o gură ci o barbă lungă ce cade pe piept. Antebrațele ridicate, la orizontal, se termină 

prin două palme cu degete scurte și întinse; foarte decolorate, aproape șterse. O bandă mare, neagră umbrește tot 

corpul și se subțiază la inserția lombară, prelungindu-se apoi pe membrele inferioare îndoite. Un punct 

marchează rotula stângă. Picioarele, inclusiv degetele lor, sunt destul de îngrijite și exprimă un soi de mișcare 

analogă dansului "Cakewalk… ." (traducere din limba franceză) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:31 UTC)
BDD-A21937 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

78 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

o pradă îndestulătoare pentru membrii clanului), ochii de bufniță sunt simbolul morții, 

lupul este semnul pericolului iminent, iar ursul cel al forței.  

Și simbolismul lupului implică permanent un aspect ambivalent. Pentru că vede bine 

în întuneric, lupul este simbolul luminii, al soarelui. Lupul este strămoșul mitic al lui Ginghis 

Han, este una din reprezentările lui Zeus și un atribut al lui Apollo.   

“Îmbrăcând pielea lupului, postulantul își asimila comportamentul animalului; cu alte 

cuvinte, el devenea un războinic ca o fiară sălbatică, irezistibil și invulnerabil. Lup era porecla 

membrilor confreriilor militare indo-europene. […] Să menționăm doar asemănarea, din 

anumite puncte de vedere, a comportamentului cetelor de războinici indo-europeni cu cel al 

confreriilor secrete din societățile primitive. În ambele cazuri, membrii grupului terorizează 

femeile și neinițiații și practică într-o oarecare măsură un drept la jaf, obicei pe care-l 

recunoaștem încă, sub o formă diluată, în tradițiile populare ale Europei și Caucazului. Jaful, 

în special furtul vitelor, asimilează membrii cetei de războinici carnivorelor ”(Eliade, 1995, 

p.112).  Furia bersekr (războinici în blănuri de urs sekr, vechi războinici germani, identificați 

magic cu ursul, despre care se credea că se pot metamorfoza fie în urși, fie în lupi), stârnită  în 

neofit, era atât de natură marțială dar și crescută în urma unor experiențe magico-religioase, 

capabile să modifice profund modul de a fi al celui implicat în ritualul de inițiere. 

Mircea Eliade a demonstrat și faptul că lupul a fost animalul totemic al dacilor și 

numele său frigian daos explică eponimul dac, iar I.A. Candrea menționează existența a 35 de 

zile în calendarul tradițional închinate celebrării lupului. Calendarul lupului începe la 16 

ianuarie, cu Sf. Petru de iarnă, continuă în 17 ianuarie, zi ținută pentru Tănase de ciumă, 

devenită prin contaminare rău de lupi (Coman, 1996, p. 184), iar la sfârșit de ianuarie (25) și 

început de februarie (3, ale lunii), urmează grupul de zile închinat Filipilor de iarnă. Stretenia 

și Martinii sunt sărbători care se țin și de frica lupilor dar și de aceea a urșilor. „Frăția cu lupul 

– spune I. Ghinoiu (1988, p. 84) începe încă din segmentul pre-existențial, când copii care 

plâng în pântecele mamei înainte de a se naște se transformă în pricolici (fiară sălbatică, mai 

ales lup) și continuă după moarte, în post-existență, în lumea miticului, așa cum reiese din 

cântecul zorilor cântat la casa mortului”. Rolul său în magia populară este covârșitor și multe 

din segmentele sale anatomice au funcții apotropaice: părul afumat este recomandat 

bolnavilor cu  retenție urinară; dinții sunt talismane puternice; ficatul pare să-i ajute pe 

bolnavii de plămâni; gâtul pe cei bolnavi de frică. Dansul lupului, practicat de frățiile de 

bărbați tineri în timpul sărbătorilor de iarnă în fața caselor femeilor care nu pot avea copii, are 

menirea de a le face fertile.  Atunci când cel care poartă masca lupului se apropie de femeia 

cu pricina, aceasta smulge câteva fire de păr și le păstrează cu grijă pentru farmece3.  

Credințele despre aparițiile și faptele pricolicilor ori vârcolacilor (engl. lycanthrope, 

fr. loup-garou), există în mai toate mitologiile și legendele Europei de est: ființe umane, 

adesea blestemate sau ursite să se transforme parțial sau complet în lup, sau într-o creatură 

antropomorfă foarte apropiată de lup. Această transformare poate fi datorată unor numeroase 

cauze: mușcătura de lup sau unui alt vârcolac, un blestem sau un ritual voluntar. Fenomenul 

se declanșează îndeosebi noaptea și, mai ales, în fiecare noapte cu lună nouă, când omul 

transformat în vârcolac rătăcește urlând până în zori și poate fi explicat, spune Mircea Eliade, 

“printr-un proces de folclorizare, adică prin proiectarea în lumea imaginară a unor rituri 

concrete, fie șamanice, fie de inițiere războinică” (Eliade, 1994). Poveștile despre vârcolaci au 

fost menționate încă din antichitatea grecească și s-au extins mai întâi în Europa, iar apoi în 

lumea întreagă, generând o temă de ficțiune foarte apreciată în prezent. Vârcolacii sunt 

oamenii pe jumătate lupi, de o ferocitate ieșită din comun, care ucid fără milă în timpul nopții 

și care, odată reveniți în regimul diurn și recăpătându-și forma umană, nu-și mai amintesc 

nimic din cruzimile înfăptuite la lumina lunii. În prezent, licantropia este recunoscută științific 

                                                 
3 Vezi C. Brăiloiu, Ov. Bârlea, T. Pamfile, V. Kernbach etc.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:31 UTC)
BDD-A21937 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

79 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

doar ca simptom al unei boli mintale, ruptă de orice demers șamanic sau furie războinică 

menită să asigure glorie eternă omului înzestrat cu atributele puternicei fiare prădătoare.  

 

Urmele curajului apus 

 

Binevoitoare și malefice, ursul și lupul sunt purtătoarele unor atribute mitologice,  

legate intim de izvoarele începuturilor civilizației omului cel puțin pe pământul vechii Europe, 

confirmând încă o dată faptul că fenomenul religios este o constantă a spiritului uman încă de 

la începuturile sale, îmbrăcând diferite forme de expresie. Oricare din formele de exprimare 

ale credinței strămoșilor noștri arată calea cea mai subtilă de a pereniza prin comuniunea cu 

spiritele naturii, împrumutând, imitând, metamorfozându-se, reintrând în circuitul sacru al 

elementelor ei. „Este imposibil accesul la un mod superior de existență și participare la o nouă 

irumpere a sacrului în lume sau în istorie altfel decât depășind existența profană, neiluminată 

printr-o moarte rituală și renăscând la o viață nouă, regenerată” (Eliade, 1995, p.155). Toate 

elementele magico-religioase citate nu par a proveni dintr-o revelație primordiala, dar nici nu 

o contrazic, ci cel mult afirmă starea unei umanități în căutarea Divinului. „Integrat în 

ansamblul datinilor de Anul Nou, contaminat cu măști, gesturi și semnificații provenite din 

celelalte înscenări dramatice, jocul ursului prezintă – ca toate jocurile cu măști – un aspect 

polimorf, elemente arhaice împletindu-se cu cele mai noi, sensurile rituale cu resemnificările 

moderne” (Coman, 1996, p. 146).  

Între om și urs, potrivit credințelor populare, sunt asemănări și deosebiri doar de ordin 

cultural: am văzut că acesta din urmă nu domesticise încă focul, însă că suportă numeroase 

corecții fizice (ca un copil neascultător) pentru că nu respectă codul alimentar, corecții care-i 

modelează aspectul corpului (pentru că refuză să guste miere, Sf. Petru îl trage de urechi până 

i le rupe; prinzând gust pentru alimentul miraculos și refuzând să plece, Sfântul este nevoit să-

l tragă de coadă până când și aceasta se rupe; tot lăcomia îl lasă fără coadă în basmul în care 

este păcălit de șireata vulpe, iar în minunata Poveste a lui Harap Alb ursul  este posesorul 

unor grădini magice în care cresc salături și nutrimenturi de peste mări și țări, temă 

generoasă pentru o analiză antropologică a hranei.  

Lupul și ursul totemici sunt frați, tovarăși de fapte vitejești, strămoși mitici și părinți 

adoptivi. Datorită acestor câmpuri relaționare, deosebit de profunde, niciunul dintre ei nu 

poate fi atașat figurilor demonice subordonate “celui șchiop”, diavolului. Tristă ar fi doar 

soarta fetelor despre care se zice: “Fetele numai după lupi și urși nu se duc”  (Voronca, 2008, 

p. 274). 

Alter ego mitic al omului, fratele animal, pentru a folosi expresia lui Karl Konig, se 

alătură ori se opune omului ca cel mai fidel prieten ori cel mai aprig dușman al său.   

 

Bibliografie selectivă: 

 

Apolzan, Lucia, 1987, Carpații, tezaur de istorie : Perenitatea așezărilor risipite pe 

înălțimi, Editura Științifică și Enciclopedică, București, 

Bobbe, Sophie, 2002, L'ours et le loup. essai d'anthropologie symbolique, Editura 

Maison des Sciences de l'Homme, Paris 

Coman, M., 1996, Bestiarul mitologic românesc, Editura Fundației Culturale 

Române, București 

Creangă, I. 1980, Povești, amintiri, povestiri, Editura Eminescu, București 

Eliade, M., 1995, Nașteri mistice, Editura Humanitas, București 

Eliade, M., 1994, Istoria ideilor și a credințelor religioase, 3 volume, Editura 

Universitas, Chișinău 

Ghinoiu, I.,1988, Vârstele timpului, Editura Meridiane, București 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:31 UTC)
BDD-A21937 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

80 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Jung, C.J., 1994,  În lumea arhetipurilor, Editura “Jurnalul Literar”, București 

Kernbach, V., 1989, Dicționar de mitologie generală, Editura științifică și 

enciclopedică, București 

Konig, K., 2001, Fratele animal, Editura Triade, București 

Leroi-Gourhan, A., 1998, Le geste et la parole. 2 La mémoire et les rythmes, Editeur 

Albin Michel, Sciences d’aujourd’hui, Paris 

Marian, S. Fl., 2000, Mitologie românească, Editura Paideia, București 

Mâșu, Șt., 2012, Marele arhitect al universului. Tratat de cosmologie și antropologie, 

Editura Rao, București 

Niculiță-Voronca, Elena, 2008, Datinile și credințele poporului român, adunate și 

așezate în ordine mitologică, Editura Saeculum Vizual, București 

Vasilescu, E., 1982, Istoria religiilor, Editura Institutului Biblic si de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Române, București 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:31 UTC)
BDD-A21937 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

