
 

 488 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

THE HOLOCAUST AND THE (I)REVERSIBILITY OF TRAUMA: NICOLE 
KRAUSS, MAREA CASĂ 

 
Sorin-Daniel FAUR 

West University of Timișoara 

 

 

Abstract: This paper analyzes The Great House, the most recent novel written by American 

writer, Nicole Krauss, from the point of view of Holocaust postmemorial literature. The 

polyphonical structure of the novel affords us to discuss Lotte Berg’s story as a study case for 

what we may call the literature of trauma. Lotte is a survivor of the Holocaust, but she 

repressed all her memories from the sad period that she spent in a concentration camp. Her 

trauma was never cured because she rejected any contact with her past. 

 

Keywords: Holocaust, damaged memory, postmemory, trauma, working through trauma, loss. 

 

 

* Introducere 
Holocaustul reprezintă, alături de Gulag, trauma majoră a secolului XX, punct de 

vedere unanim acceptat de către istorici, sociologi şi antropologi. Aserţiunea de mai sus nu 

este însă nici pe departe o noutate, această perioadă regretabilă a istoriei stârnind o adevărată 

efervescenţă atât în literatura de specialitate (politică, istorică sau sociologică), cât şi în 

beletristică sau cinematografie. Astfel, simpla menţionare a termenului Holocaust (Shoah) 

trimite la realităţile romanelor lui William Styron1, la tragismul Listei lui Schindler, la 

comicul amar al capodoperei lui Roberto Benigni, La vita e bella sau la realismul dureros de 

dur al Shoah-ului lui Claude Lanzmann. Marea majoritate a acestor creaţii artistice sunt 

păstratoarele anumitor principii şi automatisme mentalitare bazate pe condamnarea 

nazismului şi compătimirea victimelor fără să fie luat în calcul destinul ulterior al acestora, un 

destin cel puţin la fel de crunt, aflat sub semnul unei continue amintiri, sau faptul că 

supravieţuitorii Holocaustului şi ai Gulagului şi-au câştigat dreptul la tăcere.  

 Literatura post-douămiistă dedicată Holocaustului readuce în discuţie problematica 

acestei traume apelând la artificiile postmodernismului. Scriitori de origine evreiască precum 

Jonathan Safran Foer, Nicole Krauss, Daniel Mendelsohn sau Jonathan Littell, unii dintre ei 

având în propriile familii traume provocate de Shoah, îşi propun să ne ofere o altă perspectivă 

asupra acestei perioade tulburi din istoria europeană recentă, perspectiva celui obligat să 

refacă memoria unui eveniment la care nu a participat. Aceşti tineri prozatori încearcă să 

stabilească o conexiune cu un trecut inaccesibil şi îndepărtat şi, în acelaşi timp, oferă o 

perspectiva detaşată pe care predecesorii lor, influenţaţi în mod direct de ororile 

Holocaustului, pe bună dreptate, nu au putut să o ofere. Marile teme ale acestor romane sunt: 

dezumanizarea victimelor, dar şi a torţionarilor; vinovăţia, ruşinea de a fi supravieţuit, aspecte 

care ţin mai degrabă de o „metafizică” a traumei decât de o materialitate a ei şi nici nu se 

putea astfel deoarece aceşti tineri scriitori nu pot decât să îşi imagineze ororile prin care au 

trecut predecesorii lor.          

 Există o diferenţă vizibilă între literatura de tip mărturie pe care o practică 

supravieţuitorii traumei nazismului precum: Ellie Wiesel, Aron Appelfeld sau Primo Levi şi 

                                                 
1  William Styron a scris  Alegerea Sofiei, roman care în anii 80 a devenit cunoscut datorită ecranizării 

omonime. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:58 UTC)
BDD-A21894 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 489 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

literatura succesorilor lor care nu au avut vreun contact direct cu Holocaustul. Astfel, scriitorii 

supravieţuitori sunt preocupaţi să descrie cât mai fidel ororile la care au fost supuşi în lagărele 

de concentrare şi îşi ilustrează mărturiile cu situaţii şocante, dar în acelaşi timp reale, în vreme 

ce scriitorii postmemoriei se concentrează pe romane în care personajele principale sunt fie 

tineri aflaţi în căutarea propriului trecut familial, fie supravieţuitori care nu au reuşit să treacă 

peste traumă deoarece nu au consumat etapa absolut necasară a travaliului doliului   

Continuând ideea de mai sus avem, pe de-o parte, o literatură a traumei trăite, a vizualului şi a 

concretului şi de cealaltă parte o literatură a traumei imaginate care stă sub semnul relativului, 

Nicole Krauss, autoarea romanului Marea casă, încadrându-se în cea de-a doua categorie.  

2. Scurt excurs biografic 
  Nicole Krauss s-a născut la New York în anul 1974 şi face parte din cea de-a treia 

generaţie post-Holocaust. Ambii bunici materni ai lui Nicole au reuşit să scape cu viaţă dintr-

un lagăr de concentrare din Europa de Est, ceilalţi membri ai familiei nereuşind să 

supravieţuiască. Scriitoarea poartă numele unei mătuşi care şi-a pierdut viaţa în ghettoul de la 

Varşovia şi, din acest motiv, ea însăşi este un exemplu de „candelă memorială”. Scriitoarea a 

locuit o bună bucată de vreme la Londra, oraş care apare de multe ori ca spaţiu al desfăşurării 

acţiunii în romanele ei, însă acum locuieşte în Brooklyn alături de soţul ei, Jonathan Safran 

Foer, la rândul lui un scriitor preocupat de refacerea memoriei Holocaustului în romanul Totul 

este iluminat.           

 Scriitoarea americancă şi-a făcut debutul în literatură în anul 2002 cu Un bărbat intră 

în cameră,  roman bine văzut de către critică, însă cel de-al doilea roman, Istoria iubirii 

(2005), avea să îi aducă adevărata consacrare în rândul romancierilor americani contemporani. 

În 2010 avea să îi apară ultimul roman, Marea casă, întâmpinat cu un entuziasm enorm atât 

de către cititori, cât şi de către lumea criticii. Cartea a beneficiat într-o perioadă scurtă de timp 

de numeroase traduceri (în peste treizeci şi cinci de limbi) şi a strâns nominalizări la diferite 

premii de specialitate, printre care şi prestigiosul Orange Prize. Obiectivul prezentului studiu 

îl constituie analiza romanului Marea casă ca o piesă importantă a literaturii scrise de către 

membrii celei de-a treia generaţii post-Holocaust şi observarea modului în care reprezentanții 

postmemoriei, nefiind influențați în mod direct de această traumă, reuşesc să îl reprezinte şi să 

zugrăvească suferințele prin care au trecut bunicii sau părinţii lor. În cele ce urmează vom 

lămuri modul de funcţionare al postmemoriei, cu accent pe transferul intergeneraţional între 

memorie şi postmemorie. 

 De la memorie la postmemorie 
 Înainte de a aduce în discuţie creaţia lui Nicole Krauss vom lămuri conceptul de 

postmemorie, un concept de mare însemnătate pentru înţelegerea impulsului creator, dar şi a 

creaţiei per ansamblu, în cazul generaţiilor de scriitori care nu au avut contact direct cu 

Shoah-ul. Postmemoria este o noutate în câmpul ştiinţelor memoriei, această teorie fiind 

introdusă de către cercetătoarea de origine română, Marianne Hirsch, în studiile ei referitoare 

la modul în care se raportează generaţiile post-traumă la evenimentele prin care au trecut 

predecesorii lor, cât şi la „amintirile-indirecte” (datorate memoriei mediate) pe care aceştia le 

au le au despre respectivele evenimente. Hirsch, la rândul ei, fiica unor supravieţuitori ai 

Holocaustului, consideră că postmemoria „descrie relaţia dintre copii supravieţuitorilor unei 

traume culturale sau colective şi experienţele părinţilor lor, experienţe pe care ei şi le amintesc 

doar sub forma poveştilor şi a imaginilor cu care au crescut, dar care au fost atât de puternice 

că s-au constituit ca amintiri în mintea lor.”2       Hirsch ne 

avertizează, însă, că memoria supravieţuitorilor este diferită faţă de cea a succesorilor lor 

deoarece proiecţia memorială a celor din urmă este mediată prin intermediul  unor 

                                                 
2  Marianne Hirsch, Surviving Images: Holocaust  Photographs and the Work of Postmemory în „Yale 

Journal of Criticism”, vol. 14, nr. 1, 2001, p. 9, traducerea îmi aparţine. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:58 UTC)
BDD-A21894 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 490 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

instrumente memoriale precum: fotografii, mărturii tipărite sau înregistrate, resurse mass-

media cu ajutorul cărora ei fac cunoştinţă cu trecutul. Aşadar, „postmemoria este o formă 

puternică de memorie  […] bazată mai mult pe tăcere decât pe cuvinte, pe absenţă mai mult 

decât pe prezenţă.”3  Reprezentanții postmemoriei nu pot recurge la amintire deoarece nu 

posedă vreuna  şi fac apel la imaginație de fiecare dată când descriu realitățile dure ale 

lagărulor de concentrare.          

 Avem şi o posibilă explicaţie pentru faptul că urmaşii direcţi ai supravieţuitorilor 

manifestă un interes sporit pentru Holocaust. Foer, Krauss sau Mendelsohn aparţin celei de-a 

treia generaţii post-traumă şi pot privi mult mai detaşat această problemă în comparaţie cu 

bunicii lor care au fost marcaţi în mod direct de aceste orori şi pentru care Shoahul continuă 

să fier un subiect tabu. Este exact situaţia din povestea Hainele cele noi ale împăratului când 

slujitorii de la curte nu cutează să îi spună împăratului că el umblă gol şi că veştmintele cele 

scumpe sunt, de fapt, doar în imaginaţia sa. Singurul care rupe tăcerea este un copil care îşi 

permite să semnalizeze evidenţa. La fel se întâmplă şi în cazul Holocaustului deoarece 

tinerele generaţii, avantajate de ecartul temporal, pot privi această problemă cu mult mai 

multă detaşare.           

 Certificatul de naştere al literaturii postmemoriei a fost semnat odată cu Art 

Spiegelman şi romanul său grafic, Maus, publicat între 1978 şi 1991. Subiectul cărții este 

centrat în jurul discuţiei dintre Vladek, supraviețuitor al lagărului de la Auschwitz, şi fiul său, 

Art. În momentul în care Vladek îşi narativizează trauma, cititorul asistă, practic, la realizarea 

transferului memorial intergeneraţional dintre tatăl care a fost marcat în mod direct de traumă 

şi fiul care nu a avut un contact direct cu aceasta. Unul dintre marile merite ale romanului 

constă în faptul că acesta nu evidenţiază doar evidenta lipsă de umanitate a naziştilor, ci şi 

modul în care supravieţuitorii traumei rămân puternic afectaţi chiar şi după finalizarea 

acesteia. Spiegelman accentuează modul în care tatăl său, Vladek, a fost marcat în mod 

irevocabil de perioada petrecută la Auschwitz şi avansează  ideea dificultăţii convieţuirii cu o 

persoană care a supravieţuit unei traume de talia Holocaustului.     

 În cazul lui Nicole Krauss observăm, la fel ca la Art Spiegelman, un interes sporit 

pentru tema memoriei şi pentru recuperarea acesteia. Astfel, ne situăm în paradigma unei 

postmemorii văzută ca o formă de recuperare a memoriei unui eveniment la care cel care a 

iniţiat demersul nu a luat parte. Aruncând o privire succintă pe tematica opera lui Krauss 

memoria şi recuperarea acesteia joacă un rol esenţial, aspect observabil atât în cazul 

romanului ei din 2002, Un bărbat intră în cameră, unde personajul principal duce o luptă cu 

propriul trecut în încercarea de a se recupera dintr-o amnezie severă, cât şi în cazul mult mai 

cunoscutei Istorii a iubirii în care autoarea, beneficiind de avantajele temporale ale povestirii 

în ramă, imaginează, sub forma unui jurnal o frumoasă poveste de dragoste între doi tineri 

evrei în perioada Holocaustului.  Aceeaşi direcţie este continuată şi în cel mai recent roman al 

tinerei scriitoare americane, Marea casă, unde, prin intermediul structurii poifonice, sunt 

unite patru poveşti paralele care se intersectează la un moment dat. Cele patru povestiri 

abordează complexa problematică a traumei şi a pierderii ca o constantă universală a 

umanităţii, Holocaustului fiindu-i alăturate traume provocate de dictatura din Chile a lui 

Augusto Pinochet şi de războiul de Yom Kipur din Israel.       

  Memoria rănită şi travaliul doliului 
         Lucrarea de faţă se concentrează pe partea a doua a romanului Marea casă,  

intitulată „Iazurile”. Personajul principal este Lotte Berg, o nemţoaică de origine evreiască, 

supravieţuitoare a lagărelor de concentrare naziste, povestea vieţii ei fiind relatată, sub forma 

câtorva pagini de jurnal scrise de către Arthur, soţul ei. Complexitatea povestirii rezidă în 

faptul că nu este prezentat punctul de vedere al supravieţuitorului, ci suntem nevoiţi să 

                                                 
3   Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:58 UTC)
BDD-A21894 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 491 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

refacem pas cu pas trauma prin care a trecut Lotte prin intermediul lui Arhur, cel care i-a stat 

alături lui Lotte zeci de ani. Efectul obţinut de Krauss este acela că, la un moment dat, 

resimţim o compasiune mai mare pentru soţul victimei, acest lucru datorându-se faptului că 

Lotte nu a putut să îi vorbească niciodată în mod deschis soţului ei despre suferinţele prin care 

ea a trecut în lagăr, motiv pentru care bărbatul nu a reuşit să îi afle povestea în întregime. În 

acest caz, lucrurile sunt puse într-o situaţie dialectică deoarece intră în conflict voinţa 

supravieţuitorului de a-şi ascunde cât mai adânc trecutul traumatic şi dorinţa de empatie a 

celui care nu a trecut prin această experienţă limită, dar simte nevoia să o cunoască. În cazul 

lui Lotte, la fel ca la marea majoritate a supravieţuitorilor unei mari traume a istoriei, pot fi 

observate câteva mecanisme de respingere a memoriei traumatice care vor fi aduse în discuţie 

în cele ce urmează.         

 Povestea tragică a lui Lotte Berg începe într-o noapte de octombrie a anului 1938 când 

S.S.-iştii au arestat-o pe ea şi pe părinţii ei şi i-au dus lângă ceilalţi evrei polonezi. „Timp de 

un an, ea s-a agăţat de părinţii ei în vârstă şi ei de ea, în compartimentul  sigilat al acelui 

coşmar care se mişca cu o viteză mare.”4 Soluţia salvatoare a apărut în momentul în care Lotte 

a fost numită însoţitoarea unui kindertransport şi a fost nevoită să părăsească lagărul, durata 

transportului fiind prelungită de la trei la cinci zile datorită armistiţiului semnat între Hitler şi 

Stalin, această norocoasă amânare fiind şi motivul supravieţuirii ei. „Când a primit viza de 

însoţitoare, probabil că a considerat-o un miracol. Fireşte că ar fi fost inimaginabil să nu o 

accepte şi să nu plece. Dar probabil că la fel de inimaginabil a fost să-şi părăsească 

părinţii.”5 Tzvetan Todorov afirma în lucrarea Confruntarea cu extrema. Victime şi torţionari 

în secolul XX că supravieţuitorii marilor genocide ale istoriei vor fi apăsaţi pentru totdeauna 

de ruşinea de a supravieţui deoarece sunt conştienţi că trăiesc în locul altora şi că pentru 

existenţa lor a fost necesar ca alţii să plătească cu viaţa. Faptul că oamenii au supravieţuit 

acestor orori îi apasă aproape la fel ca o vinovăţie de neispăşit, o „vinovăţie metafizică”, după 

cum o numea filozoful Karl Jaspers. Cazul lui Lotte se încadrează în acest tipar deoarece ea 

şi-a reprimat de-a lungul vieţii orice amintire referitoare la Germania, ţara ei natală, şi orice 

lucru care îi putea aduce aminte de perioada copilăriei petrecută în Nurnberg, renunţând chiar 

şi la limba germană în favoarea limbii engleze. Încă din debutul povestirii, Arthur, soţul ei 

avansează ideea că într-o căsătorie întinsă peste mai multe decenii, el nu a fost capabil să 

înţeleagă, în adevărata ei profunzime, drama prin care a trecut soţia lui deoarece ea a aşezat 

sub semnul tăcerii o mare parte din trecutul ei: „Se apropia de malul apei. Preţ de o clipă 

stătea complet nemişcată. Dumnezeu ştie la ce se gândea. Până la sfârşit a fost un mister 

pentru mine.”6            

 Cathy Caruth consideră că trauma reprezintă confruntarea cu un eveniment din 

trecutul personal care nu poate fi integrat în succesiunea memoriei personale, motiv pentru 

care proiecţia memorială a acestui eveniment continuă să se întoarcă cu exactitate şi în mod 

constant sub diferite forme: visuri, flashbackuri etc. trauma nu poate fi mărturisită, nu poate 

deveni „memorie narativă”. Pentru supravieţuitorul unei traume, adevărul despre evenimentul 

limită prin care a trecut nu se rezumă doar la simpla narare a unor evenimente brutale, dar mai 

ales la modul în care aceste evenimente sfidează simpla înţelegere. Supravieţuitorul 

interiorizează această memorie şi o transformă într-o memorie bolnavă sensibilă la anumiţi 

stimuli precum imaginile traumatice sau situaţiile asemănătoare. Această memorie 

împiedicată nu poate fi transformată în memorie narativă deoarece punerea într-o formă 

logică implică înţelegerea respectivului eveniment. Pentru mulţi dintre supravieţuitorii marilor 

                                                 
4  Nicole Krauss, Marea casă, traducere din engleză si note de Carmen Toader, Humanitas, Bucureşti, 

2012, p. 104 

5  Ibidem. 

6  Ibidem, italicele îmi aparţin. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:58 UTC)
BDD-A21894 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 492 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

traume ale istoriei, mărturia este un subiect tabu deoarece povestirea traumelor prin care  ei au 

trecut implică o „retrăire virtuală” a acestora. Cu toate acestea, traumele Holocaustului, 

„necesită integrare atât de dragul mărturiei, cât şi de dragul vindecării”7, după cum afirma 

Cathy Caruth.          

 Revenind la subiectul poveştii, la câţiva ani după kindertransportul salvator, Lotte se 

îndrăgosteşte de un bărbat misterios a cărui identitate nu este dezvăluită în roman, din iubirea 

lor născându-se un copil. Datorită uscăciunii sufleteşti dobândite în urma experienţei cumplite 

a lagărului, femeia nu este pregătită afectiv pentru a iubi şi pentru a creşte un copil, motiv 

pentru care ea îl abandonează într-un centru. Acesta va fi cel mai mare regret al vieţii lui 

Lotte, alături de remuşcările de a-şi fi abandonat părinţii în lagăr (ruşinea de a supravieţui în 

locul altora). Arthur află de acest copil multe decenii mai târziu când Lotte, bolnavă de 

Alzheimer, scoate la iveală acest secret îndelung ascuns.     

 Studiile psihanalitice au arătat că marea majoritate a supravieţuitorilor Holocaustului 

au suferit nevroze, acestea fiind rezultatele unor refulări a amintirilor experienţei-limită. În 

acest sens, Tzvetan Todorov considera că „subiectul îndepărtează din memorie, din conştiinţa 

lui, fapte şi evenimente […] intolerabile dintr-un motiv sau altul. Vindecarea sa cu ajutorul 

analizei trece prin redobândirea amintirilor refulate.”8 Este imperativ să adăugăm că atât timp 

cât aceste amintiri erau refulate, ele erau încă active şi extrem de sensibile la orice stimul 

extern care le putea activa, motiv pentru care supravieţuitorii Holocaustului sau a oricărei alte 

experienţe-limită refuză să aducă în discuţie perioada pe care au petrecut-o în lagărele de 

concentrare. Trauma trăită reprezintă pentru victime o prezenţă in absentia deoarece 

încercând să evite cu orice preţ declanşarea unor amintiri dureroase, victimele îşi petrec marea 

majoritate a timpului încercând să sfideze logica memoriei. O persoană care refuză 

reconcilierea cu trecutul este o persoană care nu se va vindeca niciodată, Lotte încadrându-se 

cu brio în categoria celor care au continuat să-şi trăiască la nesfârşit coşmarurile. Această 

reconciliere cu trecutul poate fi făcută doar prin parcurgerea unei etape esențiale pe care 

psihanaliza o numește travaliul doliului. După Sigmund Freud, părintele psihanalizei, doliul 

reprezintă „reacţia la pierderea unei persoane dragi sau a unei abstracţiuni ridicate la rangul de 

substitut al acestei persoane, cum ar fi: patrie, libertate, ideal.”9  În situaţia supravieţuitorilor 

Holocaustului, travaliul doliului are două valenţe diferite. Prima dintre ele trimite la 

exterminarea celor dragi deoarece mulţi dintre ei şi-au pierdut cel puţin un membru al 

familiei. Cea de-a doua valenţă se referă la lezarea componentei identitare deoarece în 

lagărele de concentrare victimele au fost deposedate de identitate devenind simple numere 

într-o mulţime. O parte importantă a celor care au supravieţuit Shoah-ului nu au  trecut prin 

travaliul doliului, imediat după eliberarea din lagărele de concentrare, aşezând memoria rănită 

sub semnul tăcerii şi, implicit, refuzând reconcilierea cu trecutul.     

 În momentul în care Lotte Berg, personajul din Marea casă, decide ruperea de latura 

ei nemţească, rupere manifestată prin refuzul de a mai vorbi germana sau de a mai vizita 

Germania, este evident faptul că orice reconciliere cu trecutul este imposibilă, la fel de 

evident fiind şi faptul că o traumă de talia Holocaustului poate să ducă la dezmembrarea 

identităţii personale. Lotte renunţă la identitatea ei doar pentru a nu mai fi nevoită să îşi 

amintească de poporul care i-a provocat cele două pierderi majore ale vieţii ei. 

 

                                                 
7  Cathy Caruth, Trauma. Explorations in Memory,The John Hopkins University Press, Baltimore şi 

Londra, 1995, p. 153, traducerea din engleză îmi aparţine. 

8 Tzvetan Todorov, Memoria răului. Ispita binelui. O analiză a secolului, traducere de Magdalena 

Boiangiu şi Alexandru Boiangiu, Curtea Veche, Bucureşti, 2002, p. 170. 

9  Sigmund Freud, Melancholy and Mourning, apud Paul Ricoeur, Memoria, istoria, uitarea, traducere 

de Ilie Gyurcsik şi Margareta Gyurcsik, Amarcord, Timişoara, 2001, p. 93.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:58 UTC)
BDD-A21894 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 493 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

Bibliografie selectivă: 

Caruth, Cathy, Trauma. Explorations in Memory, The John Hopkins University 

Press, Baltimore şi Londra, 1995; 

Hirsch, Marianne, Surviving Images: Holocaust Photographs and the Work of 

Postmemory în „Yale Journal of Criticism”, vol. 14, nr. 1, 2001, p. 5-37; 

Hirsch, Marianne, The Generation of Postmemory, în ,,Poetics Today “,  vol. 29, nr. 1, 

2008, pp. 103-128; 

Krauss, Nicole, Marea casă, traducere din engleză si note de Carmen Toader, 

Humanitas, Bucureşti, 2012; 

Ricoeur, Paul, Memoria, istoria, uitarea, traducere de Ilie Gyurcsik şi Margareta 

Gyurcsik, Amarcord, Timişoara, 2001; 

Spiegelman, Art, Maus, traducere de Cristian Neagoe, Art, Bucureşti, 2012; 

Todorov, Tzvetan, Memoria răului. Ispita binelui. O analiză a secolului, traducere de 

Magdalena Boiangiu şi Alexandru Boiangiu, Curtea Veche, Bucureşti, 2002. 

 

Mulțumiri: 

Această lucrare a fost cofinanţată din Fondul  Social  European  prin  Programul  

Operaţional  Sectorial  pentru Dezvoltarea Resurselor Umane 2007 – 2013, Cod Contract: 

POSDRU/159/1.5/S/140863, Cercetători competitivi pe plan european în domeniul științelor 

umaniste și socio-economice. Rețea de cercetare multiregională (CCPE). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:58 UTC)
BDD-A21894 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

