
 

 347 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

THE DOMINATION OF SCIENCE AND THE MEDICALIZATION OF 
CONTEMPORARY SOCIETY – AN INTERPRETATION OF THE CURRENT 

EUROPEAN LEGISLATION REGARDING EUTHANASIA 
 

Gabriela MUNTEANU 
”Al. Ioan Cuza” University of Iași 

 

 

Abstract : Three European countries have legalized euthanasia or assisted suicide in the last 

two decades: the Netherlands, Belgium and Switzerland. The western world seems to be more 

and more open towards accepting euthanasia as an option, the freedom of choice being one of 

the main reasons for which prohibiting such a practice is no longer considered right. But is it 

truly possible to choose death when suffering is no longer bearable as a free act? Isn’t such 

an attitude more likely related to a change of mentality, to a cultural environment dominated 

by science? This paper discusses the problem of the medicalization of society, brought into 

attention by Michel Foucault, and raises the question regarding the fallibility of science or of 

the expert, emphasizing the consequences of these matters relevant for the problem of 

euthanasia. 

 

Keywords: euthanasia, assisted suicide, medicalization, Foucault, science failibility, 

Gadamer. 

 

 

Cu toate că majoritatea statelor contemporane promovează încă măsuri de protecție și 

de interdicție prin care societatea se străduiește să-i împiedice pe membrii ei să se auto-

distrugă, eutanasia este avută în vedere în tot mai multe cazuri drept alternativă la un sfârşit în 

suferinţă. Această atitudine este adeseori percepută de omul contemporan drept o direcţie 

firească a societăţii, motivată de credinţa în dreptul fiecărui individ de a alege în mod liber 

cum şi dacă doreşte să trăiască. Totuşi, există aspecte, care pot fi evidenţiate printr-o analiză 

filosofică, ce pun la îndoială însăşi posibilitatea unei alegeri realmente libere în acest sens. 

Întrebarea pe care nu o putem ignora este următoarea: în ce măsură este vorba în cazul 

eutanasiei de alegere liberă şi nu de o tendinţă istorică, de mentalitate, de influenţe socio-

culturale? 

Pentru a oferi un posibil răspuns la această întrebare pot fi avute în vedere legile 

adoptate de statele europene ce permit eutanasia. Ceea ce se poate remarca în textele 

normative din Olanda şi Belgia este, în primul rând, faptul că eutanasia este catalogată drept 

acţiune ce aparţine domeniului medical. Însăşi emergenţa legilor cu privire la eutanasie este 

explicată din perspectivă sociologică printr-o anumită evoluţie a relaţiei dintre pacient şi 

medic, dar şi a controlului social asupra practicii medicale.1 Eutanasia se referă, în general, la 

actul de întrerupere a vieţii a unui pacient la rugămintea acestuia (sau a rudelor apropiate) de 

către un medic abilitat. Legislaţia olandeză şi belgiană prevede paşi clari ce trebuie urmaţi 

pentru ca o cerere de eutanasie să fie aprobată, paşi ce presupun implicarea medicilor, 

psihologilor şi a specialiştilor în domeniul eticii. Prevederile din Olanda subliniază rolul 

medicului: acesta trebuie să fie convins că pacientul a facut o cerere voluntară, atent analizată, 

dar şi că suferința acestuia este insuportabilă și că nu există nici o perspectivă de îmbunătățire 

a stării sale din punct de vedere medical. În plus, este obligatoriu ca un al doilea medic, 

                                                 
1 Heleen Weyers, Explaining the emmergence of euthanasia law in the Netherlands: how sociology of 

law can help the sociology of bioethics în Sociology of Health&Illness, vol. 28, nr. 6, 2006. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:31 UTC)
BDD-A21872 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 348 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

independent, să consulte pacientul și să-și dea acordul în scris asupra cazului.2 În Belgia, 

condiţiile sunt similare3, existând, de asemenea, diverse comisii formate din medici şi alţi 

specialişti – jurişti, eticieni – ce urmează să stabilească legitimitate acţiunii eutanasice.4 

Inclusiv în Elveţia, unde eutanasia este interzisă, însă suicidul asistat este permis şi practicat 

de diverse instituţii chiar în afara practicii medicale, consultarea medicală şi psihologică sunt 

obligatorii.5 

Se remarcă cu uşurinţă faptul că problema este considerată în contextul juridic din 

punct de vedere etic, dar mai ales din punct de vedere medical. În această privinţă, două 

remarci pot fi făcute. În primul rând, avem din nou de-a face cu una dintre manierele cele mai 

directe de controlare a vieţii de către stat şi societate: cea medicală. Relevantă în acest sens 

este abordarea lui Michel Foucault, care aduce în vedere faptul că toate domeniile vieţii devin 

medicalizate, adică „existenţa, conduita, comportamentul, corpul uman se integrează începând 

cu secolul al XVIII-lea într-o reţea de medicalizare din ce în ce mai densă şi mai importantă, 

care lasă să scape din ce în ce mai puţine lucruri.”6 Faptul că inclusiv decizia de a muri a unui 

individ este supusă analizei medicale ce se vrea a fi obiective, urmând să primească aprobarea 

sau respingerea unei instituţii, poate fi văzută drept o extremă a controlului acelei bioputeri pe 

care o supune autorul francez analizei. Avem de-a face, după cum subliniază Giorgio 

Agamben, cu o etatizare a biologicului şi cu o transformare a îngrijirii vieţii într-un obiectiv 

primar al statului. Însă „[n]ici viaţa, nici moartea, ci producerea unei supravieţuiri modulabile 

şi virtual infinite constituie prestaţia decisivă a bioputerii timpului nostru.”7 Problema etică ce 

poate apărea în privinţa acestui proces de medicalizare constă în faptul că omul ajunge să fie 

tratat în mod separat din punct de vedere biologic, excluzându-se partea umană spirituală sau 

de altă natură. 

Medicalizare provoacă o schimbare în felul în care însuşi individul se percepe pe el 

însuşi. „Omul învaţă încetul cu încetul ce înseamnă o specie vie într-o lume vie ce înseamnă 

trup, condiţii de existenţă, speranţe de viaţă, o sănătate individuală şi colectivă, forţe ce se pot 

modifica şi un spaţiu unde ele pot fi repartizate optim.”8 Cu toate că beneficiile practice ale 

acestei schimbări pentru calitatea vieţii umane nu pot fi ignorate, fenomenul implică şi o 

schimbare în identitatea europeană, ce completează sau uneori chiar înlocuieşte identitatea 

creştină. Atât la nivel individual, cât mai ales la nivel politic, „faptul de a vieţui nu mai 

constituie acea profunzime inaccesibilă ce nu iese la iveală decât din când în când, supusă 

hazardului morţii şi a fatalităţii sale; biologicul trece parţial în câmpul de control al 

cunoaşterii şi de intervenţie a puterii; [...] luarea în seamă a vieţii de către putere [...] este cea 

care îi permite puterii accesul până la trup”.9 Această schimbare a mentalităţii individuale şi 

sociale referitoare la identitatea umană şi a raportării statului la individ este cea care a permis 

apariţia unor legi precum cele referitoare la eutanasie şi, în acelaşi timp, este reflectată de 

aceste legi. 

                                                 
2 John Griffiths, Heleen Weyers, Maurice Adams, Euthanasia and Law in Europe, Hart Publishing, 

Oxford şi Portland, Oregon, 2008, pp. 79-84. 
3 Ibidem, pp. 306-309. 
4 http://www.ejustice.just.fgov.be/cgi/article_body.pl?language=fr&pub_date=2002-06-

22&numac=2002009590&caller=summary, accesat la 02.10.2014, orele 14.00. 
5 http://www.dignitas.ch/index.php?option=com_content&view=article&id=20&lang=en, accesat la 

02.10.2014, orele 14.00. 
6 Michel Foucault, Biopolitică şi medicină socială, Editura Idea Design&Print, 2003, p. 81. 
7 Giorgio Agamben, Ce rămâne din Auschwitz. Arhiva şi martorul, traducere de  Alexandru 

Cistelecan, Editura Idea Design&Print, Cluj, 2006, p. 107. 
8 Idem, Istoria sexualităţii, traducere de  Beatrice Stanciu şi Alexandru Onete, Editura de Vest, 

Timişoara, 1995, p. 106. 
9 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:31 UTC)
BDD-A21872 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 349 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

În al doilea rând, dintr-o perspectivă mai generală, aceste norme şi mecanisme pot fi 

văzute drept un efect nu doar al medicalizării, ci al dominării întregii societăţi de către ştiinţă. 

Normele şi procedurile stabilite în legătură cu procedeul eutanasiei sunt un exemplu elocvent 

pentru tendinţa contemporană – tendinţă inaugurată de Iluminism – de a trata şi de a aprecia 

lucrurile dintr-un punct de vedere ştiinţific, crezându-se în posibilitatea obiectivităţii unei 

asemenea perspective. Mai mult decât atât, aprecierea ştiinţifică – fie ea medicală, fie ea chiar 

juridică sau etică – este pusă în seama expertului. Acest aspect este valabil, de fapt, în cazul 

probelemei eutanasiei la două niveluri: pe de o parte, implicarea factorului ştiinţific medical 

în aprecierea cazului şi aprobarea sau respingerea eutanasiei la nivel oficial, instituţional; pe 

de altă parte, implicarea factorului ştiinţific medical la nivelul deciziei pacientului sau a 

rudelor acestuia. Chiar dacă hotărârea iniţială, de cerere a eutanasiei, aparţine individului sau 

persoanelor responsabile de individul în cauză, observaţiile, previziunile şi opinia medicului 

joacă, cu siguranţă, un rol major. 

Aşadar, avem mai întâi de a face cu atribuirea responsabilităţii de a aprecia justeţea 

unei cereri de eutanasie unor experţi – medici, dar şi jurişti sau specialişti în etică. Această 

situaţie este exemplară pentru remarca făcută de Hans-Georg Gadamer în Limitele expertului, 

care, deşi a fost făcută în urmă cu câteva decenii şi în contextul dezbaterii unor alte probleme, 

este relevantă şi în prezent, şi pentru cazul problemei eutanasiei: „într-o anumită măsură, 

expertul a devenit personajul cel mai căutat şi adeseori [...] cel hotărâtor. [...] Vechea privire 

de ansamblu pe care o dobândeşte omul cu mintea sănătoasă din experienţele sale de viaţă [...] 

nu mai corespunde prea des aşteptărilor. Nu e o întâmplare că, în ordinea socială şi juridică în 

care ne găsim astăzi, dăm din ce în ce mai mult ascultare expertului sau lăsăm decizia în 

seama lui.”10 Însă este necesar să reflectăm asupra legitimităţii motivelor pentru care 

expertului îi este acordată atâta încredere. Nu poate fi negată capacitatea medicului de a 

confirma sau infirma gradul de suferinţă al unui pacient din punct de vedere fiziologic, nici 

posibiliatea unui psiholog de a evalua dacă persoana în cauză se află în deplinătatea 

facultăţilor mintale şi este aptă să ia o decizie raţională. Întrebarea ce se ridică este dacă 

aprecierile unui expert sunt îndeajuns. 

Expertul este limitat la a lua o decizie bazată pe cunoştinţele disponibile la momentul 

respectiv, într-un anumit stadiu de dezvoltare a ştiinţei pe care o stăpâneşte, stadiu ce poate fi 

depăşit oricând – ritmul progreselor tehnice şi ştiinţifice recente fiind elocvent în acest sens. 

În plus, întotdeauna există o marjă de failibilitate. Chiar dacă un medic poate face cu un grad 

înalt de siguranţă şi corectitudine aprecieri şi prognosticuri, pot exista factori necunoscuţi care 

ar putea schimba situaţia unui pacient – fie ei de natură fiziologică sau biologică, fie de altă 

natură (psihologică, spirituală etc.). Aşadar, diagnosticul şi prognosticul medical nu este în 

totalitate infailibil. Ştiinţa este suprasolicitată: „cercetătorul sau expertul nu sunt într-o situaţie 

prea uşoară atunci când întâmpină o asemenea presiune de aşteptare din partea societăţii”, în 

cazul tratat în lucrarea de faţă, de a preciza obiectiv gradul de suferinţă al unui pacient, 

posibilitatea îmbunătăţirii stării sale şi opţiunea preferabilă pentru respectiva persoană ţinând 

cont de calitatea vieţii acesteia. „Ei sunt siliţi atunci să pronunţe, ca să zicem aşa, ultimul 

cuvânt – cu toate că un cercetător nu cunoaşte cu adevărat ceva care să semene cu un ultim 

cuvânt.”11 Apoi, o altă problemă este legată de faptul că expertul „nu poate vorbi doar ca 

cercetător şi ca om de ştiinţă atunci când sunt puse în cumpănă nişte urmări practice ale 

judecăţii sale.”12 Idealul de obiectivitate nu numai a ştiinţei, dar mai ales a specialistului este 

nerealist. Aceasta nu înseamnă că specialistul nu se străduie să fie obiectiv, excluzând din 

                                                 
10 Hans-Georg Gadamer, Limitele expertului în Elogiul Teoriei. Moştenirea Europei, traducere de  

Octavian Nicolae şi Val. Panaitescu, Editura Polirom, Iaşi, 1999, p. 197. 
11 Ibidem, p. 198. 
12 Ibidem, p. 202. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:31 UTC)
BDD-A21872 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 350 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

munca sa factorii subiectivi, ci doar că o astfel de obiectivitate nu poate fi atinsă. Limitele 

expertului sunt, astfel, determinate de limitele ştiinţei însăşi, dar şi de cerinţele şi aşteptările 

societăţii. 

În aceeaşi ordine de idei, deciziile medicale cu privire la expectanţa de viaţă a unui 

pacient, de pildă, se bazează adeseori pe statistici. De pildă, inutilitatea unui posibil tratament 

este calculată în funcţie de rezultate anterioare, obţinute la alţi pacienţi.13 Acurateţea 

statisticilor, însă, şi mai ales justeţea luării unei decizii pe baza acestora poate primi cu 

uşurinţă obiecţii. În primul rând, noţiunea de „fapt” pe care se bazează, în calitate de estimare 

cantitativă a faptelor, este criticabilă. Faptele depind de interesele şi aşteptările observatorului. 

Apoi, verificarea statisticilor nu este la îndemâna oricui. Această metodă ştiinţifică poate fi 

lesne utilizată cu scopul manipulării. „Statistica este unul dintre cele mai importante mijloace 

propagandistice, nu pentru povăţuire, ci pentru sugerarea anumitor reacţii.”14 Or, având în 

vedere că unii dintre susţinătorii eutanasiei nu se feresc în a-şi consolida poziţia şi prin 

argumente pragmatice precum cele referitoare la bugetele necesare menţinerii în viaţă sau 

alinării suferinţei unor bolnavi în stadii terminale, bugete care, spun ei, ar putea fi folosite mai 

util pentru tratarea pacienţilor ce mai pot fi trataţi, a presupune că statisticile pot fi folosite în 

cazul eutanasiei în mod intenţionat pentru influenţarea unui răspuns pozitiv la această 

posibilitate nu ar fi o poziţie exagerată. 

S-a precizat faptul că dominaţia ştiinţei observabilă în felul în care sunt formulate 

legile operează şi la nivelul deciziei pacientului. Această influenţă implică factori multipli. 

Mai întâi, concluziile ştiinţifice ale medicului sunt cele care îl vor determina pe un pacient să 

ia în considerarea opţiunea eutanasiei. Apoi, informaţiile ştiinţifice statistice care circulă în 

mediul virtual pot cântări mult în hotărârea bolnavului. În plus, tot o ştiinţă – şi anume 

psihologia – constituie cadrul în care se determină dacă persoana în cauză poate purta 

responsabilitatea unei asemenea decizii, cu toate că circumstanţele în care această opţiune 

intră în joc sunt oricum extraordinare şi cu toate că, practic, posibilitatea ca pacientul să ia 

decizia în virtutea informaţiilor primite mai degrabă decât din cauza suferinţei pe care o 

suportă nu este neglijabilă. 

Atât opiniile ştiinţifice, cât şi simplul fapt că o lege ce permite eutanasia este intrată în 

vigoare pot constitui fondul unei presiuni sociale şi psihologice asupra oamenilor de a lua o 

astfel de decizie. Chiar dacă eutanasia este legală numai atunci când e făcută la cererea 

pacientului (dar şi al rudelor acestuia – ceea ce poate primi obiecţii noi), cerere expresă, în 

cunoştinţă de cauză şi, teoretic, neinfluenţată, contextul social şi legal au un rol semnificativ 

pentru individ. „Pentru structura fiinţei social-umane contează mult mai mult faptul că un 

anumit ansamblu de orientări normative îi este procurat omului în procesul dezvoltării sale şi, 

până la urmă, îl marchează în aşa fel încât găseşte natural şi just numai un anume lucru şi nu 

altceva.”15 Răspunderea raţională şi personală a individului nu poate fi înlăturată, însă nici 

influenţa informaţiilor primite, a educaţiei şi a mentalităţii sociale, exprimate prin norme şi 

legi, nu poate fi ignorată. 

 

Bibliografie: 

 

Agamben, Giorgio, Ce rămâne din Auschwitz. Arhiva şi martorul, traducere de  

Alexandru Cistelecan, Editura Idea Design&Print, Cluj, 2006. 

                                                 
13 Andrada Pârvu, Tratamente inutile la finalul vieţii în Beatrice Ioan, Vasile Astărăstoae (editori), 

Dileme etice la finalul vieţii, Editura Polirom, Iaşi, 2013, pp. 63-65. 
14 Ibidem, p. 201. 
15 Ibidem, p. 200. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:31 UTC)
BDD-A21872 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 351 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

Foucault, Michel, Biopolitică şi medicină socială, Editura Idea Design&Print, 2003, p. 

81. 

Foucault, Michel, Istoria sexualităţii, traducere de  Beatrice Stanciu şi Alexandru 

Onete, Editura de Vest, Timişoara, 1995. 

Gadamer, Hans-Georg, Limitele expertului în Elogiul Teoriei. Moştenirea Europei, 

traducere de  Octavian Nicolae şi Val. Panaitescu, Editura Polirom, Iaşi, 1999. 

Griffiths, John, Weyers, Heleen, Adams, Maurice, Euthanasia and Law in Europe, 

Hart Publishing, Oxford şi Portland, Oregon, 2008. 

Pârvu, Andrada, Tratamente inutile la finalul vieţii în Beatrice Ioan, Vasile 

Astărăstoae (editori), Dileme etice la finalul vieţii, editura Polirom, Iaşi, 2013. 

Weyers, Heleen, Explaining the emmergence of euthanasia law in the Netherlands: 

how sociology of law can help the sociology of bioethics în Sociology of Health&Illness, vol. 

28, nr. 6, 2006. 

Surse web: 

http://www.dignitas.ch/index.php?option=com_content&view=article&id=20&lang=e

n, accesat la 02.10.2014, orele 14.00.  

http://www.ejustice.just.fgov.be/cgi/article_body.pl?language=fr&pub_date=2002-06-

22&numac=2002009590&caller=summary, accesat la 02.10.2014, orele 14.00. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:31 UTC)
BDD-A21872 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

