
 

 336 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

PERSPECTIVES ON THE CONCEPT OF FANTASTIC IN LITERATURE 
 

Nicoleta Doina POP (POCAN) 
”Petru Maior” University of Târgu-Mureș 

 

 

Abstract: Trying to define the concept of the "fantastic" in literature any definition may 

remain incomplete. The multiplicity of forms and aspects that characterize this aesthetic 

category makes impossible any attempt to find a universally accepted definition. This concept 

is constantly changing with the evolution of society, and taking new forms, remains timeless. 

Fantastic literature gives rise to a paradox: although it is difficult to be defined, it is easily 

recognizable even by non-specialist reader. 

 

Keywords: fantastic, supranatural, literature, reality, fantasy 

 

 

Motto: "Textul e asemenea labirintului lui Dedal: îl închide în el pe autor şi când 

lectorul şi-a asumat acel text devine şi el captiv" (Umberto Eco) 

 

 Încercând să configurăm fantasticul, orice definiţie riscă să devină incompletă, 

neîncăpătoare. Multitudinea de forme şi aspecte pe care le îmbracă fantasticul îngreunează 

delimitarea lui exactă, făcând imposibilă emiterea unei definiţii universal-valabile. Traducând 

o stare de spirit specifică, o nelinişte existenţială, fantasticul se metamorfozează odată cu 

evoluţia societăţii şi,  preluând noi înfăţişări, rămâne mereu în actualitate. Textul fantastic dă 

naştere unui paradox: pe cât de greu este de definit, pe atât de uşor este  de recunoscut chiar şi 

de către un cititor destul de puţin avizat. 

 Marcel Brion, unul dintre cercetătorii cei mai reputaţi, încercând să stabilească 

principalele coordonate ale artei fantastice, insistă asupra caracterului  proteic al "formelor în 

care neliniştea seculară a omului hăituit de spaimă şi de frică, a proiectat imaginile anxietăţii 

sale, încercând să se elibereze astfel de ele, şi chiar, în anumite cazuri, să le exorcizeze"1. 

 După René de Solier, arta fantasticului este generată de absenţa luminii, de regimul 

nocturn al imaginabilului, ceea ce declanşează permanent o stare de nesiguranţă: "frica 

impune o lege, şi orice înaintare, în acest domeniu, prin tenebre, se loveşte de superstiţii, de 

obstacole naturale, de focare; partea de lumină de depărtare reprezintă nădejdea; devine un 

centru ocult, iar întunericul rămâne un fel de lume duşmănoasă pe care căutăm să o ocolim"2. 

 Roger Caillois reuşeşte să facă o convingătoare delimitare între literatura fantastică şi 

cele două extreme ale sale, feeria şi literatura ştiinţifico - fantastică: "E important să 

distingem între aceste noţiuni apropiate şi foarte des confundate. Feericul e un univers 

miraculos care i se suprapune lumii reale fără să-i pricinuiască vreo pagubă sau să-i 

distrugă coerenţa. Fantasticul, dimpotrivă, vădeşte o ameninţare, o ruptură, o rupere 

insolită, aproape insuportabilă, în lumea reală"3. 

 Dacă în universul basmului supranaturalul nu îngrozeşte, deoarece "face parte din 

ordinea lucrurilor", constituind "însăşi substanţa universului, legea, climatul său", în 

                                                 
1 Marcel Brion, Arta fantastică, traducere şi postfaţă de Modest Morariu, Ed.Meridiane, Bucureşti, 

1975, 
2 René de Solier, Arta şi imaginarul, traducere de Marina şi Leonid Dimov, Ed. Meridiane, Bucureşti, 

1978, p.35 
3 Roger Caillois, De la basm la povestirea ştiinţifico - fantastică, studiu introductiv la Antologia 

nuvelei fantastice, Ed. Univers, Bucureşti, 1970, p.14 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:39 UTC)
BDD-A21870 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 337 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

domeniul fantasticului manifestarea supranaturalului "apare ca o spărtură în coerenţa 

universului". 

 Miracolul nu mai este asimilat ordinii cosmice ci reprezintă o agresiune ce ameninţă 

însăşi stabilitatea lumii, e imposibilul care survine pe neaşteptate într-o lume de unde 

imposibilul e prin definiţie izgonit. Fantasticul se va găsi în imediata vecinătate a realului, 

deoarece manifestarea lui presupune existenţa "unui univers perfect determinat de unde se 

credea că misterul fusese izgonit pentru totdeauna". Fantasticul este pentru Caillois "o 

întrerupere a ordinii recunoscute, o năvală a inadmisibilului în sânul inalterabilei legalităţi 

cotidiene"4. 

 Tzvetan Todorov, un cercetător de marcă al fenomenului, pune un mare accent pe 

ezitarea cititorului şi a personajelor în privinţa naturii fenomenului perturbator. Dacă cititorul 

optează pentru o soluţie raţională, atunci naraţiunea intră în sfera straniului, dimpotrivă, dacă 

el acceptă o explicaţie supranaturală, se pătrunde în domeniul miraculosului. Fantasticul este 

deci identificat cu efemerul răgaz al ezitării cititorului sau al personajului. 

 Definit în raport cu realul şi cu imaginarul, fantasticul îi apare lui Tzvetan Todorov 

drept "ezitarea cuiva care nu cunoaşte decât legile naturale pus faţă în faţă cu un eveniment 

în aparenţă supranatural"5. 

  Teoreticianul îşi completează definiţia prin impunerea a trei condiţii necesare 

pentru încadrarea unui text în categoria fantasticului: "Mai întâi, textul trebuie să-l oblige pe 

cititor a considera lumea personajelor drept o lume a fiinţelor vii astfel încât el să ezite între 

o explicaţie naturală şi una supranaturală a evenimentelor evocate. Apoi, această ezitare 

poate fi de asemenea împărtăşită de unul dintre personaje (...). În fine o ultimă condiţie cere 

cititorului să adopte o anumită atitudine faţă de text: să refuze atât interpretarea alegorică 

cât şi pe cea poetică"6. Studiul fantasticului este realizat în raport cu straniul şi cu 

miraculosul, genuri cu care, consideră criticul, acesta se întrepătrunde. Situate în imediata 

vecinătate a fantasticului, straniul şi miraculosul, realizează împreună cu acesta câte un "gen 

limitrof"7. 

 

Straniul 

pur 

Fantasticul 

straniu 

Fantasticul 

miraculos 

Miraculosul 

pur 

 

 La graniţa dintre fantasticul straniu şi fantasticul miraculos ia naştere fantasticul pur. 

Un alt aspect important al lucrării lui Todorov este faptul că acesta distinge clar trei 

aspecte (niveluri) ale operei: verbal, sintactic şi semantic. Aspectul verbal constă în frazele 

concrete care constituie textul;  Aspectul sintactic surprinde relaţiile ce se stabilesc între 

părţile operei; Aspectul semantic este reprezentat de temele operei. 

 Cunoscut drept unul dintre cei mai importanţi autori de literatură fantastică, Howard 

Phillips Lovecraft este şi un bun teoretician al genului. El a consacrat o lucrare 

supranaturalului în literatură, unde  insistă asupra rolului esenţial al "creării unei atmosfere 

specifice". În Naşterea povestirii fantastice, Lovecraft încearcă să surprindă pe axa temporală 

momentul apariţiei prozei fantastice, relevând faptul că "deşi îndemnul şi atmosfera spre 

literatura fantastică sunt vechi de când lumea", ca gen literar "nu este decât copilul secolului 

XVIII". 

 Există şi în critica literară românească mai multe tentative reuşite de a circumscrie 

frontierele literaturii fantastice. Ceea ce constituie un lucru demn de remarcat este faptul că 

                                                 
4 Roger Caillois, În inima fantasticului, Ed. meridiane, Bucureşti, 1971 
5 Tzvetan Todorov, Introducere în literatura fantastică, Ed. Univers, Bucureşti, 1973, p.42 
6 Ibidem, p.51 
7 Ibidem, p.62 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:39 UTC)
BDD-A21870 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 338 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

teoriile autohtone ale fantasticului nu sunt cu nimic mai prejos decât variantele lor de 

"import". Poziţia cercetătorilor români este dublă: pe de o parte ei asimilează rapid noile 

teorii, dar, pe de altă parte, receptarea lor este critică, presupunând analiza detaliată şi 

creatoare a fenomenului.  

 Deosebit de complexă şi de originală apare investigaţia lui Adrian Marino din lucrarea 

sa Dicţionar de idei literare. Criticul porneşte de la etimologia termenului, reface "ereditatea" 

lui semantică, remarcând diferitele metamorfoze suferite de semnificaţia cuvântului de-a 

lungul timpului. Adrian Marino pune un accent deosebit pe ideea de "ruptură" în ordinea 

semnificaţiilor pe care o aduce cu sine orice manifestare a insolitului: "Sensul sistemului 

fantastic de relaţii este contrazicerea, ruperea inopinantă a ordinii sau coerenţei persistente, 

răsturnarea subită a unor situaţii constante, stabile"8. De asemenea, autorul remarcă faptul  

că orice temă fantastică intră în una din cele patru categorii, vizând violarea flagrantă a 

realităţii, a raţionalităţii, semnificaţiei şi a temporalităţii. 

 Lucrarea lui Sergiu Pavel Dan9, dedicată fantasticului românesc este structurată pe 

două părţi. Prima constituie o veritabilă introducere în literatura fantastică. Vorbind "despre 

gândirea fantastică", Sergiu Pavel Dan îi descoperă sursele în sentimentul de teamă trădând 

vulnerabilitatea fiinţei. Definind "conceptul de literatură fantastică" autorul afirmă că 

"mileniile precedente ne-au lăsat moştenire un număr uriaş de creaţii în care miraculosul 

ocupă un loc preponderent". Nu toate sunt fantastice. Pentru a stabilii "frontierele literaturii 

fantastice" aceasta este raportată la o serie de domenii limitrofe precum fabulosul feeric, 

miraculosul mitico - magic şi superstiţios, ocultismul iniţiatic, literatura S.F., proza poetică şi 

alegorică, proza vizionară, literatura de aventuri şi proza de analiză. Bogat ilustrate prin 

exemple luate din creaţii reprezentative ale literaturii române şi universale, relaţiile ce se 

stabilesc între normal şi supra-normal sunt grupate în trei categorii ale interacţiunii, ale 

mutaţiei şi ale apariţiei fantastice. 

 Dintre teoriile ceva mai noi asupra fantasticului de remarcat sunt cele ale lui 

Alexandru George, constituind prefaţa la antologia sa de proză fantastică românească 

intitulată  Masca10. 

 Studiul său nu aduce lucruri noi, ci se remarcă prin efortul de a se sincroniza cu 

"stadiul actual al înţelegerii problemei" prin asimilarea celor mai diverse teorii. Autorul 

observa lipsa de receptivitate a criticii literare interbelice faţă de existenţa unui fantastic 

autohton făcând trimiteri la E. Lovinescu şi G. Călinescu. Alexandru George fixează către 

sfârşitul deceniului al patrulea  şi începutul celui următor "afirmarea prozei fantastice ca 

<gen> autohton". 

 Deloc de neglijat este şi teoretizarea conceptului de fantastic realizată de Nicolae 

Manolescu în lucrarea Arca lui Noe, volumul III (notele de subsol din capitolul Arghezi şi 

Urmuz). Criticul pleacă de la premisa că întâlnirea dintre real şi nereal (care sunt absolut 

incompatibile) provoacă "tensiune şi perplexitate".  Literatura dispune de mai multe 

modalităţi de a atenua sau de a agrava această incompatibilitate. "Speciile feericului se 

grupează la polul atenuării; speciile fantasticului la acel al agravării"11. 

 Se observă existenţa a două criterii de definire: existenţa a două planuri incompatibile 

şi prezenţa unor indici care marchează raportul dintre ele. În funcţie de combinarea acestor 

două criterii pot exista trei cazuri distincte: 

                                                 
8 Adrian Marino, Fantasticul, în Dicţionar de idei literare, vol.I, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1973 
9 Sergiu Pavel Dan, Proza fantastică românească, Ed. Minerva, Bucureşti, colecţia "Momente şi 

Sinteze", 1975 
10 Masca. Proză fantastică românească, prefaţă şi antologie de Alexandru George, Ed.Minerva, 

Bucureşti, 1982 
11 Nicolae Manolescu, Arca lui Noe, volumul III, Ed. Minerva, Bucureşti, 1983, p.48 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:39 UTC)
BDD-A21870 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 339 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

 1. "Prezenţa unor indici expliciţi care semnalizează o ordine distinctă de cea reală"12 

- ne aflăm în prezenţa a ceea ce Tzvetan Todorov considera a fi miraculosul 

 2. "Prezenţa unor indici expliciţi sau impliciţi care semnalizează o întâlnire dintre 

real şi nereal"13 - corespunzător domeniului straniului. 

 3. "Absenţa semnalului, deşi întâlnirea dintre real şi nereal se produce"14 - fantasticul 

propriu - zis  (fantasticul pur). 

 În încheierea precizărilor sale privitoare la categoria fantasticului, criticul constată: 

  "Schimbarea procedeelor mută necontenit frontierele celor trei clase descrise. 

Ceea ce ieri era simţit ca fantastic, azi e simţit ca fabulos sau straniu. E ca şi cum teritoriul 

fantasticului, ros necontenit la margini de apele miraculosului sau ale feericului, se reface 

necontenit în altă parte. Această schimbare reflectă probabil ezitarea structurală a 

închipuirii umane între nevoia de mister şi nevoia de explicaţie: fantasticul nu este altceva 

decât armistiţiul fragil între forţele imaginaţiei şi forţele logicii, pe care atât declararea 

războiului, cât şi încheierea păcii l-ar periclita"15. 

 În orice operă fantastică există două tipuri de reprezentare a realităţii, fiind vizibilă 

„fanta" care delimitează lumea reală de cea a operei literare. Aşadar, este expusă realitatea 

într-un mod real, veridic (se creează aşa-numita „iluzie a vieţii"); în plus faţă de acest plan 

real, denotativ, se prezintă o realitate care „nu seamănă" cu cea obişnuită - acesta fiind planul 

fantastic propriu-zis. Planul real şi planul fantastic propriu-zis se armonizează epic şi 

formează un univers al textului în care se îmbină continuu „realul" cu „irealul". Această 

împletire între cele două planuri (real şi fantastic) provoacă deruta, confuzia, incertitudinea 

cititorului şi a personajului deopotrivă. De fapt, ezitarea, incertitudinea (intratextuală pentru 

protagonist şi extratextuală pentru cititor) este, conform definiţiei lui Tzvetan Todorov, o 

trăsătură specifică oricărei proze fantastice. 

 

BIBLIOGRAFIE 

 

1. Alexandrescu, Sorin, Dialectica fantasticului, (studiu introductiv la volumul 

La ţigănci), Editura pentru Literatura, Bucureşti, 1969. 

2. Brion, Marcel, Arta fantastică, traducere şi postfaţă de Modest Morariu, 

Editura Meridiane, Bucureşti, 1975. 

3. Caillois, Roger, În inima fantasticului, Editura Meridiane, Bucureşti, 1988. 

4. Caillois, Roger, De la basm la povestirea ştiinţifico - fantastică, studiu 

introductiv la Antologia nuvelei fantastice, Editura Univers, Bucureşti, 1970. 

5. Eliade, Mircea, Aspecte ale mitului, Traducere de Paul G. Dinopol, Prefaţa de 

Vasile Nicolescu, Editura Univers, Bucureşti, 1978. 

6. Eliade, Mircea, Sacrul şi Profanul, Traducere de Rodica Chisa, Editura 

Humanitas, Bucureşti, 1992. 

7. Eliade, Mircea, Încercarea labirintului, Editura Dacia, Cluj-Napoca 1990. 

8. Manolescu, Florin, Caragiale şi Caragiale, Editura Cartea Românească, 

Bucureşti, 1983. 

9. Manolescu, Nicolae, Arca lui Noe, Editura Minerva, Bucureşti, 1980. 

10. Marino, Adrian, Dicţionar de idei literare, Editura Eminescu, Bucureşti, 1973. 

11. Pavel Dan, Sergiu, Proza fantastică românească, Editura Minerva, Bucureşti, 

1975. 

                                                 
12 Nicolae Manolescu, Arca lui Noe, volumul III, Ed. Minerva, Bucureşti, 1983, p.49 
13 Ibibem, p.49 
14 Ibidem, p.49 
15 Ibidem, p.52 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:39 UTC)
BDD-A21870 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 340 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

12. Popescu, Ileana Ruxandra, Proza fantastică românească. Structuri narative şi 

conversaţionale, Editura Paralela 45, Piteşti, 2005. 

13. René de Solier, Arta şi imaginarul, traducere de Marina şi Leonid Dimov, 

Editura Meridiane, Bucureşti, 1978. 

14. Todorov, Tzvetan, Introducere în literatura fantastică, Editura Univers, 

Bucureşti, 1983. 

15. Toma, Pavel, Lumi ficţionale, Editura Minerva, Bucureşti, 1992. 

16. *** Masca. Proză fantastică românească, prefaţă şi antologie de Alexandru 

George, Editura Minerva, Bucureşti, 1982. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:58:39 UTC)
BDD-A21870 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

