JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

LE CORPS VECU ET LE CORPS FANTASME: QUELQUES HYPOSTASES DU
CORPS FEMININ CHEZ ANNE HEBERT ET CALIXTHE BEYALA*

Florentina lonela MANEA

”Al. Toan Cuza” University of lasi

Abstract: The object of a predominantly male discourse, the woman’s body becomes an area
of contradictions, of traumatic experiences, a bridge between the physical and the spiritual
world. Unable to author the history of her own body, the bond with the self is severed. A
vacant and numb body, fulfilling and assuming the traditional role of wife and mother to the
point of identification, the woman becomes a prisoner of religious, social and cultural
discourse. Calixthe Beyala and Anne Hébert, two writers from different cultural
environments, draw upon this common setting to describe alienation and loss of the self.
Experiencing love, sexuality and motherhood may only complete the woman by means of
transgressing rules and customs. Without falling into excessive feminism, the two authors
render the image of this body which, throughout history, has sparked the hatred, lust and
violence of man. The retaking of this body can only be accomplished through the rediscovery
of intimacy, feminine voice and a lineage transcending generations.

Keywords: body, woman, intimacy, sacred, transgression.

L’un des premiers ceuvres de la littérature antique, ’Epopée de Gilgamesh dépasse,
par la richesse de I’expression lyrique, par la problématique existentielle abordée, le statut
d’une simple légende héroique. A part les exploits du roi d’Uruk, symbole de la condition de
I’étre humain, I’épopée nous raconte comme Shamat (ou Shamkatum, selon d’autres
versions), prostituée du temple et prétresse de la déesse Inanna-Ishtar, est envoyée par le roi
Gilgamesh a séduire Enkidu, le double sauvage du roi, créé de 1’argile par les dieux (et vivant
dans une horde d’animaux) pour contrdler I’exces de pouvoir du souverain. Pendant six jours
et sept nuits, Shamat initie Enkidu dans les mystéres de la déesse Inanna, les deux s’engageant
dans un rituel de I’amour physique. C’est toujours elle qui lui offrira des vétements pour
couvrir son corps nu et de la nourriture cuisinée, le pain et la biere, pour ’amener ensuite
a Uruk, siege de la civilisation et de la culture, donc espace organisé et déterminé, opposé a la
nature. L’épopée raconte comme, apres I’ingestion des aliments, Enkidu, détendu, la panse en
liesse/ Il chantait le cceur joyeux/ Et son visage s illumina. / 1l lava son corps hirsute, /Il se
frictionna d’huile. / Alors il ressembla a un homme. / Il passa un vétement:/ Le voila comme
un jeune marié.* Enkidu subit ainsi une métamorphose intérieure et extérieure : il passe de la
condition sauvage, animaliére, a celle d’homme.

Le role de Shamat s’arréte ici. Le récit continuera, bien sir, avec les exploits des
héros, mais le destin de cette prétresse est passé sous silence. Son visage et son corps
disparaissent dans I’histoire, un corps et un visage inconnus. Ce qui nous reste est son nom et
I’souvenir d’un corps fantasmé, pressenti seulement, qui offre champ libre a 1’imagination :
corps nu qui s’ondule derri¢re de beaux voiles de soie. Un corps qui semble étre un instrument
a la disposition du roi, qui s’offre généreusement, car Shamat est une courtisane, la joyeuse,
(comme I’indique une possible traduction de son nom), statut qui, analysé sans le rapporter
aux certaines pratiques religieuses anciennes, a des connotations plutot négatives.

! Fragments du texte et texte intégral disponibles aussi sur le site http://www.mythologica.fr

249

BDD-A21856 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

Shamat n’est pas une simple prostituée, elle est la prétresse d’Inanna-Ishtar, grande
déesse du panthéon suméro-babylonien, déesse de la mort, de la guerre et de la fertilité. Sa
prétresse était donc une prostituée sacrée, qui assurait, par son union avec le roi au Nouvel An
babylonien, la fertilité et la richesse du Cosmos.

Un aspect intéressant est son role aupres d’Enkidu. Shamat est I’initiatrice, une sorte
d’héros civilisateur qui continue le travail des dieux, en découvrant a I’étre humain sa
potentialité. Elle arrache I’homme a son ignorance de soi, a ses instincts primitifs, 1’habille et
le nourrit, d’une nourriture spirituelle aussi. Car, aprés avoir connu Shamat et avoir subi sa
séduction, Enkidu, I’homme sauvage, ne peut plus retourner a sa horde, les animaux, ses
compagnons, le rejettent, s’¢loigne de lui, signe qu’un changement a eu lieu, qu’il n’est plus
le méme. Il faut aussi observer que I’action « civilisatrice » de cette femme ne concerne pas
seulement Enkidu, mais I’humanité enti¢re, car il est le double, le miroir de Gilgamesh,
I’homme ayant déja subi I’influence de ce que représente la culture, au sens philosophique du
terme. Il est évident alors que le changement opéré par la prétresse d’Inanna ne se résume pas
a une séduction et a une initiation purement sexuelles, sinon il concerne les profondeurs de
I’étre humain, sa sensibilité, ses possibilités créatrices, sa capacité de se connaitre et de
connaitre les mysteéres du Cosmos.

En tant que prétresse d’Inanna, Shamat est censée, par son statut, d’étre un
intermédiaire entre le monde spirituel et le monde matériel, de connaitre et de pratiquer les
rites et les rituels d’initiation de la déesse. Mais, en dehors de ce role au temple, au niveau
symbolique, elle, la femme, représente le mystére inaccessible au regard indiscret de
I’homme ; matrice, nourriciére, initiatrice, la femme englobe la totalit¢. Dans un poéme
découvert dans les manuscrits de Nag Hammadi, The Thunder, Perfect Mind, la divinité
féminine qui se présente sous une série de contradictions, affirme cette plénitude, car :

For | am the first and the last/ | am the honored one and the scorned one/ | am the
whore and the holy one/ | am the wife and | am the virgin/ | am the mother and | am the
daughter/ I am the members of my mother/ | am the silence that is incomprehensible and the
idea whose remembrance is frequent/ I am the voice whose sound is manifold and the word
whose appearance is multiple/ | am the utterance of my name.?

Shamat n’est pas seulement une femme, elle englobe une multitude d’hypostases
spirituelles et symboliques. La religion et la tradition semblent assurer a la femme un statut
privilégié. Néanmoins, n’oublions pas que c’est le ro1 Gilgamesh qui demande a la courtisane
de séduire le sauvage Enkidu, d’ou on déduit que Shamat est une femme a corps
instrumentalisé, qui ne lui appartient pas et dont I’homme peut disposer a son gré. L image de
cette prétresse-prostituée reflet ainsi pour le lecteur I’ambiguité de sa position au sein d’une
société qui nous est encore inconnue : d’un co6té, la femme qui jouit d’une relation spéciale
avec soi-méme, son corps et avec une spiritualité inaccessible au male, de I’autre, la femme
assujettie a I’homme et a une société¢ dominée par celui-ci, une ambiguité qui, de nos jours, est
la source de nombreuses études et d’une riche littérature.

Pergue comme I’ Autre par excellence, la femme devient 1’objet d’un discours aliénant,
a voix et direction uniques, création de I’imaginaire masculin. Elle devient ainsi le lieu d’un
recyclage, acquérant une identité composite, une identité d’arlequin, qui satisfait le besoin de
I’homme de comprendre et de s’approprier 1’Autre, inconnu et, probablement, dangereux.
C’est un phénomene qui concerne non seulement la femme, mais aussi 1’étranger, apercu du
centre, de la communauté dominante.

Si la femme représente 1’ Autre, le premier contact avec cette altérité est de 1’ordre des
sens. C’est le corps de cet Autre que I’on percoit, c’est par sa peau, son odeur, son

2 Nancy Qualls-Corbett, The Sacred Prostitute: Eternal Aspects of the feminine Studies in Jungian
Psychology, Inner City Books, Toronto, 1988, p.11

250

BDD-A21856 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

visage qu’elle, la femme, représente 1’altérité absolue. Et pour posséder cet inconnu, il faut
posséder premiérement son corps.

Calixthe Beyala et Anne Hébert mettent en discussion cette relation problématique
entre la femme et son corps, dans le cadre d’une société male, patriarcale, qui utilise un
systéme compliqué pour emprisonner la femme dans sa propre chair. Appartenant a des
contextes culturels différents, les deux auteurs essayent de découvrir, entre le mythe, la
mystique, et la réalité sociale, I’image véritable de la femme, une image totalisante, qui
saurait intégrer la matérialité¢ prégnante de son corps et de son esprit, ses besoins, ses désirs,
tout ce que fait de la femme un étre unique, a identité propre.

Figées dans des roles établis par la société patriarcale, les personnages féminins
d’Anne Hébert et de Calixthe Beyala cherchent un espace qui leur soit propre, a room of one’s
own?, pour reprendre le titre de I’essai de Virginia Woolf, un espace ou les forces créatrices
de la femme soient mises en valeur, ou la femme puisse se forger une identité. L’idée d’un
espace propre, a part les connotations symboliques qu’elle renferme, renvoie a une image tres
concréte . cet espace libre de la création est, premiérement, le corps. Assumer une identité
suppose assumer cette réalité matérielle. Invariablement, je suis corps ; indépendamment des
valeurs et des opinions, il demeure une certitude.

Les personnages féminins de Beyala et d’Hébert sont des étres claustrés, emprisonnés,
une prison réelle ou symbolique, celle de leur propre corps, de la société, de la tradition.
Qu’elle s’appelle Tanga ou Ateba, Elisabeth ou sceur Julie de la Trinité, Saida, Nora, Olivia,
qu’elle ait la peau blanche ou noire, le personnage féminin est prisonnier d’une société
traditionnelle qui voit dans la femme un corps dont la seule raison d’étre est de se prosterner
aux pieds de I’homme. Ce sont des femmes qui n’ont pas d’espace propre, et aliénées de leur
corps, elles vivent hors de soi, assumant une identité sur-déterminée. La femme est fille de
quelqu’un, épouse de quelqu’un, mere d’enfants, situation qui I’épuise, la vide de toutes ses
forces créatrices, de son identité de femme. La meére de Saida criera : Saida, t’es qu’une
ratée ! dit-elle furieuse. Une lache ! Une profiteuse ! (...) Que si ! Tout ce que tu veux, Saida,
c’est rester entre mes jambes et me sucer la vie jusqu’au bout, comme ton péere, comme mon
pére avant lui. Je veux vivre pour mon plaisir ce qui me reste de vie.*Saida comprendra avec
amertume qu’a force d’étre restée clouée a la maison, j avais fini par envahir sa vie, par la
ronger depuis la racine. (...) Ce n’est que bien plus tard, trop tard, alors qu’elle était morte
depuis longtemps, que j’ai saisi 'immensité de son sacrifice®.

Il faut remarquer que les deux écrivains se distancient du féminisme, car elles
congoivent possible une relation harmonieuse et enrichissante entre ’homme et la femme,
mais non dans le cadre d’une société dominée par une mentalité, des coutumes et des regles
aliénantes.

Le corps de la femme est la surface idéale ou I’homme inscrit ses propres fantasmes et
désirs, son histoire. Muet et fragmentg, ce corps plonge dans I’amnésie, dans I’oubli de soi. La
femme est rompue de sa chair, qui devient, dans les mains avides de ’homme, une pate a
modeler qui doit assouvir ses désirs:

Le moins qu’Ateba puisse dire, c’est que sa Betty n’était pas une sorciere. Une trainée
? Peut-étre. Mais pas une vampire. Elle ne s’était jamais nourrie de [’homme. Ils [’ont
croquée, elle a subi leurs caresses, leurs baisers ; pour qu’ils grossissent, elle a murmuré des
obscénités, elle a poussé des hurlements rauques dont Ateba n’avait jamais pu déterminer
s’ils étaient de plaisir ou de douleur ; et ses mains, ses mains expertes, douées de sensibilite
et de savoir, se resserraient autour de [’homme lorsqu’elle devinait que c’était son dernier

% Une chambre a soi, essai pamphlétaire publié par Virginia Woolf en 1929
4 Calixthe Beyala, Les honneurs perdus, Albin Michel, Paris, 1996, p.178
% lbidem, p.178

251

BDD-A21856 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

coup de reins, qu’il I'inondait. Et ils sont tous repartis, plus ragaillardis que jamais apres le
pied. Et le bruit de leurs souliers sur la dalle. Betty®.

La sexualité¢ féminine est un sujet tabou, assimilée au péché de la chair, a la souillure
spirituelle, le grand danger qui guette silencieusement la faiblesse de ’homme. C’est I’'image
de la femme monde, expression forgée par les auteurs musulmans, la tentatrice et la dévoreuse
de maris et d’enfants, celle qui, comme le pensait les théologiens du Moyen Age, cherche a
distraire ’homme de ses aspirations intellectuelles ou religieuses, la crainte masculine
typiquement ascétique devant la force de la féminit¢.

C’est aussi une crainte nourrie par ce qui se cache a 'intérieure de la femme, le
mysteére de la conception et de ’accouchement, la terreur du sang menstruel, impur, du péché
qui habite le corps de la femme, des odeurs de son corps et de son toucher qui peuvent
réveiller des sensations refoulées. Stevens Brown, cousin de Nora et d’Olivia, personnage du
roman Les Fous de Bassan d’Anne Hébert, renifle ['odeur rousse, trop forte (...). La senteur
verte des petites Atkins est finie. Sont devenues trop grandes tout a coup. Des vraies femmes
avec leur sang de femme qui coule entre leurs cuisses tous les mois.’

Ni méme les représentants de 1’église ne peuvent résister au charme mystérieux de la
femme. Ils réagissent avec violence, condamnant la femme pour leurs propres péchés et
faiblesses. Nora avoue comme son (...) oncle Nicolas s est relevé d’un bond. Son corps lourd
craque aux jointures. Il me dit que je suis mauvaise. Il serre les poings. Il a ['air de vouloir
me battre. Il dit que c’est par moi que le péché est entré a Griffin Creek.®

La femme est Eve, la tentatrice, qui, séduite par le Serpent, a introduit le péché dans le
monde. Elle est Lilith (la premiére femme, selon des textes judaiques) qui, refusant se
soumettre a Adam, reste dans la mémoire collective comme démon et meurtriére des enfants.
Elle est aussi Jézabel, Dalila et d’autres figures féminines bibliques controversées incitant au
mal.

De leur coté, les personnages féminins de Beyala luttent contre I’image stéréotypée de
la femme africaine, corps souvent inerte et symbole de la terre, de la fertilité, de 1’ Afrique.
L’auteur préfere une approche organique de ses personnages, pour parler du corps qui mange,
boit et souffre, qui a des désirs et des besoins, un corps qui vit tout simplement. La femme de
Calixthe Beyala n’est pas le prototype de la femme orientale, exotique, belle, lascive grace
aux mouvements séducteurs, a une sexualité épanouie, aux cheveux parfumés et a la peau
d’ébene. Elle est victime de la violence, du viol, d’une tradition et d’une religion qui lui disent
qu’elle doit se trouver a genoux devant 1’homme, qu’elle doit associer sa sexualité a
I’asservissement. A genoux, le visage levé vers le ciel... la position de la femme fautive depuis
la nuit des temps... assise. Accroupie. A genoux... dans ’état actuel de Ihistoire, quoi qu’elle
fasse, quoi qu ’elle dise, elle aura toujours tort. L homme c’est lui. °

Rapidement, elle comprend que sa sexualité est un bien, vendu et acheté selon les
intéréts de la famille, du pere, de la mere parfois, offert a la communauté pour en tirer du
profit. Tanga est obligée a se prostituer par sa mére apres avoir été violée par son pere. Son
corps est devenu insensible, elle 1’offre comme si elle vivait hors de soi, hors de son corps
blessé :

La vieille ma mere a eu l’idée de me faire partir par les rues, trouver d’autres réves.
J’arpentais les rues, je sillonnais les marchés. Je n’existais pas seule. Pourtant j’étais seule.
Rien que moi. J'amenais mon corps au carrefour des vies. Je le plagais sous la lumiere. Un
homme m’abordait. Je souriais. Je suivis. Je défaisais mes vétements. Je portais mon corps

®1dem, C’est le soleil qui m’a briilée, Editions Stock, Paris, 1987, p.123

7 Anne Hébert, Les Fous de Bassan, Editions du Seuil, Paris, 1982, p.86

8 Ibidem, p.129

® Calixthe Beyala, Tu t ‘appelleras Tanga, Editions Stock, Paris, 1983, p.19-20

252

BDD-A21856 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

sur le lit, sous ses muscles. Il s’ébrouait. D’autres images m’assaillaient. ... Je ne sentais
rien, je n’éprouvais rien. Mon corps a mon insu s’était peu a peu transformé en chair de
pierre.1°

Quelle différence entre ce témoignage et I’image qu’on se pourrait faire de la relation
de Shamat, la prostituée sacrée, avec son propre corps. Elle est, sans aucune doute, la
tentatrice, la séductrice qui utilise son corps pour réveiller le désir au cceur de I’homme, mais
qui, a la fois, n’a pas peur de ses désirs. Elle est I’initiatrice, celle qui révele a I’homme sa
véritable nature, mais pour le faire, elle doit posséder une authentique connaissance de soi. En
relation privilégiée avec le sacré, le corps de cette femme devient un espace intermédiaire
entre le monde matériel et le monde spirituel, entre le créé et I’incréé, un étre de la chair qui
se donne a I’autre. Dans son statut de prétresse de la grande déesse, elle doit épouser, au
Nouvel An, le souverain, pour assurer la fertilit¢ de la terre et du Cosmos. Le rituel de I’'union
charnelle entre la femme et ’homme est ainsi consommé au nom de la divinité, il représente
un acte d’intense communion et qui engendre des transformations bénéfiques pour I’univers
entier. De sorte que I’acte sexuel n’est jamais gratuit, il implique la récréation du monde, son
renouvellement. Les deux participants refont 1’unité primordiale, ils symbolisent le premier
couple sorti des eaux matricielles, mais aussi le retour a la perfection, a I’androgyne. De cette
union dépendent 1’engendrement d’un nouvel monde, la sortie du chaos et ’entrée dans le
COSMOS.

Par contre, les personnages féminins de nos écrivains ne jouissent que rarement de
cette plénitude de 1’union corporelle et spirituelle, et d’habitude dans le cadre d’un amour
illicite. Ce qui prime c’est un rapport de domination, de violence contre la femme. Son corps
devient la surface sur laquelle sont inscrits les stigmates traumatisants, le viol, I’inceste.

Dans sa cellule du couvent des Dames du Précieux Sang, sceur Julie de la Trinité vit
des moments d’une intense souffrance spirituelle. Elle revisite la montagne de B., lieu de son
enfance ou, au cours d’un rituel sabbatique, afin de transmettre 1’héritage magique, elle est
victime de la violence incestueuse, elle est violée par son pére Adélard, incarnation du Diable,
parodiant et inversant des symboles chrétiens : C’est [’Arbre de Science, I’Arbre de Vie, le
serpent qui a vaincu Dieu qui se trouve a présent planté dans ton corps.llL "’homme roux se
couche sur moi. Il prétend qu’il est le diable. Moi, je crois que c’est mon pere. Mon pere est
le diable.!? Une grande ombre d’homme cornu était la debout devant elle, le visage plein de
suie, la poitrine noire soulevée par une respiration oppressée. Le bas du visage était caché
par une sorte d’étoffe noire, luisante®®.

Mais la violence dirigée envers la femme n’est pas produite seulement par I’homme.
Elle peut étre le fruit de la communauté suivant des coutumes et encouragée par d’autres
femmes. La circoncision féminine, procédé rituel qui consiste dans une mutilation, non
seulement corporelle, mais aussi spirituelle, coupe définitivement le lien entre la femme et son
corps :

Cette honte est mon souffle non viable. Elle me persécute, me pourchasse, depuis le
Jjour ou la vieille ma mere m’a allongée sous le geste de l’arracheuse de clitoris. Je la vois
encore, la vieille ma mere, éclatante dans son kaba immaculé, un fichu noir dans les cheveusx,
criant a tous les dieux : « elle est devenu femme, elle est devenue femme. Avec ¢a, ajouta-t-
elle, en tapotant ses fesses, elle gardera tous les hommes. J héritais du sang entre mes
Jjambes. D un trou entre les cuisses. Seule me restait la loi de [’oubli.**

10 Calixthe Beyala, Tu t ‘appelleras Tanga, Editions Stock, Paris, 1983, p. 30
1 Anne Hébert, Les Enfants du Sabbat, Editions du Seuil, Paris, 1975, p.69

12 1bidem, p.64

13 lbidem, p.44

14 Calixthe Beyala, Tu t ‘appelleras Tanga, Editions Stock, Paris, 1983, p.24

253

BDD-A21856 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

En contradiction avec les images idylliques qui présentent le corps humain en
communion avec la nature, avec le monde sensuel de I’ Afrique, monde des sensations fortes,
Beyala nous présente des femmes rompues de leur corps soumis a la violence et au regard de
la communauté. Au lieu de se dévoiler comme quelque chose de naturel, dans sa plénitude
(car le cacher au regard signifierait le soustraire a I’existence du monde et de 1’univers), le
corps est obligé a se montrer, il est offert aux yeux avides et dévorateurs. Le cacher
signifierait le protéger, mais la coutume rend cela impossible. Suspectée d’avoir perdu sa
virginité, Ateba est soumise au rituel de 1’ceuf, rite qui envahit son intimité et la rend
insensible.

Elle demande a Ateba d’enlever sa culotte et de s’accroupir devant elle. Ateba hésite.
Elle regoit une tape sur le dos. Alors, elle roule son pagne sur son ventre, s accroupit les
jambes largement écartées. Un exces d’amertume s’empare d’elle et la soumet au rite de
l’oeuf... Elle cesse de comprendre qu’elle a un corps, que des doigts la feuillent, que le
contact de [’ceuf est froid, que la vieille est malodorante comme un tas d’ordures. Travail
achevé en deux minutes ? En dix heures ? Ateba ne sait plus. Ateba ne veut pas le savoir. La
voix chevrotante de la vieille clamant qu’elle est intacte la sort de son engourdissement
torpide®®.

Le corps de la femme est ainsi exposé sur la place publique, en vue de tous, touché par
tous. Un corps muet et sacrifié.

Arrachée a son corps, la femme échoue inévitablement en tant que mere. Elle devient
symbole du ventre dévoreur, du ventre épuisé par les naissances. Les personnages de Beyala
sont des méres meurtrieres, qui tuent I’enfant dans leur ventre, des meres ratées ou de femmes
stériles. Ni les personnages féminins hébertiens ne connaissent la tendresse de la maternité.
Philoméne, la mére sorciere de Julie, accepte le rituel violent contre sa fille et 1égitime le viol
comme partie nécessaire de la transmission corporelle, physique, d’un héritage ténébreux :
C’est [’Arbre de Science, [’Arbre de Vie, le serpent qui a vaincu Dieu qui se trouve a présent
planté dans ton corps, ma crottinette a moi.*® La continuation de ce lignage est responsabilité
de la mere aussi, cette fois par la filiation du fils, le frére de Julie, Joseph. Mais le garcon
échappe a I’étreinte passionnelle et incestueuse de la mere, Philomeéne le déclarant :
Impuissant. Mon fils est impuissant. Il n’a pu supporter [’approche vertigineuse de [’amour. Il
m’a gravement offensée, moi, sa mere et son épouse, la maitresse du bien et du mal, la fleur
vénéneuse absolue de la nuit.}'C’est toujours cette mére-sorciére qui, devant I’assemblée du
sabbat, offrira ses enfants a la communion charnelle, tel Jésus institue I’Eucharistie a la Céne
par le sacrifice supréme : Ceci est ma chair, ceci est mon sang.8

Cette image terrible de la mauvaise mere et de la femme tentatrice, de la femme
dévoratrice, hante 1’imaginaire masculin et trouve une vive expression dans le domaine du
religieux. Loin de proposer une solution capable a renouveler le dialogue de la femme avec
son propre corps, la religion s’installe dans un discours réducteur qui intensifie 1’aliénation.

Si le corps de la femme n’est pas per¢u comme source de péché, il est nié
completement. La femme devient alors Sophia (la sagesse) un concept avec des traits
féminins, commun en philosophie chrétienne, en christianisme ésotérique, en mysticisme
chrétien, ou I’Eglise méme, épouse du Christ, renvoyant a une image collective, donc jetant le
corps de la femme dans le collectif indifférencié. Introduite dans ce type de discours religieux,
la femme perd son corps, elle est niée dans sa corporalité.

15 Calixthe Beyala, C’est le soleil qui m’a brilée, Editions Stock, Paris, 1987, p.82
16 Anne Hébert, Les Enfants du Sabbat, Editions du Seuil, Paris, 1975, p.69

7 1bidem, p.107

18 lbidem, p.36

254

BDD-A21856 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

Si elle n’est pas assimilée a un concept, la femme ne peut étre que Marie, la
meére/vierge. Rétablissant 1’ordre patriarcal par sa soumission a Dieu le Pére, elle constitue un
idéal de maternit¢ désexualisée. L’image de la mere/vierge représente 1’'une des formes de
féminité les plus rassurantes pour I’homme : mére, donc nourriciére, protectrice, sans aucune
forme de désir, sans une sexualité soupconnée dévoratrice et dangereuse.

Pour combattre cette attitude réductrice de I’homme envers la femme, Anne Hébert,
utilisant des registres et des inversements parodiques, réécrit les mythes et les figures
bibliques masculins au féminin, comme c’est dans le cas de sceur Julie de la Trinité, qui opére
une féminisation de la figure de Christ. Le corps de la jeune femme devient le lieu des
passions christiques, mais inversées : Sur le dessus de ses mains, écarlates et trés nets, deux J
majuscules. Mere Marie-Clotilde et |’aumonier tombent a genoux, murmurent le nom de
Jesus. L’initiale sacrée n’est-elle pas la clairement inscrite sur chacune des mains de sceur
Julie ?*° En fait, ce sont les initiales de son frére Joseph, amour illicite et incestueux. Sceur
Julie représente aussi I’image parodique de la vierge, qui engendre Jésus seulement par
I’intercession du Saint-Esprit. Sceur Julie, par contre, prétend avoir congu son enfant par
I’intercession du Diable : mon enfant n’a pas de pere. Il est a moi, a moi seule. J’ai ce
pouvoir.2% Vous étes bénie entre toutes les femmes. ... Pleine de grdces, le démon est avec
vous,?! phrase blasphématoire prononcée par le docteur Painchaud, envoité par le charme
démoniaque de cette femme.

La femme hébertienne essaye de ressurgir la figure de la Grande Déesse dans ses
aspects séducteurs, tentateurs, la femme dévoratrice, la mére meurtriére, qui s’adonne aux
plaisirs corporels avec le Diable. C’est le témoignage de sceur Julie, la descendante de

toute une lignée de femmes aux yeux vipérins, venues des vieux pays, débarquées, il y
a trois cent ans, avec leurs pouvoirs et leurs sorts en guise de bagages, s ’accouplant avec le
diable, de génération en génération, du moins choisissant I’homme qui lui ressemble le plus,
de barbe rousse ou noir, d’esprit maléfique et de corps lubrique, le reconnaissant, le moment
venu, entre tous les hommes?,

L’enfant d’une pareille femme est rouge et fripé, grimacant, oreilles volumineuses,
téte énorme, déformée et sans cou, mains violettes, abdomen saillant, membres gréles, sexe
géant, il ramene ses petits bras vers sa poitrine et ses petites cuisses vers son ventre. ... C’est
le fils du démon, pense Léo-Z. Flageole.?

Opprimée dans une société patriarcale, la femme oublie qu’elle porte dans son corps
une lignée, une véritable histoire. Elle cherche a s’y réintégrer et a découvrir la femme qui
réside a son intérieur. Le corps de la femme est générateur de vie, mais aussi de sens. Rompue
de son corps, la femme finit par intérioriser que son corps ne sous-tend rien, qu’il est tout
simplement 1a, ventre fide¢le et fertile, qui ne manque pas a accomplir ses devoirs envers
I’homme et la communauté. Elisabeth compte onze maternités en vingt-deux ans. Terre
aveugle, tant de sang et de lait, de placenta en galettes brisées.>* En mettant de coté son corps
et ses besoins, elle a été

I’épouse parfaite de Jérome Rolland, un petit homme doux qui réclame son di presque
tous les soirs, avant de s’endormir, jusqu’a ce qu’il en devienne cardiaque. Mon devoir
conjugal sans manquer. Regles ou pas. Enceinte ou pas. Nourrice ou pas. Parfois méme le

19 Anne Hébert, Les Enfants du Sabbat, Editions du Seuil, Paris, 1975, p.97
20 |bidem, p.176

2 lbidem, p.134

22 |bidem, p.92

2 Ibidem, p.186

24 Anne Hébert, Kamouraska, Editions du Seuil, Paris, 1970 p.11

255

BDD-A21856 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

plaisir amer. L humiliation de ce plaisir volé a [’amour. Pourquoi faire tant de simagrées. Je
n’ai été qu’un ventre fidéle, une matrice a faire des enfants.?

Devenu porte-parole du discours aliénant, le corps de la femme peut acquérir sa
lisibilité seulement dans son épanouissement. La femme hébertienne essaie de renouer avec
cette ascendance féminine, méme si parfois diabolique. L’idée d’engendrement, de naissance
est tres forte : Feélicit¢ Normandin (dite la Joie) engendrée, d’une part, par Malvina
Thiboutot, engendrée, d’une part, par Hortense Pruneau, engendrée, d 'une part, par Marie-
Flavie Boucher, engendrée d’une part, par Céleste Paradis (dite la Folle), engendrée, d’une
part, par Ludivine Robitaille, engendrée, d’une part, par Marie-Zoé Laframboise, engendrée,
d’une part, par... %8

Dans sa révolte contre le discours aliénant et hégémonique de ’homme et de la société
patriarcale, la femme n’est jamais seule, semblent nous dire ces deux auteurs. Derricre elle se
trouvent des générations de femmes au corps nié¢, morcelé, meurtri. La femme portera
toujours en elle des voix de femmes qui

sifflent entre les frondaisons marines, remontent parfois sur [ ’étendue de l’eau, grande
plainte a la surface des vents, seul le cri de la baleine mourante est aussi déchirant. Certains
marins dans la solitude de leur quart, alors que la nuit régne sur la mer, ont entendu ces voix
mélées aux clameurs du vent, ne seront plus jamais les mémes, feignent d’avoir révé et
craignent désormais le coeur noir de la nuit®’.

*This work was supported by the strategic grant POSDRU/159/1.5/S/133652, co-
financed by the European Social Fund within the Sectorial Operational Program Human
Resources Development 2007 — 2013.

Bibliographie

(Euvres littéraires cités :

Beyala, Calixthe, Les Honneurs perdus, Albin Michel, Paris, 1996
C’est le soleil qui m’a briilée, Editions Stock, Paris, 1987

Tu t appelleras Tanga, Editions Stock, Paris, 1983

Hébert, Anne, Les Fous de Bassan, Editions du Seuil, Paris, 1982
Les Enfants du Sabbat, Editions du Seuil, Paris, 1975
Kamouraska, Editions du Seuil, Paris, 1970

Etudes critiques :

Bergeron, Danielle, Le féminin, un espace autre pour le désir, Santé mentale au
Québec, vol. 15, n° 1, 1990, p. 145-164. URI: http://id.erudit.org/iderudit/031547ar

Cornu, Michel, Le corps dans [’entre-deux, Théologiques, vol. 5, n° 2, 1997, p. 9-23.
URI: http://id.erudit.org/iderudit/024946ar

Dupré, Louise, L’ amour: cette autre identité, Voix et Images, vol. 15, n° 2, (44) 1990,
p. 298-301. URI: http://id.erudit.org/iderudit/200846ar

Gallimore Rangira, Béatrice, Ecriture féministe? Ecriture féminine? Les écrivaines
francophones de 1’Afrique subsaharienne face au regard du lecteur/critique, Etudes
frangaises, vol. 37, n° 2, 2001, p. 79-98. URI: http://id.erudit.org/iderudit/009009ar

Genest, Olivette, L autre du corps dans la Bible, Théologiques, vol. 5, n° 2, 1997, p.
51-70. URI: http://id.erudit.org/iderudit/024948ar

2 |bidem, p.10
% Anne Hébert, Les Enfants du Sabbat, Editions du Seuil, Paris, 1975 p.103
2l |dem, Les Fous de Bassan, Editions du Seuil, Paris, 1982, p.218

256

BDD-A21856 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

Jean-Louis, Lorrie, Corps noir et intersubjectivité chez Beyala, Gordimer et Morrlson,
Université du Québec a Montréal, 2008

Kassi, Bernardette, Re(-)présentations de la condition féminine dans les textes des
écrivaines africaines, Québec francais, n°® 127, 2002, p. 39-44,
http://id.erudit.org/iderudit/55805ac

Maertens, Jean-Thierry, Les rites et la condition sexuelle, Anthropologie et Sociétés,
vol. 2, n° 2, 1978, p. 107-112. URI: http://id.erudit.org/iderudit/000886ar

Maranda, Pierre, Masque et identité, Anthropologie et Sociétés, vol. 17, n° 3, 1993, p.
13-28 URI: http://id.erudit.org/iderudit/015272ar

Qualls-Corbett, Nancy, The Sacred Prostitute: Eternal Aspects of the feminine Studies
in Jungian Psychology, Inner City Books, Toronto, 1988

257

BDD-A21856 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)


http://www.tcpdf.org

