
 

 351 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

MARIA VÂTCĂ 
West University of Timişoara 

 

THE VIRGIN MARY – BIBLICAL CHARACTER IN THE CEREMONIAL TEXTS 
SPECIFIC TO CHRISTMAS CARROLS FROM ”ALMĂJULUI” VALLEY, CARAȘ-

SERVERIN COUNTY 
 

 

Abstract: The aim of the present paper is to discuss the presence of Virgin Mary – one of the 

important Biblical characters – in ceremonial texts (carols, star songs) as part of the custom 

of carol-singing that takes place during the winter holidays, with special reference to Almaj 

Valley, Caras-Severin county. These ceremonial texts belong to traditional oral culture and 

are known as creations through variants (in the above mentioned geographical area, there 

are, in fact, numerous variants of these texts); having a mystic and magical character and an 

outstanding original and traditional artistic value, they are characterized by diverse imagery 

and a multitude of topics. 

We will talk about Virgin Mary’s presence in the carols and star songs known in the area and 

analyze, at the same time, the various names by which the character is known: Sfânta 

Fecioară, Curata, Preanevinovata, „Maica Prĭeşĭesta”, Maica Mărie, etc. It is worth 

mentioning that, sometimes, the actions attributed to Virgin Mary are adapted to the 

traditional Romanian life, her involvement in Biblical events being rather symbolic than real.    

Such a study cannot be comprehensive since some of the texts have been lost, others – already 

collected – are incomplete or changed so that their original form is no longer available, while 

still others might be discovered in the future, during field research. 

 

Keywords: custom, Almaj Valley, carol-singing, Biblical characters, Virgin Mary. 

 

 

This work was cofinaced from the European Social Fund through Sectoral Operational 

Programme Human Resources Development 2007-2013, project number 

POSDRU/159/1.5/S/140863, Competitive Researchers in Europe in the Field of Humanities 

and Socio-Economic Sciences. A Multi-regional Research Network. 

 

 

Valea Almăjului
1
, areal cunoscut şi sub numele de Ţara Almăjului, zona Almăjului sau 

Almăjul, a conservat din perspectivă etnofolclorică, până în zilele noastre, o serie de elemente 

specifice tradiţiilor devenite populare, printre care se numără şi cele caracteristice obiceiurilor 

din perioada de iarnă a anului calendaristic.  

Colindatul, cel mai reprezentativ obicei din cadrul sărbătorilor de iarnă, face parte din 

genul ritual al folclorului, gen ce include poezia obiceiurilor (o poezie rituală) şi a datinilor, ca 

instituţii ale culturii tradiţionale. În acest sens, se poate spune că producţiile acestui gen 

(colindele sau cântecele de stea) sunt „textele” care se „contextualizează” în obiceiul 

colindatului, ele aparţinând folclorului literar. Creaţii de tip ceremonial, transmise pe cale 

                                                 
1
 Acest ţinut este situat în partea de sud-est a actualului judeţ Caraş-Severin, fiind străbătut de râul Nera şi 

cuprinzând următoarele localităţi: Bănia, Borlovenii-Noi, Borlovenii-Vechi, Bozovici, Dalboşeţ, Gârbovăţ, 

Lăpuşnicu-Mare, Moceriş, Pătaş, Prigor, Prilipeţ, Putna, Ravensca (sat de cehi), Rudăria (astăzi – Eftimie 

Murgu), Şopotu-Nou (cu satul Stancilova), Şopotu-Vechi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:07 UTC)
BDD-A21772 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 352 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

orală, din generaţie în generaţie, ele suferă diverse modificări, fapt ce determină circulaţia lor 

în diferite variante, în care se mai păstrează uneori doar morala (de regulă, creştină)
2
. 

În urma unor cercetări de teren pe care le-am întreprins în zona Almăjului, am cules 

câteva informaţii despre textele ceremoniale ce formează repertoriul specific obiceiurilor de 

iarnă. În pofida diferenţelor dintre colinde şi cântecele de stea, între aceste două categorii s-au 

produs unele întrepătrunderi – de pildă, adaptarea unor texte mai noi de cântec de stea la unele 

melodii vechi de colindă
3
. Astfel, vom folosi termenul colindă în sens larg, chiar dacă textul 

analizat este cel al unui cântec de stea
4
, tropar etc. Menţionăm că nu am avut acces la 

transcrierea exactă a textelor, fapt pentru care demersul de faţă nu intenţionează, nici pe 

departe, a fi integrator. 

* 

În spectrul onomasticii româneşti, numele Maria este considerat a fi unul dintre cele 

mai vechi, fiind asimilat odată cu literatura apocrifă, transmisă pe cale orală; după opinia unor 

cercetători, acest termen a fost preluat împreună cu alţii, tot de origine latină, din sfera 

limbajului teologic, vechimea sa rezultând din „mulţimea variantelor şi a hipocoristicelor 

înregistrate în primele documente”
5
. 

Ca personaj biblic, Maria, mama lui Iisus Hristos (Cel pe Care se întemeiază credinţa 

creştină
6
), apare îndeosebi în relatările din Evanghelia după Matei şi din cea după Luca, ce 

cuprind vestirea naşterii lui Iisus, cântarea Mariei, prezenţa ei în anumite momente biblice 

alături de Fiul său, inclusiv la răstignirea Acestuia
7
.  

În spiritualitatea românească de rit ortodox, Fecioara Maria este o prezenţă 

permanentă, „ca urmare a semnificaţiei majore a existenţei sale pământeşti, sinonimă cu o 

biografie închinată total lui Dumnezeu”
8
. Există şi câteva sărbători închinate Maicii 

Domnului: Bunavestire (25 martie), sărbătoare numită, în Valea Almăjului, Blogovişceană, 

Adormirea Maicii Domnului (15 august) – Sfântă Mărie Mare, Naşterea Maicii Domnului (8 

septembrie) – Sfântă Mărie Mică şi Intrarea în Biserică a Maicii Domnului (21 noiembrie). Pe 

lângă aceste zile de praznic dedicate Fecioarei Maria, Biserica Ortodoxă a instituit şi alte 

forme de cinstire a ei: cântări (imnuri, axioane, pricesne), rugăciuni (acatiste, paraclise), o 

bogată iconografie şi chiar lăcaşuri de cult (biserici sau mănăstiri) ce au drept hram una dintre 

sărbătorile amintite
9
. Totodată, în tradiţia Bisericii se păstrează o multitudine de aspecte 

privind viaţa Mariei ori legende provenite din scrierile apocrife
10

. Ea este personajul biblic cel 

mai des reprezentat şi în creaţiile artistice (muzicale, plastice), după persoana Fiului său, Iisus 

                                                 
2
 Ovidiu Papană, Categorii ale producţiilor folclorice muzicale româneşti, Timişoara, Tipografia Universităţii de 

Vest, Facultatea de Muzică, 2006 (curs litografiat), p. 7. 
3
 Monica Brătulescu, Colinda românească, Bucureşti, Editura Minerva, 1981, p. 14. 

4
 Cântecul de stea are o temă exclusiv creştină, fiind de origine bisericească, cu un pronunţat caracter apusean. 

Se deosebeşte de colind prin tematică, prin structurile ritmice şi sonore folosite, iar în ceea ce priveşte forma 

arhitectonică, prin lipsa refrenului. Cele două genuri muzicale sunt înrudite, dar, în cântecele de stea, subiectele 

biblice sunt tratate mult mai rigid, chiar dogmatic – vezi Ovidiu Papană, op. cit., p. 8. 
5
 Aurelia Bălan Mihailovici, Dicţionar onomastic creştin. Repere etimologice şi martirologice, Bucureşti, 

Editura Minerva, 2003, p. 354. 
6
 * * *, Dicţionar enciclopedic de personaje biblice, Bucureşti, Editura Enciclopedică, 1996, p. 154. 

7
 * * *, Dicţionar biblic, Oradea, Societatea Misionară Română, Editura „Cartea Creştină”, 1995, p. 808-809. 

8
 Florina-Maria Băcilă, Nume ale Fecioarei Maria în volumul Minune şi Taină, de Traian Dorz, în Oliviu 

Felecan (ed.), Name and naming. Proceedings of the second International Conference on Onomastics 

„Onomastics in Contemporary Public Space”, Baia Mare, May, 9-11 2013, Cluj-Napoca, Editura Mega, Editura 

Argonaut, 2013, p. 882. 
9
 Ene Branişte, Ecaterina Branişte, Dicţionar enciclopedic de cunoştinţe religioase, Caransebeş, Editura 

Diecezană, 2001, p. 274. 
10

 * * *, Dicţionar enciclopedic de personaje biblice, p. 278. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:07 UTC)
BDD-A21772 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 353 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

Hristos, fiindu-i atribuite o serie de simboluri (luna, stelele, crinul
11
), sub diferite motive şi 

forme de prezentare
12

. 

În tradiţia poporului român, Fecioara e socotită protectoarea neamului şi a ţării, 

ocrotitoarea celor năpăstuiţi (săvârşind minuni pentru binele oamenilor), „aleasă de 

Dumnezeu să fie purtătoarea mântuirii întregii lumi”
13
. Ea e cunoscută ca întruchipând şi 

imaginea mamei – unul dintre cele mai de seamă simboluri arhetipale
14

. Dintre numele 

atribuite ei amintim: Sfânta Fecioară, Fecioara Maria, Maica Domnului, Născătoarea (de 

Dumnezeu), Maica Sfântă, Maica Precista, Preacurata, Maica Durerii, Împărăteasa Cerului 

etc. 

Am menţionat toate aceste aspecte deoarece ele sunt în strânsă legătură cu apariţia 

numelui Fecioarei Maria în textele ceremoniale specifice obiceiului colindatului în perioada 

sărbătorilor de iarnă, în Almăj; vom avea în vedere câteva dintre aceste creaţii culese de 

folcloristul Nicolae Ursu şi altele strânse în urma anchetelor întreprinse în zonă. 

* 

În Valea Almăjului, Fecioara Maria este cunoscută sub numele de: (Maica) Prĭeşĭesta, 

Maica / Maică Mărie, Sîmtă Maică Mărie, Maică Priacurată. 

Într-un cântec din localitatea Bănia, găsim substantivul propriu în discuţie cu rol de 

refren: „O, Isusă, Tu, Crĭestoasă, (bis) / Marĭe, Marĭe, / Zarea ta cea măi frumoasă, (bis) / 

Marĭe, Marĭe”
15
. După cum se ştie, Maria, numele Maicii Domnului, este cel mai frecvent 

dintre toate prenumele feminine, folosirea lui ca refren în acest colind fiind inseparabilă de cel 

al Fiului lui Dumnezeu – asociere implicită, având în vedere că sărbătoarea cea mai 

importantă din cadrul obiceiurilor de iarnă este Naşterea Domnului (Crăciunul). 

O altă colindă publicată de folcloristul Nicolae Ursu, în lucrarea Cântece şi jocuri 

populare româneşti din Valea Almăjului (Banat), a fost culeasă din localitatea Bozovici şi 

relatează întâlnirea unor „juni colindători” cu Maica Preacurată, care-şi caută Fiul, 

întrebându-i pe aceştia despre El: „Leroloi, Pliecat, mi-au pliecatî, / Pliecat, mi-au pliecatî, / 

Leroloi, Juni colindători. / Leroloi, Mari priedătătorì / Leroloi, Patruzăşi şî şinşi / Leroloi, 

Şinzăşi făr'dă şinşi / Leroloi, Joi dă giminiaţ'. / Leroloi, Maica Prĭeşĭesta, re / Leroloi, Cîn'ĭe, 

mi-ĭ vĭegia / Leroloi, Poalĭe sufulca, rĭe, / Leroloi, Fuga că mi-aş da, / Leroloi, Dîn gură-

ntrăba, re: / Leroloi, Jĭuni colindători, / Leroloi, Cît voi mi-aţ umblat / Leroloi, Dă mi-aţ 

colindat, / Leroloi, Văzuţ, mi-aţ văzut / Leroloi, Păstrişorul mĭeu, / Leroloi, Stăpînioru vostru? 

/ Leroloi, Maico Prĭeşĭsta! / Leroloi, Noi l-om fi văzutî, / Leroloi, Nu l-am cunoscutî. / 

Leroloi, Lesne-l d-a-l cunoaşcĭe. / Leroloi, Obrăjĭoru lui, / Leroloi, Spuma lapcilui. / Leroloi, 

Ochişorii lui, / Leroloi, Doauă murĭe nĭegre / Leroloi, Coapcĭe la răcoar', / Leroloi, N-acinsă 

dă soarĭe. / Leroloi, Sprînşĭenili lui, / Leroloi, Pana corbului, / Leroloi, Căluşălu lui, / Leroloi, 

Puiu lĭeului. / Leroloi, Frîulĭeţu lui, / Leroloi, Doi şărpi mari, bălauri. / Leroloi, Chinguliţa lui, 

/ Leroloi, Două broaşcĭe stoarsă. / Leroloi, Maico Prĭeşĭesto! / Leroloi, Noi că l-am vădzutî / 

Leroloi, Joi dă giminiaţ, / Leroloi, Pă roauă, pă şiaţă, / Leroloi, Pă roauă dăsculţ, / Leroloi, Pă 

brumă-ncălţatî / Leroloi, ('N) poarta Iuziĭei / Leroloi, Fluĭerĭel zăcîndî, / Leroloi, Oilĭe 

strîgîndî. / Leroloi, Maica Prĭeşĭesta, re / Leroloi, Fuga că mi-aş da / Leroloi, La Sfîntu Iliĭe. / 

                                                 
11

 Dintre simbolurile biblice atribuite Fecioarei Maria enumerăm: scara lui Iacob, rugul aprins al lui Moise, care 

nu s-a mistuit, toiagul lui Aron, turnul lui David din Cântarea Cântărilor – vezi Victor Aga, Simbolica biblică şi 

creştină. Dicţionar enciclopedic (cu istorie, tradiţii, legende, folclor), ediţia a II-a, Timişoara, Editura Învierea, 

2005, p. 234-235. 
12

 * * *, Dicţionar enciclopedic de personaje biblice, p. 288. 
13

 Victor Aga, op. cit., p. 234. 
14

 Ivan Evseev, Enciclopedia simbolurilor religioase şi arhetipurilor culturale, Timişoara, Editura Învierea, 

2007, p. 344. 
15

 Nicolae Ursu, Cântece şi jocuri populare româneşti din Valea Almăjului (Banat), Bucureşti, Editura Muzicală, 

1958, p. 165. Precizăm că, în lucrarea de faţă, transcrierea fonetică a colindelor sau a cântecelor de stea este 

aproximativă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:07 UTC)
BDD-A21772 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 354 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

Leroloi, Iliĭe, Iliĭ'(e), / Leroloi, Trasnĭeşcĭe, plĭesnĭescĭe, / Leroloi, Iuda prăpăgĭescì(e), / 

Leroloi, Fiuleţ păzăscĭe, / Leroloi, Şî copilu mamăi, / Leroloi, Şî viţălu-n vacă, / Leroloi, Şî 

purşĭelu-n scroafă, / Leroloi, Şî puiu-n ghioacă.”
16

.  

Descrierea de către Maria a trăsăturilor Pruncului Iisus printr-o serie de enumerări, 

unele contrastante („murĭe nĭegre” vs „n-acinsă dă soarĭe”), trimite la elemente descriptive cu 

rezonanţă în texte de marcă ale literaturii populare româneşti, precum descrierea măicuţei 

bătrâne a ciobanului moldovean din Mioriţa – individualizat tot prin trăsăturile lui speciale: 

„Iar dacă-i zări, / Dacă-i întâlni / Măicuţă bătrână / Cu brâul de lână, / Din ochi lăcrimând, / 

Pe câmpi alergând, / De toţi întrebând / Şi la toţi zicând: / Cine-au cunoscut, / Cine-mi au 

văzut / Mândru ciobănel / Tras printr-un inel? / Feţişoara lui, / Spuma laptelui; / Musteţioara 

lui, / Spicul grâului; / Perişorul lui, / Peana corbului; / Ochişorii lui, / Mura câmpului!...”
17

. 

Asemănarea temei celor două creaţii populare este notabilă: de altfel, autorul chiar 

precizează, într-o notă de subsol, că acest cântec e un „amestec de colindă cu bocet şi 

baladă”
18
. După cum se ştie, bocetul aparţine genului liric, fiind o formă „mai puţin cizelată”, 

destul de rar întâlnită în colecţiile de folclor
19

, iar balada – cântec epic de întindere medie – 

aparţine genului narativ în versuri
20
; prin subiectul pe care îl expune, este strâns legată de 

colindă şi de „«firul epic» al unor cântece lirice”
21
. Pe de altă parte, în folclorul specific 

spaţiului românesc, Fecioara Maria este considerată a fi simbolul maternităţii, fiind cunoscută 

şi ca „o divinitate a vieţii, a ritmurilor naşterii, creşterii şi morţii întregii naturi”
22

. 

 Tot în acest caz, se poate semnala o similitudine cu o altă creaţie folclorică întâlnită în 

Valea Almăjului – Numărătura mare –, încadrată de Emil Petrovici în categoria descântecelor 

şi a practicilor magice. Acest text se rosteşte doar atunci când sufletul se desprinde cu greu 

din existenţa aceasta pentru a se integra în lumea de dincolo: „Cînd îi omu bolnav, će duś 

lîngă iel la pat, će puń pră źenunkĭ, aprindz o lumănare dîla prazńic
23

 ş-atunś înśepĭ să dzîś”
24

. 

Textul se întâlneşte, de asemenea, sub diferite variante: fie relatează explicit căutarea Fiului 

Sfânt de către „Maica Prięśista”, fie, în altă parte, descrie plecarea unui „om mare” la pădure 

pentru a aduce lemnul necesar construirii unei biserici, loc unde se întâlneşte cu „Maica 

Prięśista”, ce întreabă de Fiul ei, pe Care nu-L găseşte: „O plicat un om mari / La o păduri 

mari / Să taii un lemn mari / Să fac-o bisărică mari, / […] / Pră scam-mic, scamn mari / S’ińi-

n şădźa? / Maica Prięśistă / […] / Numa pră drag fiul ei, / C’eriului ş-a pămîntului, / Nu-l 

afla. / Şî plică Maica Prięśistă / Tînguindu-să, / Amărîndu-să, / Dźi cosîţă dźisplićindu-să”
25

. 

Se remarcă, în text, utilizarea, în relatarea unor momente de durere şi disperare, a unor 

elemente specifice prototipului feminin din comunitatea tradiţională românească. 

                                                 
16

 Id., ibid., p. 166.  
17

 Mioriţa, în V. Alecsandri, Poezii populare ale românilor. Ediţie îngrijită de D. Murăraşu, Bucureşti, Editura 

Minerva, 1971, p. 12. 
18

 Nicolae Ursu, op. cit., p. 166. 
19

 Ioan Viorel Boldureanu, Etnologie şi folclor. Cultură tradiţională orală. Teme, concepte, categorii, Timişoara, 

Editura Marineasa, 2008, p. 113. 
20

 Ca structură, aceasta din urmă cuprinde trei substraturi: cel arhaic / mitologic, cel al protoconceptelor 

transpuse zonal şi nivelul etnic – id., ibid., p. 100-101. 
21

 Id., ibid., p. 100-101. 
22

 Ivan Evseev, op. cit., p. 342. 
23

 După opinia unor cercetători, praznicul casei este un obicei preluat din Peninsula Balcanică; el presupune 

faptul de a alege ca patron al casei un sfânt, ziua de prăznuire a acestuia devenind una marcantă pentru familie. 

Fiecare casă din Almăj alege şi păstrează praznicul ei. Cu ocazia praznicului se sfinţeşte casa de către preotul 

satului, act urmat de o masă de praznic, în care se oferă hrană de pomană pentru cei răposaţi. Lumânarea joacă 

un rol important în această practică, ea fiind aprinsă la masa de praznic, păstrându-se pentru a fi din nou folosită 

în diferite momente grele din viaţa membrilor familiei.  
24

 Emil Petrovici, Folklor din Valea Almăjului, în „Anuarul Arhivei de Folklor”, III (1935), p. 130. 
25

 Id., ibid., p. 132-133. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:07 UTC)
BDD-A21772 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 355 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

În localitatea Bozovici se regăseşte aceeaşi practică de rostire a Numărăturii mari, dar 

sub o formă diferită: „Toţ oamińi care lucra / Dă Maică Mărie să ruga / Maică Mărie nu-i 

asculta; / Năcăjîtă mare iera, / Că-n dăpărtare pleca, / Fiul scump a iei căuta, / La Maica 

Miercurĭ aźunźa. / – Maică Miercurĭ, / N-ai văzut copilu mieu? / – O, Maică Priacurată, / 

Dacă l-oi fi văzut, / Nu l-an cunoscut. / […] / – O, Priacurată Maică, / L-an văzut / Întră doi 

tîlharĭ”
26

. După cum reiese din exemplele de mai sus, apelativele folosite pentru Fecioara 

Maria cunosc diverse variante ce subliniază calitatea ei maternă, dar şi dimensiunea purităţii. 

 Un alt text specific colindatului, cules tot de către folcloristul Nicolae Ursu, text în 

care remarcăm, de asemenea, prezenţa Fecioarei Maria, s-a păstrat în mai multe variante. 

Astfel, la Bozovici se cânta în felul următor: „(A) Sculaţ, sculaţ, mari boieri, (bis) / Că vă vin 

colindători, (bis) / (B) Dară-nuntru şie-m iera, re, (bis) / Iest-o masă mare-ncinsă. / (A) Dă 

boĭeri, Doamnĭe-i cuprinsă (bis) / Dar la jîlţ-ăl măi dintîi (bis) / (B) Şagĭe bunul Dumnĭedzău 

(bis) / Lîngă bunul Dumnĭedzău (bis) / (A) Şagĭe Maica Prĭeşĭesta, re. (bis) / Lîngă Maica 

Prĭeşĭesta, re (bis) / (A) Şagĭe bătrînul Crăşiunî. (bis) / [...] / Sus la Rusalim ci-am dus, (bis) / 

(B) Şi-acolo să-m stăpînĭeşcì (bis) / Ş-încă jios să potrivĭeşcì. (bis)”
27
. Redăm în continuare o 

altă variantă a acestei creaţii, întâlnită la Prilipeţ: „(A) Ici, aici aceasta curcĭe, (bis) / Mult mi-s 

nalcĭe, minunacĭe, (bis) / (B) Iară-nluntru ci-ne-m ĭeste, (bis) / Iest-o masă mare-ncinsă. / (A) 

Gĭe boieri, Doamnĭe-i cuprinsă (de trei ori) / (B) Iar în jălţul măi dintîiu (bis) / (A) Şagĭe 

bătrînul Crăşiun. / Lîngă bătrânul Crăciunu (bis) / Şăgia Sfîntul Anul Nou. / Lîngă Sfîntu Anu 

Nouo (bis) / (B) Şăgia Sfîntul Sîmcionu, (bis) / Lîngă Sfîntul Sîmcionu (bis) / Şăgia Maica 

Prieşĭesta. (bis) / Să vorbiau, să drumăiau, (bis) / Care-i mare gi mărire. (bis)”
28

. 

  Termenul Prieşĭesta înseamnă „Preacurată”, reprezentând un superlativ absolut 

– gradul extrem al calităţii respective; de altfel, este cunoscut faptul că Fecioara Maria e 

considerată a fi întruchiparea curăţiei, a fecioriei – „simbolul nonmanifestului, al lucrurilor 

nerelevate, al lumii primordiale”
29

.  

Într-o colindă culeasă din localitatea Putna (Almăj), se remarcă implicarea prototipului 

marial într-o altă formă: „Pogorât-au, pogorât / îngerii la Domnu Sfânt / pră turnu bisericii, / 

la icoana Precistii. // Icoanili-l întrăbară: / – Ce veste ne-aduci în ţară? / – Veste bună, veste 

ră, / Maria, Maică Fecioară, // I-o venit vremea să nască, / Ea îmbla dîn casă-n casă, / Nima-

n lume nu o lasă, / Nima-n lume nu o lasă.”
30
. În situaţia de mai sus, se distinge clar 

personificarea icoanei, ca element de cult, care, în credinţa ortodoxă, reprezintă o imagine 

divinităţii, a sacrului, dar nu ca scop în sine, ci ca mijloc, ca „fereastră între pământ şi cer”
31

 – 

„identitatea şi prezenţa nemijlocită aşezate pe scala sacralităţii aproape de locul desăvârşit”
32

; 

după cum se ştie, în tradiţia aceluiaşi cult, a rămas consemnat faptul că primul chip al 

Fecioarei Maria a fost pictat de evanghelistul Luca
33
, cel care a şi relatat pe larg momentul 

întrupării şi evenimentul naşterii lui Iisus
34

. 

În exemplele de mai sus, ne-am referit atât la prezenţa numelor date Fecioarei Maria, 

cât şi la unele elemente-simbol aparţinând acestui spectru, deoarece prin fuziunea lor şi a altor 

caracteristici (melodia arhaică, gesturile rituale sau simbolice) se realizează creaţia populară 

sincretică, specifică obiceiurilor de iarnă. 

                                                 
26

 Id., ibid., p. 130. 
27

 Nicolae Ursu, op. cit., p. 170-171.  
28

 Id., ibid., p. 171. 
29

 Ivan Evseev, op. cit., p. 103. 
30

 Stana Zăvoian, 83 ani, localnică, Putna, născută la Globu-Craiovei. 
31

 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicţionar de simboluri, volumul 2, E-O, Bucureşti, Editura Artemis, 1995, 

p. 138-139. 
32

 Ioan Viorel Boldureanu, op. cit., p. 31. 
33

 Victor Aga, op. cit., p. 139. 
34

 Vezi capitolele I-II din Evanghelia după Luca. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:07 UTC)
BDD-A21772 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 356 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

Ne vom opri, în cele ce urmează, la folosirea numelor care o desemnează pe Maica 

Domnului sau redau atribute ale ei în creaţii uzuale, de regulă, în cântece de stea. 

Cel mai cunoscut text, cântat cu precădere în bisericile de rit ortodox, dar nu numai, în 

acest areal geografic, este, fără îndoială, O, ce veste minunată, cu mai multe variante, dintre 

care le cităm pe următoarele: „O, ce veste minunată, / în Vifleem ni s-arată, / că a născut 

Prunc, / Prunc din Duhul Sfânt / Fecioara Curată. // Că la Vifleem Maria, / săvârşind 

călătoria, / în sărac lăcaş, / lâng-acel oraş, / naşte pe Mesia.” ori „Mergând Iosif cu Maria / în 

Vifleem a se-nscria, / într-un mic sălaş, / din acel oraş, / a născut pe Mesia.”
35

. 

Numele Mariei este întrebuinţat şi într-un cântec de stea introdus mai recent în 

repertoriul de Crăciun – Praznic luminos: „Raiul cel închis / azi iar s-a deschis, / şarpelui 

cumplit / capul s-a zdrobit / şi strămoşii iară, / prin Sfânta Fecioară, / iar s-au înnoit, / iar s-

au înnoit.”
36
. Sintagma folosită aici pentru a o desemna pe Fecioara Maria reflectă una dintre 

însuşirile sale fundamentale – sfinţenia –, întrebuinţarea adjectivului Sfântă, ca determinant al 

substantivului Fecioară, conturând „un posibil model al sacralităţii şi al trăirii lăuntrice a 

credinţei, al vieţii curate şi evlavioase, pline de har, un arhetip al purităţii vrednice de 

cinstire”
37

. 

Pe aceeaşi linie se înscrie şi folosirea unui grup nominal în care se asociază 

substantivul Fecioara fie cu numele propriu Maria, fie cu un adjectiv care trimite la ideea 

purităţii ei: „În Vifleem azi / e mare minune, / Fecioara curată (Fecioara Maria) / Fiu născu 

în lume.” (Cerul şi pământul)
38

. 

Un alt text din repertoriul actual al colindelor este Steaua sus răsare: „Steaua sus răsare 

/ ca o taină mare, / Steaua străluceşte / şi lumii vesteşte. (bis) // Că astăzi Curata, / 

Preanevinovata, / Fecioara Maria / naşte pe Mesia. (bis)”
39
. Se observă aici înlănţuirea unor 

atribute mariologice – virtuţi recunoscute ca atare de învăţătura Bisericii, cum sunt 

„integritatea şi castitatea fiinţei”, curăţia sufletului, a cugetului şi a trupului. „De altfel, Sfinţii 

Părinţi insistă asupra calităţii Mariei de a fi trăit în neprihănire atât înainte de naşterea lui 

Iisus, cât şi în timpul naşterii şi după naştere”
40

. 

O situaţie similară se întâlneşte în următorul text: „Veniţi astăzi, credincioşii, / să 

săltăm, să săltăm, / de naşterea lui Hristos / ne bucurăm. // […] // Că El astăzi în Vifleem / S-a 

născut, S-a născut, / precum au vestit proorocii / de demult. // Din Maria Preacurata (Din 

Fecioara Preacurata) / S-a născut, S-a născut, / precum au vestit proorocii / de demult.”
41

 

(Veniţi astăzi, credincioşii). Reţinem prezenţa adjectivului curat, tot la superlativul absolut, 

marcat cu prefixul prea-, termen „care conturează imaginea decenţei şi a purităţii Fecioarei 

Maria”
42
, această întrebuinţare fiind specifică şi limbajului liturgic. 

În ultimii ani, în localitatea Bozovici, cunoscută ca centru al Văii Almăjului, se 

organizează, în luna decembrie, un festival de colinde. Am remarcat, an de an, îmbogăţirea 

repertoriului corurilor participante, îndeosebi al celor din zonă, cu anumite creaţii 

„împrumutate” din alte regiuni. În această situaţie se află colindul Doamne, a Tale cuvinte: 

„Darurile să rămâie / aur, smirnă şi tămâie, / Fecioara le mulţumeşte, / pe trei crai 

                                                 
35

 De regulă, aceste texte sunt cântate din unele cărţi bisericeşti şi cunoscute pe scară largă de credincioşi. Am 

ales două variante transmise de informatorii din zonă. 
36

 Vezi supra, nota 35. 
37

 Florina-Maria Băcilă, op. cit., p. 886. 
38

 Vezi supra, nota 35. 
39

 Vezi supra, nota 35. 
40

 Florina-Maria Băcilă, op. cit., p. 885. 
41

 Vezi supra, nota 35. 
42

 Florina-Maria Băcilă, op. cit., p. 887. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:07 UTC)
BDD-A21772 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 357 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

blagosloveşte (povăţuieşte), / O, minune!”
43

. Aici, numele Maicii Domnului este substituit 

prin substantivul propriu Fecioara. 

*  

Configurarea tipului marial în textele ceremoniale specifice colindatului în Valea 

Almăjului se realizează sub diferite forme ori combinaţii. Astfel, se utilizează următoarele 

denumiri: Marĭe, (Maica) Prĭeşĭesta (Prięśistă), Maica / Maică Mărie, Maică Priacurată (cu 

varianta Priacurată Maică), Maică Fecioară, iar mai nou, în creaţiile preluate din alte zone, 

Sfânta Fecioară, Fecioara Maria, Curata, Preanevinovata ori, simplu, Fecioara; cel mai 

frecvent folosit este numele Maica Prĭeşĭesta.  

Se constată, de asemenea, faptul că, pornind de la atributele conferite Fecioarei Maria, 

în numirea ei s-au născut o serie de asocieri, uneori, sub formă ascendentă, „înlănţuită” 

(„Curata, / Preanevinovata, / Fecioara Maria”), cu semnificaţii aproape redundante; 

aglomerarea respectivă semnalează nevoia autorului anonim de a accentua în mod deosebit 

însuşirile Mariei. În asocierea termenilor, respectiv în cadrul grupurilor nominale, pe lângă 

centru avem, adesea, atribute ce redau numele ei; în unele situaţii, această asociere e chiar 

contrastantă (de tipul Maică şi Fecioară ori Maică Preacurată), în schimb, ea exprimă o 

mărturisire de credinţă, un adevăr dogmatic. Termenii folosiţi ca determinanţi atributivi la 

gradul superlativ absolut marcat cu prefixul prea- evidenţiază intensitatea maximă a calităţii, 

în sintagme nominale reflectând persoana Maicii Domnului: Priacurată ori Preanevinovata; 

colindele, ca poezii festive, dar şi creaţii arhaice
44
, oferă cadrul propice utilizării acestora, mai 

ales că majoritatea au fost alcătuite de oamenii din popor. Demn de semnalat este şi faptul că, 

în cadrul textelor ceremoniale specifice perioadei Crăciunului în Almăj, apariţia termenilor ce 

o desemnează pe Fecioara Maria, precum şi a acţiunilor la care este supusă aceasta e strâns 

legată de cea a lui Iisus Hristos, Fiul ei. 

Aşa cum se observă din exemplele de mai sus, numele date Fecioarei Maria sunt 

diverse, „pornind de la structuri comune cu textele biblice, cu limbajul liturgic sau din 

registrul colocvial până la construcţii complexe, aglomerări apozitive ce vin să contureze în 

ansamblu, la modul iconografic, personalitatea ei emblematică”
45

. Majoritatea lor au nu 

numai valoare expresivă, ci şi rolul de a releva anumite precepte de natură teologică 

(maternitatea divină a Mariei, fecioria sa veşnică, sfinţenia şi curăţia, încrederea în mijlocirea 

ei, pe lângă Fiul său, pentru toţi creştinii etc.)
46

. 

 

BIBLIOGRAFIE 

* * *, Dicţionar enciclopedic de personaje biblice, Bucureşti, Editura Enciclopedică, 1996. 

* * *, Dicţionar biblic, Oradea, Societatea Misionară Română, Editura „Cartea Creştină”, 

1995. 

Aga, Victor, Simbolica biblică şi creştină. Dicţionar enciclopedic (cu istorie, tradiţii, legende, 

folclor), ediţia a II-a, Timişoara, Editura Învierea, 2005. 

Alecsandri, V., Poezii populare ale românilor. Ediţie îngrijită de D. Murăraşu, Bucureşti, 

Editura Minerva, 1971. 

Băcilă, Florina-Maria, Nume ale Fecioarei Maria în volumul Minune şi Taină, de Traian 

Dorz, în Oliviu Felecan (ed.), Name and naming. Proceedings of the second International 

Conference on Onomastics „Onomastics in Contemporary Public Space”, Baia Mare, May, 

9-11 2013, Cluj-Napoca, Editura Mega, Editura Argonaut, 2013, p. 881-894. 

                                                 
43

 Vezi supra, nota 35. 
44

 Gheorghe Vrabie, Folclorul: obiect – principii – metodă – categorii, Bucureşti, Editura Academiei, 1970, p. 

104 şi p. 222. 
45

 Florina-Maria Băcilă, op. cit., p. 892. 
46

 Id., ibid., p. 892-893. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:07 UTC)
BDD-A21772 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 358 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

Bălan Mihailovici, Aurelia, Dicţionar onomastic creştin. Repere etimologice şi martirologice, 

Bucureşti, Editura Minerva, 2003. 

Branişte, Ene, Branişte, Ecaterina, Dicţionar enciclopedic de cunoştinţe religioase, 

Caransebeş, Editura Diecezană, 2001. 

Brătulescu, Monica, Colinda românească, Bucureşti, Editura Minerva, 1981. 

Boldureanu, Ioan Viorel, Etnologie şi folclor. Cultură tradiţională orală. Teme, concepte, 

categorii, Timişoara, Editura Marineasa, 2008. 

Chevalier, Jean, Gheerbrant, Alain, Dicţionar de simboluri, volumul 2, E-O, Bucureşti, 

Editura Artemis, 1995. 

Evseev, Ivan, Enciclopedia simbolurilor religioase şi arhetipurilor culturale, Timişoara, 

Editura Învierea, 2007. 

Papană, Ovidiu, Categorii ale producţiilor folclorice muzicale româneşti, Timişoara, 

Tipografia Universităţii de Vest, Facultatea de Muzică, 2006 (curs litografiat). 

Petrovici, Emil, Folklor din Valea Almăjului, în „Anuarul Arhivei de Folklor”, III (1935), p. 

25-157. 

Ursu, Nicolae, Cântece şi jocuri populare româneşti din Valea Almăjului (Banat), Bucureşti, 

Editura Muzicală, 1958. 

Vrabie, Gheorghe, Folclorul: obiect – principii – metodă – categorii, Bucureşti, Editura 

Academiei, 1970. 

 

Informatori: 

Stana Zăvoian, 83 de ani, localnică, Putna, născută la Globu-Craiovei. 

 

 

Această lucrare a fost cofinanţată din Fondul Social European prin Programul 

Operaţional Sectorial pentru Dezvoltarea Resurselor Umane 2007 – 2013, Cod Contract: 

POSDRU/159/1.5/S/140863, Cercetători competitivi pe plan european în domeniul 

ştiinţelor umaniste şi socio-economice. Reţea de cercetare multiregională (CCPE). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:07 UTC)
BDD-A21772 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

