
 

270 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

ADRIANA CÎTEIA 
“Ovidiu” University of Constanța 

 

FUNDAMENTAL CONCEPTS OF BYZANTINE PERATOLOGY 
 

 

Abstract: The space exterior to the mobile border of Byzantium was defined beyond any 

ambiguity, both from the perspective of the immediate politics of the Empire and from the 

symbolic perspective. 

Approached from the perspective of the ontological realism, the border separates a 

rigorously circumscribed space from the exterior world that is simply-present. In case of the 

Byzantine peratological system, the exterior world has meant a group of ethnoi drawn to the 

Byzantine sphere of influence by missionary actions or pure political acts (in case of peoples 

with universalistic religious orientation: Persian, Arabian, Tatar-Mongolian). The mere 

ethnic, social and politic demarcation, and the management of the space in ethic terms was 

not enough in the byzantine history. Since the 4
th

 Century the space management has gained 

an apodemic character. The border (peras) was not just a simple way of expressing the 

property feeling, yet a reference to the external space, the location where the adventure of 

defining the political and religious Ego in relation with the world (oikoumene) took place. 

Any foreign space (hyperoria) was approached by the Byzantine political theology from 

ecumenical perspective. 

The Byzantine peratological metaphysics has combined the constant overpassing of the own 

political limits with the spiritual epektasis, mandatory from the religious perspective. The 

Byzantine apodemic instinct (of crossing of the own geographical limits) has had as Christian 

analogon the crossing of the own spiritual limits, the evasion in ontological and cosmologic 

areas. 

The Byzantine political thinking was dominated by the need of an aperigraphic space, being 

permanently defined and meant- by vocation of the in perpetuum missionary activity- to 

communicate with the spaces that were non-congruent from political or religious perspective. 

In the morphology of the Byzantine and post-Byzantine culture, the border had a double role: 

to define the visible territorial limit, beyond which existed a foreign political and cultural 

space (hyperoria), and to define the margin, the extremity (peras), excluding the synonymy 

with the radical eshatos. Peras has represented the limit that can be crossed, with 

consequences for the consciousness. In the Byzantine reference system, the border has defined 

a “unique, different in itself” space. This synthetic unity was inherited by the modern and 

contemporaneous culture, from the perspective of which the border configures spaces without 

artificially segmenting them.  

 

Keywords: Byzantium, peratology, border, space. 

 

 

Spaţiul exterior graniţei mobile a Bizanţului a fost definit dincolo de orice 

ambiguitate, atât din perspectiva politicii imediate a Imperiului, cât şi din perspectivă 

simbolică. 

Abordată din perspectiva realismului ontologic, graniţa desparte un spaţiu riguros 

circumscris, de lumea exterioară, simplu-prezentă. În cazul sistemului peratologic bizantin, 

lumea exterioară a însemnat o sumă de ethnoi atraşi în sfera de influenţă bizantină prin 

misionarat sau act politic pur - în cazul popoarelor de orientare religioasă universalistă: perşi, 

arabi, tătaro-mongoli. Simpla perimetrare etnică, socială, politică şi amenajare a spaţiului în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:25:47 UTC)
BDD-A21760 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

271 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

sens etic nu a fost suficientă în istoria bizantină. Spaţializarea a căpătat încă din secolul al IV-

lea un caracter apodemic. Graniţa (peras) nu a fost o simplă formă de exprimare a 

sentimentului de proprietate, ci trimiterea la spaţiul exterior, locul în care s-a derulat aventura 

definirii Sinelui politic şi religios în raport cu lumea (oikoumene). Orice spaţiu străin 

(hyperoria) a fost abordat de teologia politică bizantină din perspectivă ecumenică. 

Metafizica peratologică bizantină a îmbinat depăşirea constantă a propriilor limite 

politice, cu epectaza spirituală, obligatorie din perspectiva creştină. Instinctul apodemic 

bizantin (de depăşire a propriilor limite geografice) a avut ca analogon creştin depăşirea 

propriilor limite spirituale, evaziunea în ontologic şi cosmologic. 

Gândirea politică bizantină a fost dominată de necesitatea unui spaţiu aperigrafic, în 

continuă definire, menit (prin vocaţia misionaratului perpetuu) să comunice cu spaţiile 

necongruente din punct de vedere politic sau religios. În morfologia culturii bizantine şi post-

bizantine, graniţa a avut un dublu rol: de a desemna limita teritorială vizibilă, dincolo de care 

se afla un spaţiu politic şi cultural străin (hyperoria), şi de a desemna marginea, extremitatea 

(peras), fără sinonimie cu radicalul eshatos. Peras a desemnat limita care poate fi depăşită, cu 

consecinţe în planul conştiinţei. În sistemul de referinţă bizantin, graniţa a definit un spaţiu 

„unic, diferind întru sine”. Această unitate sintetică a fost moştenită de cultura europeană 

modernă şi contemporană, din perspectiva căreia graniţa configurează spaţii, fără a le 

segmenta artificial. Valenţele atribuite spaţiilor din sfera de influenţă politico-religioasă 

bizantină au fost stabilite de memoria colectivă, motiv pentru care anumite zone şi 

configuraţii etnice au avut un rol însemnat în gândirea politică bizantină ( slavii, bulgarii, 

kazarii). Graniţa apodemică bizantină a fost expresia raportului dintre necesitatea exprimării 

mesajului creştin (parresia), a  mesajului politic, şi situarea istorică a arealului geografic de 

dialog politic şi cultural. Graniţa apodemică bizantină a fost o cale de acces. 

Imperiul Bizantin a redefinit limita şi în sens metafizic, prin conceptul de 

contemporaneitate progresivă cu Iisus Christos. Din această perspectivă singurele sisteme de 

referinţă corecte au fost Întruparea şi Parousia. Conceptul de teritorialitate în accepţiunea sa 

antică şi-a pierdut valoarea în favoarea ecumenismului, a extinderii limitelor prin creştinare, 

până la confundarea cetăţii terestre cu Cetatea lui Dumnezeu (doctrina augustiniană). Mistica 

peratologică bizantină a făcut trecerea de la apodemia la xeniteea- nevoia de înstrăinare până 

la transcederea graniţelor antropice.  

Apodemia greacă, în accepţiunea ei platonică
1
, de amenajare a spaţiului în sens 

teritorial şi etic a evoluat, în gândirea politică bizantină către spaţiul aperigrafic, în continuă 

definire în raport cu spaţiile necongruente din punct de vedere politic şi cultural. Apodemia 

bizantină a fost rezultatul întâlnirii dintre mesajul creştin -parresia
2
, şi mesajul politic. 

Apodemia bizantină desemnează posibilitatea de acces către spaţii noi. 

Vechiul verb grec platonician ἀποδημεῖν cu rezonanţe strict politice a fost adaptat 

contextului religios creştin. În Evanghelia după Matei, 21:33
3
 verbul ἀποδημεῖν desemnează 

trecerea într-un spaţiu străin, îndepărtat: ἀπεδήμησεν εἰς χώραν μακρὰν (= Luca 15:13). 

Χώραν μακρὰν este un spaţiu în aşteptarea identităţii religioase şi politice
4
. 

Etapa de definire a conceptului de teritorialitate în contextul raportului dintre Biserică 

şi Stat a fost marcată de termenul παρεπιδημία, cu sensul de transcedere a graniţelor politice 

                                                 
1
 Platon, Phaidros, trad. Gabriel Liiceanu, Editura Humanitas, Bucureşti, 1993, 230 c-d:οὔτʹἔις τὴν ὑπερορίαν 

ἀποδῆμεις ; idem, Phaidon, trad. Petru Creţia, Editura Humanitas, Bucureşti, 1994, p. 40, n. 44; Gabriel 

Liiceanu, Încercare în politropia omului şi a culturii, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1981, p. 153; idem, 

Despre limită, Editura Humanitas, Bucureşti, 2007, p. 169-196   
2
 Marcu, 8:32; Ioan  16:25; 2Corinteni 3:12 etc 

3
 vezi şi Marcu 12:1, Luca 20:9 

4
 The Greek New Testament, Stuttgart, 1994; Alfred Schmoller, Handkonkordanz zum griechischen Neuen 

Testament, Stuttgart, 1989, p. 53 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:25:47 UTC)
BDD-A21760 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

272 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

şi redefinire a lor în sens metafizic
5
, de neglijare a graniţelor politice şi afirmare a graniţelor  

religioase. În Evrei 11:14 şi urm., căutarea patriei celeste anulează valoarea graniţelor Cetăţii 

Umane. Sintagma πατρίδα ἐπιζητοῦσιν, căutarea patriei are un înţeles eshatologic. În Phaidon 

67 bc, semantismul trecerii este dominat de verbul πορέυωμαι, a călători într-un spaţiu ostil, 

iar substantivul utilizat pentru a desemna starea de trecere este ἀποδημία
6
. 

Verbul ἐξέβηω din pasajul neotestamentar menţionat anterior desemnează renunţarea 

la patria lumească, şi legitimează doctrina înstrăinării
7
. 

Parepidemia bizantină marchează procesul continuu de trecere
8
 de la un teritoriu la 

altul, cu scop strict misionar până în secolul al IV-lea, iar după sec al IV-lea şi cu scop politic, 

pe măsura transformării creştinismului în instrument diplomatic
9
. 

Filosofia politică a limitei în Imperiul Bizantin implică de asemenea, abordarea 

conceptelor de limes, πέρας- limită
10
, graniţă, identitate spaţială

11
. Sintagma τὰ περάτα γῆς 

din Matei 12:42 a slujit vocaţiei ecumenice bizantine atât în sens religios cât şi politic. Ea îşi 

defineşte sensul în contextul istoric al imperialismului bizantin din vremea heraklizilor şi 

macedonenilor. Termenul πέρας este sinonim în accepţie strict politică cu ὅρος. În sistemul de 

referinţă politic bizantin graniţa a definit un spaţiu al unităţii sintetice
12
, care a influenţat 

matricea politică europeană contemporană, din perspectiva căreia graniţa configurează spaţii, 

fără a le segmenta artificial. 

Vechiul concept grec hyperoria
13

 , ca „totalitate a spaţiului geografic de dincolo de 

frontieră”
14

 poate desemna în sistemul de referinţă politic bizantin stromatismul politic şi 

cultural barbar, plasat dincolo de zonele de influenţă ale Imperiului. În Imperiul Bizantin 

graniţa nu este abordată din perspectiva unui monotelism politic. Scopul fundamental al 

teologiei politice bizantine a fost de a suprapune limes-ul politic şi horos-ul creştin peste 

marginile lumii cunoscute. Impulsul proodic nu s-a manifestat însă constant, aşa cum 

presupune doctrina creştină a misionaratului perpetuu, ci periodic în funcţie de realităţile 

politice. În anul 626, la atacul avar, graniţa politică a fost chiar zidul capitalei, iar graniţa 

spirituală a fost marcată de ridicarea icoanei Fecioarei Hodighitria pe zid. 

Caracterul extravertit, apodemic al matricei politice bizantine s-ar putea atribui  

a) unei gândiri politice prin mimesis- nostalgia universalist-romană din perioada 

secolelor IV-VII;  

b) „lipsei de civism”
15

 a religiei creştine care a conturat paradigma omului străin şi 

călător pe pământ- ξενός καὶ παρεπίδημος. Totuşi, teoria lipsei de civism nu este general 

valabilă în Imperiu. Motivată şi de sintagma neotestamentară menţionată mai sus, teoria lipsei 

civismului poate fi aplicată perioadei creştinismului primar (sec. I-IV) şi sferei monahale de 

manifestare a religiozităţii
16
. În Imperiul Bizantin Biserica nu eliberează spaţiul profan

17
 ci îl 

                                                 
5
Evrei 11:13  

6
 Platon, Phaidon, n. 82, p. 176 

7
 Michel de Certeau, Fabula mistică, Editura Humanitas, Bucureşti, p. 42-43 ; 1 Corinteni, 3 :18, 2 Corinteni, 

4 :18 ; Nae Ionescu, Curs de metafuzică, Editura Humanitas, Bucureşti, 1995, p. 170-171 
8
 1 Petru 1:1 

9
 A. Ducellier, Bizantinii, Editura Teora, Bucureşti, 1997, p. 74-100. 

10
 Matei 12 :42 

11
 Aristotel, Metafizica, 1022 a)4-6 

12
 Constantin Noica, Modelul cultural european, Editura Humanitas, Bucureşti, 1993, p. 147-153  

13
Platon, Phaidros, 230 c-d  

14
 Gabriel Liiceanu, Încercare…, p. 153 

15
 Pierre Manent, o filosofie politică pentru cetăţean, Editura Humanitas, Bucureşti, 2003, p. 43 

16
 A. Guillaumont, Originile vieţii monahale. Pentru o fenomenologie a monahismului,  Editura  Anastasia, 

Bucureşti, 1998, p. 121-122 
17

Pierre Manent, op. cit.,p. 45  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:25:47 UTC)
BDD-A21760 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

273 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

asimilează în deplin acord cu legislaţia laică
18

. Legea lui Zenon din anul 480 a reinstituit 

caracterul civic al creştinismului, termenul care defineşte procesul de teritorializare poitico-

religioasă fiind περὶοικις
19
. Legea a condiţionat statutul urban al unei aşezări de tip πόλις de 

prezenţa unui scaun episcopal cu un teritoriu bine delimitat: ἀϕορισθείση αὐτῇ περιοικίδος
20

 . 

Vechii termeni latini fines, termini, frecvent atestaţi epigrafic
21

 au fost înlocuiţi cu περίοικις. 

Ceea ce diferă faţă de perioada clasică a religiozităţii intracomunitare cu caracter opţional este 

caracterul transcomunitar optimist al creştinismului
22

 devenit obligatoriu din punct de vedere 

dogmatic, care a fost împrumutat şi de gândirea politică. Termenul περίοικς defineşte 

caracterul ecumenic al bisericii, prin raporturile sufragane dintre comunităţile locale şi Noua 

Romă. 

Peratologia ca act de ontologie politică poate defini vecinătăţile de ordin cultural şi 

politic ale Imperiului Bizantin. Ideologia politică bizantină
23

 abordează noţiunea de vecinătate 

din două puncte de vedere distincte:  

a) raportul direct- care poate fi urmărit în mod constant în întreaga istorie politică a 

Bizanţului, de la contactul cu popoarele germanice, la acceptarea tacită a primelor sclavinii, a 

Ţaratelor bulgare sau a vecinătăţii cu islamul;  

b) raportul de aprezenţă
24
, în care celălalt este perceput prin contact indirect- de 

exemplu, cazul regiunilor dunărene în secolele VII-X
25

. Acest tip de aprezentare a permis 

provinciilor în care s-a produs un reflux politic să evolueze într-o manieră originală, şi să-şi 

creeze o identitate politică în care aportul bizantin există, dar nu predomină. 

Aprezentarea în sensul conştientizării prezenţei politice a celuilalt
26

 fără posibilitatea 

intervenţiei sau în urma unui demers politic eşuat explică atitudinea Imperiului Bizantin faţă 

de Crimeea, trasarea unui limes Tauricus care urma linia fortificată ridicată de romani contra 

sciţilor, şi care a ajuns să despartă goţii crimeeni ortodocşi de facţiunile ariene
27

. 

Conceptul de aprezenţă a implicat în sistemul politic bizantin acceptarea unor 

vecinătăţi incomode (slavii de exemplu) şi a determinat efortul de legitimare a graniţei început 

în secolul al VIII-lea. Noesa
28

 politică bizantină a abordat realitatea aprezenţei, a vecinătăţii 

impuse, cu instrumentele oferite de creştinism, transformând teritoriile incomode din punct de 

vedere politic, în teritorii virtual aderente la Imperiu, prin creştinare. Doctrina misionaratului 

perpetuu a slujit interesului apodemic bizantin. 

„Experienţa alterităţii ca aprezentare”
29

 implică abordarea teritoriilor de dincolo de 

horos-ul bizantin prin mimesis (conform unei tradiţii politice deja conturate, un exemplu 

elocvent fiind goţii faţă de care Imperiul şi-a păstrat atitudinea politică indiferent de 

circumstanţe) sau prin analogie, în cazul unor contacte politice noi (arabii). În general, 

                                                 
18

J. Ortolan, Explication historique des institutes de lʹEmpereur Justinien, II, Paris, 1876, p. 245-272   
19

Corpus Iuris Civilis,Codex Iustinianus, I, 3, 35-36, apud  Fontes Historiae Daco-Romanae, II, Editura 

Academiei Române, Bucureşti, 1962, p. 372-373  
20

Adriana- Claudia Cîteia, Instituţii eclesiastice pe litoralul vest-pontic, în lumina izvoarelor arheologice, 

literare şi epigrafice în secolele IV-VII, Editura Muntenia, Constanţa, 2006, p. 308-309, cu bibliografia asupra 

subiectului   
21

 O. Cuntz, Itineraria Romana, I, Itineraria Antonini Augusti et Burdigalense, Leipzig, 1929, p. 32 
22

 Bruno Zani, Augusto Palmonari, (coordonatori), Manual de Psihologia comunităţii, Editura Polirom, Iaşi, 

2003, p. 131-163 
23

 H. Ahrweiller, Ideologia politică a Imperiului Bizantin, Editura Corint, Bucureşti, 2002, p. 24-45  
24

 Edmunt Husserl, Meditaţii carteziene, Editura Humanitas, Bucureşti, 1994, p. 144-147 
25

 Ion Barnea, Ştefan Ştefănescu, Din Istoria Dobrogei, III. Bizantini, romani şi bulgari la Dunărea de Jos, 

Editura Academiei Române, Bucureşti, 1971, p. 7-23 
26

 E. Husserl, op. cit., p.145. 
27

 Dimitri Obolensky, Un commonwealth medieval : Bizanţul,Editura Corint, Bucureşti, 2002, p. 56-84  
28

 E. Husserl, op. cit., p. 12 
29

 Ibidem, p. 144  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:25:47 UTC)
BDD-A21760 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

274 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

abordarea prin analogie a dus la coabitare politică
30

 . Acest gen de abordare a implicat şi 

atitudinea religioasă. Oikoumene ca teritoriu virtual bizantin a avut o componentă 

fundamental creştină. Sisteme politice străine în esenţă de cel bizantin, au ajuns astfel să 

graviteze în jurul acestuia
31
. Complexul superiorităţii politice a fost însă temperat de valorile 

moral-creştine: smerenia, amerimnia, xeniteea etc
32

. 

Analiza fenomenologică a conceptelor de limită, vecinătate, prezenţă, aprezenţă nu 

este posibilă fără o abordare din sistemul de referinţă opus celui bizantin, al acelor ethnoi 

(barbari, necreştini) care au intrat în contact cu Bizanţul. Slavii şi bulgarii, de exemplu au 

încercat să se poziţioneze, să se circumscrie spaţiului politic bizantin. Ei au devenit parte a 

fiinţei politice bizantine, cu acordul tacit al Imperiului, până în vremea dinastiei 

macedonene
33
. Efectivitatea prezenţei lor se simte până la atacul tătaro-mongol (1240) când 

Ţaratul lui Ioan Asan al II-lea îşi încetează existenţa
34

 .Predicatul efectivităţii prezenţei 

politice a adaugat conceptelor de peras, horos, apodemia
35
, percepţia atât din perspectiva 

Imperiului cât şi din perspectiva barbară
36

. 

Perimetrarea teritorială ca fundament al unei intenţionalităţi politice şi religioase a dus 

la formularea unui context ustensilic
37

 în ideologia politică bizantină: scopul raporturilor cu 

barbarii a fost cel civilizator- prin creştinare, şi de concretizare a impulsului apodemic 

bizantin, prin extinderea graniţelor. Acest context ustensilic a asigurat apodemia graniţelor din 

secolele IX-XI (876-1056)
38
. Extinderea frontierelor bizantine de la Eufrat, Caucaz, până în 

Italia, de la Dunăre până în Palestina
39

 a deteriorat relaţiile cu bulgarii, şi a refăcut relaţia cu 

populaţiile din ţinuturile maritime de tradiţie greco-orientală. Politica graniţelor a evoluat în 

Imperiul Bizantin de la dorinţa de imitatio imperii din vremea lui Iustinian, la universalismul 

dinastiei Macedonene. Procesul poate fi surprins şi la nivel antroponimic: a dispărut din 

trianomina de tradiţie romană indicaţia privind locul de naştere al individului (natale 

solum)
40
. Originea etnică şi-a pierdut importanţa în favoarea unei patria communis- Imperiul 

Bizantin. Menţionarea provinciei de provenienţă într-un antroponim a devenit treptat (de la 

Constantin cel Mare la Iustinian) expresia unui particularism etnic politic, şi cultural 

nerelevant
41
. Noile solidarităţi din vechile provincii imperiale au fost determinate de cetăţenia 

creştină
42
. Creştinul străin şi călător pe pământ nu mai avea nevoie de vechile repere ale 

teritorialităţii. Teologia politică bizantină de după Eusebius din Caesareea
43

 a asociat Imperiul 

cu moştenirea lui Dumnezeu. În acest context,nu originea individului, ci destinaţia acestuia, 

telos-ul creştin a devenit principalul subiect al dialogului dintre Stat şi Biserică.  

                                                 
30

 De exemplu, emirul turc Tzachas a fost ajutat să-şi construiască flota cu care a pustiit ţărmul egeean şi a 

ameninţat Constantinopolul de populaţia bizantină din jurul Smirnei. de asemenea, bizantinii din Frigia au 

refuzat să iasă de sub autoritatea turcilor, în vremea basileului Ioan Comnenul, pentru că adoptaseră deja modul 

de viaţă al acestora; cf. H. Ahrweiller, op. cit., p.64   
31

 În familia imaginară a suveranilor, prinţul germanic era numit frate, ţarul bulgar fiu, iar prinţii mai puţin 

importanţi, prieteni; Ibidem, p. 45 
32

 A. Guillaumont, op. cit., passim 
33

 D. Obolensky, op. cit., p. 61-63  
34

 Ibidem, p. 266 
35

 trecerea de la conceptul de frontieră geografică, la frontieră virtuală s-a făcut fără nici o dificultate în contextul 

teologiei politice bizantine.  
36

 Martin Heidegger, Probleme fundamentale ale fenomenologiei, Editura Humanitas, Bucureşti, 2006, p. 88-90 
37

 Ibidem, p. 268-273 
38

H. Ahrweiller, op. cit., p. 36-56  
39

 Ibidem, p. 39 
40

 Fr. De Martino, Storia de la costituzione  romana, V, Napoli, 1975, p. 470-496 
41

 Ibidem, p. 538-540 
42

 Ibidem, p. 530-558 
43

 Jaroslav Pelikan, Tradiţia creştină. O istorie a dezvoltării doctrinei,I, Naşterea tradiţiei universale (100-600), 

trad. Silvia Palade, Editura Polirom, Iaşi, 2004, p. 31. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:25:47 UTC)
BDD-A21760 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

275 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

Din secolul al XIII-lea, sub impactul cruciatei, şi a raportului direct cu lumea 

musulmană
44

, identitatea teritorială a fost marcată de relaţia adverbială ἐνθαῦτα (Imperiul 

Bizantin)- ἐκεῖνον (dincolo). În Memoriile lui Georgios Sphrantzes
45
, sintagma περάω ἐκεῖνον 

desemnează trecerea în ţinutul ostil ( din perspectivă inversă, otomană, termenul este dar ul 

harb
46

), sintagmă prezentă şi în cronica mai timpurie a lui Macarie Melissenos
47

 . Ducas
48

 

foloseşte pentru „ţinuturile străine” adverbul τὰ ἁλλότρια. 

Aşadar, raportul ἐνθαῦτα- ἐκεῖνον- ἁλλότρια se referă la suma elementelor distinctive 

celor două spaţii religioase: spaţiul creştin şi spaţiul musulman, şi marchează existenţa unor 

τόποι în care dialogul nu poate exista decât la nivel politic.  

Apodemia graniţei dintre creştini şi musulmani, dintre dar ul Islam şi dar ul keferî este 

rezultatul unor  construcţii politice, dar şi al identităţii religioase. 

Întâlnirea dintre horos-ul bizantin şi conceptele musulmane uҫ (frontieră) şi ilhak 

(anexare, extindere), fundamentale în afirmarea pretenţiei de universalitate musulmană a avut 

consecinţe dramatice pentru Imperiul Bizantin
49

. 

Conform dreptului otoman al popoarelor, locul Imperiului Bizantin se afla în dar ul 

Islam
50
, scopul instituţiei sultanale fiind „să mărească poporul profetului şi să-l micşoreze pe 

cel al bizantinilor”
51

 :καὶ κατὰ σχοπὸν εἶχε τοῦ αὐξάνεσθαι τὸ τοῦ προφήτου ἔθνος καὶ 

ἐλαττοῦσθαι τὸ τῶν Ῥωμαίων. Pentru anexarea teritoriilor bizantine la Casa Islamului, Ducas 

foloseşte la aorist,  verbul συνάπτω ( a uni)
52
. În Casa Islamului, identitatea politică a 

Bizanţului a fost anulată. Singura concesie a fost integrarea în categoria oamenilor cărţii 

(recunoaşterea identităţii culturale)- ahl al kitâb, alături de evrei şi zoroastrieni
53

. 

Diastema este, în plan politic un spaţiu al acomodării cu „celălalt”, iar în plan religios 

este intervalul necesar acomodării cu realitatea ultimă. Conceptul este aplicabil atât pe 

verticală, ca paranteză între Creator şi creaţie, cât şi ca un continuum explicativ între timpul 

profan şi cel liturgic. 

Eshatos, concept de origine neotestamentară
54

  are un sens adverbial, de noutate 

absolută, noutate continuă- 

ultimum, extremum, realitate ultimă- 

creştină
55

 - 

Dumnezeu cu lumea
56

, reper ktisiologic, anterior Genezei, reper pretemporal- 
57

 

Din tipologia frontierei metafizice am ales termenii akron, chasma, horos, yesod, 

peras- perasis, methorion, phragmos. 

                                                 
44

 Emanoil Băbuş, Bizanţul între Occidentul creştin şi Orientul islamic (secolele VII-XV), Editura Sofia, 

Bucureşti, 2006, p. 116-132 
45

 Georgios Sphrantzes, Memorii. 1401-1477, ed. Vasile Grecu, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1966, 

VII, 2, 22; VII, 3, 9, p. 8-10 
46

 Viorel Panaite, Pace, război şi comerţ în islam. Ţările române şi dreptul otoman al popoarelor(secolele XV-

XVII), Editura All, Bucureşti, 1997, p. 72. 
47

Macarie Melissenos, Cronica, 1258-1481, I, 5, 20, apud G. Sphrantzes, op. cit., p. 21.  
48

 Ducas, Istoria turco-bizantină (1341-1462), ed. Vasile Grecu, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1958, 

XV, 4, 28 
49

 V. Panaite, op. cit., p. 85-96 
50

 Ibidem, p. 102 
51

 Ducas, Istoria, XXIV, 5, p. 186-188  
52

 A. Bailly, Abrégé du dictionnaire grec-français, Paris, 1928, p.828  
53

 V. Panaite, op. cit., p. 106-107 
54

 Alfred Schmoller, op. cit., p. 198. Sfârşitul timpului uman şi instituirea veşniciei- Fapte 2,17, Ioan 6,39-48; 

7,37; Hb 1,2; 5,3;  
55

 Fapte 1,8. 
56

 1Pe 1, 20. 
57

 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:25:47 UTC)
BDD-A21760 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

276 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

Akron este limita dincolo de care raţiunea umană nu poate trece, expresia 
58

. Akron 

este unitatea de măsură a topologiei metafizice. Sintagma 

gnosticism şi în gândirea iudaică târzie; „lăţimea, lungimea, înălţimea şi adîncimea lumii 

spirituale”
59

- 

creştină sunt reduse la o singură unitate de măsură- akron cu sensul de origine şi hotar. 

Chasma este termenul utilizat pentru a desemna hotarul dintre Infern şi Paradis
60

: 

 

Horos- Sthauros defineşte, în vocabularul gnostic graniţa dintre pleroma şi kenoma, 

dintre sus şi jos, dintre cunoaştere şi necunoaştere 

Perasis înseamnă trecere, traversare, transformare. Termenul a fost utilizat în gnoza 

clasică pentru a indica urcarea şi coborârea sufletului prin sferele planetare, depăşirea 

frontierelor dintre cele şapte ceruri
61

. 

Methorion este un concept împrumutat din gândirea gnostică basilidiană
62

, care 

exprimă ideea de înstrăinare, de apartenenţă la două realităţi necomplementare (în lume şi în 

afara lumii, în timp şi în afara timpului). In gnosticism, ca şi în creştinismul bizantin, 

methorion este atributul unuei existenţe parepidemice, care transcede limitele, dar rămâne 

limitată în materie, în timp, în destin
63

. 

Syaga, phragmos
64

 este hotarul păzit de heruvimi care desparte două ordine de 

realitate şi două niveluri ontologice; graniţa dintre spaţiul sacru al paradisului şi spaţiul profan 

al oikoumenei. 

Din multitudinea termenilor care au contribuit la definirea peratologiei dogmatice am 

analizat semnificaţiile perihorezei, limitele ktisiologice 

şi verbele metairein şi metabainein care definesc 

caracterul instabil al limitei spaţiale şi temporale. 
65

-un topos în altul, 

caracterul incert, instabil al limitei (peras, horos). Verbul sugerează metamorfozele unui 

spaţiu gândit, retuşat simbolic, fiind propriu geografiilor identitare. In acest context, limita are 

rolul de a asigura întâlnirea dintre trecut şi prezent. 

Verbul metairein sugerează depăşirea dificultăţilor de ierarhizare a treptelor 

ontologice dintre cetatea terestră şi cetatea lui Dumnezeu, fără a intra în contradicţie cu 

verticalitatea dinamică a spaţiului divin. 

Spre deosebire de verbul metairein, verbul metabainein
66

 indică transferul drastic 

dintr-un topos în altul, dintr-o stare ontologică în alta. 

În „imaginaţia militară”, nevoia de a marca graniţele prin drumuri a fost desemnată în 

Imperiul Târziu cu termenii praetensio, praetentura, iar unităţile de măsură ale extinderii 

puterii imperiale au fost miliarii
67

. 

În De Administrando Imperio
68

 basileul înlocuieşte mai vechiul termen eschatia, care 

definea marginea, limita, graniţa, cu termenii synoros (delimitare), akra (extremitate), horos, 

                                                 
58

 Matei 24, 31;Marcu 13, 27. 
59

 Efeseni III, 18. 
60

 Luca 16, 26 
61

 I.P. Culianu, Psihanodia, p. 99-113. 
62

 Jean Danielou, Biserica primară de la origini până în secolul al III-lea, Editura Herald, Bucureşti, 2008, p. 

83-85. 
63

 Henri- Charles Puech, Despre gnoză şi gnosticism, Editura Herald, Bucureşti, 2008, p. 244. 
64

 Matei 21, 33; Marcu 12,1; Luca 14,23; Efeseni 2, 14 . 
65

 Matei 13, 53; 19,1. 
66

 Matei 8, 28. 
67

 C.R. Whittaker, p. 80. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:25:47 UTC)
BDD-A21760 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

277 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

horion, horismos (graniţă, hotar)
69
. În secolul al XII-lea, Ana Comnena a folosit aceeaşi 

termeni pentru a defini graniţele stabilite prin tratatele de pace
70

.  

În poemele lui Manganeius Prodromus
71

 scrise în jurul anului 1156, după conflictele 

bizantino-maghiare
72

 vocabularul peratologic defineşte horos-ul dintre lumea romană şi cea 

non-romană, localizat la Dunăre. Fluviul este numit  horon („frontiera de apă”), metaichmian 

(teritoriul nimănui), horizon ton horizonta (limita ultimă), horotheton (graniţa dintre oikos-ul 

bizantin şi lumea ostilă de dincolo de frontieră, pe care poetul o numeşte hyperoria). 

 

 

                                                                                                                                                         
68

 De Administrando Imperio, ed. G. Moravesik, Washington DC, 1967. 
69

 De Administrando, 140, 144, 154, 212, 214. 
70

 Alexiada I, 138; II, 43. 
71

 Poemele de tip enkomion 2, 7, 15, apud Paul Stephenson, op. cit., p. 234-235. 
72

 1150-1155, Ibidem, cap. VII. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:25:47 UTC)
BDD-A21760 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

