
 

100 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

IOANA ȘTEFAN 
University of Oradea 

 

FACTS REGARDING GERMAN LITERATURE IN THE INTER-WAR PERIOD – 
A. C. CUZA 

 

 

Abstract: Over time the reception of German literature in Romania was poor and therefore 

has created numerous discrepancies between Romanian and German criticism. Moreover, the 

influences of German literature on Romanian literature were also misidentified. These errors 

are mainly due to the analysis of text-based translation, which is mostly not only inaccurate, 

but also presents major distortions of meaning. To better identify the German influences in 

every part of literature, it would be useful to consult the opinion of renowned German 

exegetes and literary historians. Globalization favorises the access to specialty critics in each 

country, so that in the context of contemporary cultural exchanges and that of a higher degree 

of facility to obtain more information, the contemporary critical reception may find failures in 

foreign literatures. A particular case is that of A.C. Cuza, in the interwar period, who, having 

the desire to identify German sources in Eminescu’ s work,  publishes a volume dedicated 

exclusively to the design and analysis of German Romanticism. From representatives to their 

works, from theoretical to practical applications, within a broader and original vision, 

mistakes in interpretation, especially erroneous classifications in various current German 

writers are often committed. 

 

Keywords: German literature, Romanian criticism, A.C. Cuza, the interwar period, critical 

reception. 

 

 

La 14 Septembrie 1919 A.C. Cuza publică cartea în două volume Mihail Eminescu ca 

reprezentant al romantismului, primul volum fiind intitulat Teoria romantismului, iar cel de-

al doilea Viaţa şi opera lui Eminescu, deoarece acesta din urmă este o aplicaţie a celui dintâi, 

care la rândul său constituie baza explicării personalităţii eminesciene. Această structurare cât 

se poate de logică şi coerentă a studiului este justificată chiar de autor în Prefaţa cărţii. 

Adunând sumedenie de erori şi lacune de la înaintaşii săi, A. C. Cuza constată în primul rând 

lipsa totală a cunoaşterii noţiunii de romantism, cu precădere a romantismului german, motiv 

pentru care hotărăşte să-l definească şi să-l analizeze detailat în primul volum al cărţii Teoria 

romantismului. Cât de corecte, precise şi obiective vor fi analizele sale vom vedea în 

continuare. 

În primul capitol intitulat Definiţia romantismului adună o mulţime de păreri, definiţii 

sau concepte referitoare la această mişcare, în special de la autori germani, pentru ca în final 

să ajungă la o definiţie proprie: „Romantismul este sentimentalismul idealist, opus 

intelectualismului materialist, mărginit, în poezie, artă, ştiinţă, filosofie, politică şi viaţă 

socială.”
1
Trebuie să menţionăm că de la început şi până la sfârşit, la tot pasul, criticul încearcă 

să aducă argumente convingătoare că romantismul nu trebuie confundat cu şcoala romantică, 

că el n-a fost doar un curent sau o mişcare istorică trecătoare, ci este o stare de spirit 

permanentă şi că „de fapt, în momentul acesta, literatura europeană stă încă sub stăpânirea 

                                                 
1
 A. C. Cuza„Mihail Eminescu ca reprezentant al romantismului”, vol. 1 Teoria romantismului în Corpusul 

receptării critice a operei lui M. Eminescu, Secolul XX, vol. XXIII, Editura Saeculum I.O., Bucureşti, 2010, p. 

95 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:48 UTC)
BDD-A21737 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

101 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

romantismului. Nu putem, dar, să ne mărginim a arăta ce a fost romantismul, ci trebuie să 

spunem ce este.”
2
 Aici îl aduce ca susţinător pe istoricul literar Alfred Bartels, care, în 

Geschichte der deutschen Literatur (1905), opinează că romantismul şi clasicismul nu au apus 

încă, considerând pripită proclamarea „modernului” la nivel european. Dar totuşi el spune 

aceste în 1905, şi chiar atunci, după toate cele dovedite de istorie, poate fi acuzat de 

subiectivism. Mai cu seamă, a susţine în 1919 că romantismul persistă încă pe plan european 

se poate defini ca exagerare subiectivă, disculpabilă doar prin sesizarea dorinţei autorului de 

extrapolare a noţiunii de romantism. Despre amploarea acestui curent german ne putem da 

seama mult mai bine astăzi, când avem la îndemână atâtea istorii literare şi lucrări de 

specialitate obiective ce dovedesc că nu a fost tocmai cum îl prezintă A. C. Cuza. 

Romantismul este un curent cultural şi literar care împreună cu Clasicismul şi Sturm und 

Drang formează unitatea „Deutscher Idealismus”. Criticul român acuză exprimările ironice la 

adresa romantismului ale lui Heine şi Georg Brandes, susţinând validă până la final opinia lui 

Jean Paul Richter, pe care în următoarele capitole îl şi declară romantic. Se mai poate observa 

o uşoară nesiguranţă în traducerile din limba germană, având în vedere faptul că nu oferă 

fragmentele de text în ambele limbi, ci doar pe alocuri, la unele cuvinte sau sintagme, 

menţionează în paranteze expresia originală în germană. Deşi majoritate sunt corect traduse se 

strecoară şi câteva inexactităţi, ca de exemplu Zusammenfassung (=rezumat, sinteză) tradus 

ca „expresie unitară”. 

Capitolul al doilea Romantismul medieval, este o perindare prin istorie ce are ca scop 

dovedirea importanţei creştinismului, a impactului său asupra culturii şi civilizaţiei, şi 

explicarea mişcării spirituale de întoarcere către cultura veacului de mijloc. Astfel, 

romantismul medieval, stăpânit de spiritualismul creştin, este prezentat în opoziţie cu 

clasicismul antic. Creştinismului i se atribuie opera civilizatoare de educare a naţiilor. 

Urmând cursul unei mini-istorii literare, A. C. Cuza, dedică capitolul al treilea expunerii 

„raţionalismului” veacului al XVIII-lea pe care-l vede sub forma unui intelectualism 

materialist şi care cere o reacţie printr-o „renaştere romantică” a sentimentalismului idealist. 

Renaşterea romantică este dezbătută pe larg în capitolul al IV-lea, intitulat similar, unde 

autorul plasează introductiv multiple argumente spre a demonstra că romantismul nu a 

însemnat o reacţie politică, ci o mişcare complexă dezvoltată pe toate planurile: literar, 

filosofic, cultural-artistic, etc. Ne sunt expuse predispoziţii spre romantism încă de pe la 

începutul secolului al XVIII-lea, recunoscute în culegerile de poezii populare ale scoţienilor. 

În Germania îl aduce ca susţinător pe Bodmer, culegător şi el al scrierilor folclorice, şi 

oponent al teoriei lui Gottsched. O înrâurire a spiritului romantic o vede şi în poeziile lui 

Klopstock prin dominarea sentimentului, prin ideea naţională şi religioasă. Dar Klopstock, 

prin Messias in Hymenfirm, devine alături de Wieland cu Musarion şi Oberon, principalul 

reprezentant la liricii iluministe. Unele din poemele sale trec şi ca încadrabile în 

Sentimentalism, acesta fiind un curent aparte, numit exact aşa „Empfindsamkeit”, manifestat 

între 1750 şi 1780, de care se pare că exegetul nostru nu ţine cont, ci numeşte romantic tot ce 

e sentimental. Se ştie foarte bine că filosoful care a definit iluminismul german a fost Kant şi 

că în cadrul acestui curent au existat două orientări, pornite de la aceeaşi bază – „toleranţă, 

umanitate, libertate” – : cea a lui J. Ch. Gottsched, bazată pe o poetică raţionalistă, prin care 

voia să introducă normativitatea în poezie, şi cea a lui Lessing, care, pledează pentru o poetică 

a sentimentalismului, dorind să creeze katharsis-ul prin piesele sale. Prin prisma teoriei lui 

Lessing, absolut iluministă, se explică şi sentimentalismul din operele lui Wieland şi 

Klopstock, pe care criticul nostru încearcă mereu, în decursul studiului său, să-i vadă 

romantici. De altfel, iluminismul îl percepe doar ca pe un raţionalism pur, dăunător 

creativităţii, originalităţii şi naţionalităţii. Pe Rousseau îl priveşte ca pe un reprezentant al 

                                                 
2
 Ibidem, p. 93 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:48 UTC)
BDD-A21737 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

102 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

intelectualismului, dar de o fire sentimentală, ce-l transformă aproape într-un precursor al 

romantismului, cu o mare influenţă asupra culturii europene. Înrudit cu acesta, dar la scară 

mai mică, îl găseşte în Germania pe autorul studiilor de economie socială Iustus Möser, 

stăpânit de idei naţionale, dragoste pentru poporul german şi arhaism. Tot în această 

categorie, de premergător al şcolii romantice, îl plasează, în domeniul literar, pe August 

Bürger. Trebuie să menţionăm că acesta este unul dintre cei mai însemnaţi reprezentanţi ai 

perioadei Sturm und Drang, în lirică cu Balladen Lenore şi în epică cu Münchhausen. De 

asemenea, toată această perioadă o defineşte A. C. Cuza ca premergătoare, consideraţie 

acceptabilă având în vedere apartenenţa la aceeaşi unitate. De asemenea susţine că Goethe 

pledează pentru elemente arhaice, naţionale şi sentimentale prin mai toate personajele sale 

renumite: Götz, Faust, Werther şi Wilhelm Meister. La primele trei figuri menţionate putem 

valida spusele criticului cu ajutorul trăsăturilor perioadei Sturm und Drang, în care se 

încadrează. Partizanii acestui curent luptă pentru libertatea proprie a individului; din punct de 

vedere literar se deplânge principiul imitaţiei, pentru că „in dem Menschen ist eine bildende 

Natur” („în om există o natură formatoare”), cum spunea Goethe, iar caracterul naţional se 

regăseşte cel mai des la scriitorii acestei perioade. Nu acelaşi lucru îl putem spune şi despre 

Wilhelm Meister, personajul eponim al unei opere ilustrative pentru Weimarer Klassik, care 

trece drept prototip al Bildungsroman-ului german şi urmează întru-totul caracteristicile 

acestei epoci. Ne este imposibil să nu remarcăm că A. C. Cuza, ca un înflăcărat apărător al 

romantismului, extinde prea mult această mişcare literară . Pentru a putea face dintr-un autor 

premergător sau reprezentat la unui curent, opera sa trebuie să însumeze mai multe trăsături 

specifice orientării respective, nu doar câteva elemente disparate. În continuare, considerând 

acest lucru de o importanţă majoră pentru romantism, face un periplu prin opera lui Herder, 

admirându-i concepţia şi dându-i titlul de „prevestitor” al şcolii romantice, a cărei început va 

avea loc abia cu două decenii mai târziu. De fapt, cu fragmentele lui Herder Über die neuere 

deutsche Literatur începe Sturm und Drang. Şi dacă Herder este stăpânit de idei naţionale şi 

creştine, criticul îi descoperă pe Jean Paul Richter şi pe Hölderlin ca pe nişte „însemnaţi ca 

îndrumători literari, ai renaşterii romantice”
3
 Şi aici poate fi punctul de pornire cel mai 

„argumentat” al erorii de încadrare a celor doi. Pe Jean Paul îl vede prins între raţionalism şi 

sentimentalism, opera sa însumând următoarele particularităţi romantice: alternanţa vis – 

realitate, extazul şi mai ales umorul. În realitate, Jean Paul, adânc înrădăcinat în burghezia 

germană, a anticipat, în unele privinţe, literatura burgheză al Biedermeier-ului şi a realismului 

burghez. Acest lucru se referă la înclinaţia spre idilă, opţiunea pentru  omniprezentul sens al 

umorului şi preferinţa pentru tipul de solitar, bizar şi excentric, care apare pentru prima dată, 

în literatură, la el şi revine la Stifter şi Raabe. Şi nu este surprinzător faptul că, în a doua 

jumătate al secolului al XIX-lea, în el s-a văzut un creator specific idilismului, până când 

cercul lui Stefan George (Max Kommerell) a descoperit vraja limbajului vizionar din poemele 

de vis ale lui Jean Paul şi a atras atenţia asupra unei modernităţi suprarealiste în opera sa. 

Criticul şi istoricul literar german Sorensen opinează că aceste caracteristici sunt discutabile 

numai dacă sunt absolute, pentru că ceea ce determină opera lui Jean Paul este complexitatea 

şi diversitatea de voci. Acesta a urât tipul naraţiunii lineare şi a ridicat la rang înalt cultul 

prieteniei şi dragostei, bucuria sentimentelor, introspecţia precum şi analiza spirituală. A. C. 

Cuza analizează romanul Titan ca specific romantismului. Pentru înţelegerea operei lui Jean 

Paul ar fi, însă, mai interesant romanul Siebenkäs. Din acesta se poate deduce: „Ironie şi 

cochetărie curată; nimeni dintre scriitori n-a ajuns aşa departe, folosind aceste proceduri aşa 

cum le-a folosit Jean Paul, ajungând până la jocul cu cititorul, fiind asemănător cu exemplu 

                                                 
3
 Ibidem, p. 128 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:48 UTC)
BDD-A21737 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

103 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

său englezesc Tristam Shandy de Laurence Stern.”
4
 Aşadar, putem spune că într-adevăr 

influenţa lui Jean Paul pentru tehnica de naraţiune romantică, cum ar fi în Nachtwachen des 

Bonaventura, şi pentru romanul secolului al XIX-lea (Stifter, Keller, Raabe) a fost 

semnificativă. Chiar şi limbajul folosit a oferit un izvor important pentru autori precum 

Borne, Heine, Gutzkow. Dar el a fost „einzelänger“ şi nu romantic. 

Pe Hölderlin, deşi observă la el o oscilaţie între clasicism şi romantism, îl consideră 

premergător şi reprezentant al acestuia din urmă, dar, în scurta analiză ce i-o dedică, dorul 

reîntoarcerii către vremurile poporului elen se face singura trăsătură vinovată de această 

plasare a lui Hölderlin. De fapt, prin relaţia sa cu clasicii greci, din punct de vedere al istoriei 

literare, Hölderlin se apropie de Weimar Klassik. Dar refuzul rece al lui Goethe şi distanţarea 

lui Schiller cauzează suferinţa lui legată de prezent, starea de singurătate şi înstrăinarea, care 

vor stabili caracterul dual, de disperare elegică şi entuziasm imnic al operei sale. Fragmentul 

din drama Moartea lui Empedocle, traducerile şi comentariile la tragediile lui Sofocle, 

dovedesc că Hölderlin nu a fost de acord cu concepţia apolinică a anticilor, care a predominat 

la Weimar, ci a vrut să atragă atenţia asupra fondului oriental şi dionisiac al antichităţii 

greceşti. Spre deosebire de romantici, Hölderlin nu a urmărit niciodată apropierea stilului său 

de muzică, ba din contră, fapt demonstrat şi de versurile libere. Prin însumarea trăsăturilor 

specifice sentimentalismului, Sturm und Drang-ului şi clasicismului este şi el unul dintre cei 

trei „Einzelgänger” alături de Jean Paul şi Kleist. 

În capitolul al cincilea – Romantismul modern – se face o prezentare amănunţită a 

reprezentanţilor mişcării romantice moderne, cu o menţiune incipientă că aceştia trebuie 

gândiţi unitar datorită legăturii strânse care există între ei. Lui Wackenroder (1773 – 1798) îi 

dedică prima prezentare, scurtă, datorită vieţii şi activităţii sale prea timpuriu finalizate. 

Acesta are marele merit, bine surprins de A. C. Cuza, de a fi înrâurit creaţiile lui Tieck, prin 

prietenia legată între cei doi, materializată în lucrarea Herzensergiessungen eines 

Kunstliebenden Klosterbruders, ce pune sub aceeaşi cupolă concepţii artistice şi creştine. 

Urmând spre profunda analiza a concepţiei, elementelor biografice esenţiale şi operei lui 

Ludwig Tiek (1773 – 1853) vede în ele o personalitate complexă, satirică şi sentimentală, ce 

culminează cu natura sa duplicitară, în antiteză cu personalitatea simplă şi sigură a lui 

Wackenroder. Aşadar, în aceste condiţii, este firească existenţa unei perioade iniţiale de 

oscilaţie şi tulburare, căreia îi aparţin povestirea Abdallah şi romanul William Lovell. Efectul 

influenţei prietenului său se vede şi în ruptura faţă de Nicolai, adică faţă de iluminism şi de 

concepţia raţionalistă pe care le satirizează în Motanul încălţat, Lumea pe dos şi Prinţul 

Zerbino. Povestea lui Eckbert cel blond este o încununarea a caracteristicilor pur romantice, la 

care se mai adaugă câteva titluri scrise în acelaşi stil, analizate de critic: romanul Călătoriile 

lui Franz Sternbald, o istorie veche germană, drama Viaţa şi moartea Sfintei Genoveva, 

Împăratul Octavianus cu Prologul Cortegiul Romanţei şi volumul Poeme romantice. Din 

aprofundarea acestor scrieri ies la iveală următoarele trăsături tipic romantice: 

sentimentalismul mistic, lumea basmelor sub farmecul lunii, ironia romantică conform căreia 

realitatea e un amestec de serios şi ridicol, satira împotriva raţionalismului, miraculosul şi mai 

ales arta muzicală şi teoria nuvelei. Criticul român identifică tendinţa de exagerare a lui Tieck 

în unele locuri, ce duce, atunci când este vorba de ironie sau de muzicalitate, la lucrări 

haotice, fără valoare statornică. Cumulând aceste constatări lui Tieck îi este recunoscut 

dreptul deplin de titular al şcolii romantice, fapt ce nu poate fi contestat de niciun critic, 

pentru că  el este cel la care „trecutul german era atât de categoric identificat cu experienţa 

                                                 
4
 Sorensen, Algot Bengt, Geschichte der deutschen Literatur, Band I und Band II, C. H. Beck Verlag, 1997, 

p.332 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:48 UTC)
BDD-A21737 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

104 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

proprie a trăirii romantice, încât firea germană şi dipoziţia sufletească romantică păreau să se 

confunde”
5
 

Novalis este prezentat ca un romantic înnăscut, nostalgic, căruia moartea lui Sophie îi 

direcţionează definitiv trăirile şi concepţia. Măcinat de dorul infinitului, se refugiază în vis şi 

cuprins de mister ajunge la confuzia lumii fantastice cu cea reală. Mănunchiul de aforisme 

Blütenstaub - apărut pentru prima dată în organul şcolii romantice Athenäum -, Geistlichen 

Liedern şi Imnurile noptii sunt examinate relevându-se aportul lui Young, Iacob Böhme şi 

Ossian în vederea religiozităţii apărute. Se insistă foarte mult pe Iacob Böhme, dar în 

Geistlichen Liedern nu se pomeneşte de importanta influenţă a lui Zinzendorf, şi în alte lucrări 

de cea a olandezului Frans Hemsterhuis. Alte înrâuri, just contrate, sunt ale lui Fichte şi 

Schelling. Pentru acesta din urmă se regăseşte ca argument identitatea omului cu natura, iar 

pentru primul idealismul magic al lui Novalis ca dezvoltare a idealismului subiectiv absolut al 

lui Fichte. Teoriei idealismului magic i se alătură teoria extazului, stare văzută ca un tip de 

înţelegere superioară, ca o interiorizare a omului. Despre fragmentele de cugetări ale lui 

Novalis şi despre Creştinismul sau Europa nu se vorbeşte decât din perspectiva convingerilor 

catolice, ignorându-se imaginea despre fantezia combinatorie a lui Novalis, ce porneşte de la 

învăţăturile lui Leibniz despre ,,Combinatio Analogica" precum şi de la tradiţia despre 

învăţăturile magico-matematice ale lui Athanasius Kircher, Marsilio Ficino, Agrippa von 

Nettesheim, Lullus şi alţii. În schimb, sunt bine semnalate anticipările unor teorii simboliste şi 

suprarealiste. În romanul Heinrich von Ofterdingen sunt apreciate frumuseţea limbii, dorinţa 

depăşirii graniţelor simţurilor, idealismul, religiozitatea şi creştinismul cuprinzând cultul Sf. 

Feciore Maria, nostalgia şi elementele lumii fantastice. Se trec cu vederea studiile lui Novalis 

despre Evul mediu, datorită cărora a luat naştere acest roman. Se pare că, în interpretarea lui 

A.C. Cuza, peste caracteristicile evului mediu şi orientale se aşează o umbră datorită 

insistenţei foarte mari asupra catolicismului. Floarea albastră este tradusă ca fiind „simbolul 

fericirii depline către care sufletul nostru aspiră nostalgic”
6
 Aici apare o alte eroare de 

receptarea a romantismului german, căci floarea albastră reprezintă dorul de patrie ( die 

Sehensucht nach der Heimat), fapt recunoscut de exegeza germană.  

Criticul punctează şi importanţa fraţilor Schlegel, în special prin contribuţia majoră 

adusă de Friedrich Schlegel ca teoretician ala romanismului. Acesta expune doctrina 

romantică, dar nu într-un sistem unitar, ci în fragmente ce cuprind cugetări disparate, 

sugerând că această formă este corespunzătoare curentului. Dintre acestea sunt dezbătute în 

volumul analizat aici, educaţia şi cultura văzute ca bun suprem pentru o dezvoltare 

armonioasă, sufletul acestora fiind religia. Inteligenţa este mărginită, iar fantezia superioară. 

Ironia romantică evoluează în ironie socratică, iar poezia romantică în poezie transcendentală. 

Alte elemente de bază interpretate sunt nostalgia infinitului, entuziasmul, fantasticul, 

sentimentalitatea spirituală opusă celei vulgare şi trecutul ca sursă inspiratoare. Astfel poezia 

romantică se defineşte creştină şi universală. Spre finalul dezbaterii A. C. Cuza întreprinde o 

analiză cât se poate de obiectivă a romanului Lucinde, ce se dorea a fi transpunerea practică a 

teoriei lui Fr. Schlegel, dar ajunge o lucrare nereuşită. 

Terminând cu şcoala romantică veche, face o paranteză până a continua cu 

reprezentanţii şcolii romantice noi, urmărind alte câteva izvoare importante din care acest 

curent şi-a tras seva creatoare şi anume: teologul Schleiermacher, Schelling (extrem de 

însemnat prin doctrina identităţii şi filosofia naturii) şi Hegel – reprezentant al istorismului, 

unificatorul filosofiei lui Kant, Platon, a Vedelor şi a creştinismului. 

                                                 
5
Martini Fritz, Geschichte der deutschen Literatur, Stuttgart: Alfred Kröner Verlag, 1968, p.285 

 
6
 A. C. Cuza„Mihail Eminescu ca reprezentant al romantismului”, vol. 1 Teoria romantismului în Corpusul 

receptării critice a operei lui M. Eminescu, Secolul XX, vol. XXIII, Editura Saeculum I.O., Bucureşti, 2010, p. 

172 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:48 UTC)
BDD-A21737 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

105 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

Expunerea şcolii romantice târzii lasă de dorit încă de la început prin prezentarea mult 

prea sumară, fugitivă chiar, în câteva rânduri, a lui Clemens Brentano şi Achim von Arnim, 

reprezentanţi de bază ai acestui curent. Aminteşte doar fantezia creatoare, religiozitatea şi 

satira materializate în poema epică neterminată Die Erfindung des Rosenkranzes a lui 

Brentano şi în colecţia de poezii Des Knaben Wunderhorn a celor doi. Nu este amintit la 

Brentano romanul Godwi sau figura de piatră a mamei. Un roman sălbatic, Der Spinnerin 

Lied, drama din surse vechi slavice Fondarea oraşului Praga, sau alte lucrări esenţiale pentru 

înţelegerea lui, de unde reies laitmotivele privighetorii, al lunii şi al torsului, elemente de vis, 

lumea miturilor, a legendelor, dar şi tensiuni extreme între pasiuni religioase şi erotice. Un alt 

element marcant, nesurprins aici, ar fi muzicalitatea versurilor, căci în poeziile sale “sunetul 

rimtic al rimelor, aliteraţiile şi asonanţele sunt susţinute de un ritm, care este la fel de regulat 

cu sunetul unei roţi de tors.”
7
 Tot o importanţă destul de pasageră i se acordă şi lui Josaph von 

Eichendorf, numele lui fiind amestecat printre alte personalităţi literare mai puţin marcante: 

Theodor Körner, Max von Schenkendorf, Friedrich Baron de la Motte Fouque, Ernst Moritz 

Arndt, Friedrich Rückert. La Eichendorf se menţionează lirismul desăvârşit, sentimentalitatea, 

caracterul popular al poeziilor sale şi fantezia romantică din capodopera Aus dem Leben eines 

Taugenichts. Nu precizează nimic despre  peisajele care constau în diferite combinaţii 

delimitate de un număr de elemente specifice curentului în cauză (luna, pădurea, 

privighetoarea, motivul rătăcitorului, dorinta, etc). Precizia cu care sunt compuse aceste 

elemente fac ca ele să fie punctul culminant pentru arta peisajului romantic. El a fost şi cel 

mai devotat catolic, fapt reflectat în scrierile sale şi prin motivul demonului care atentează la 

mântuirea omului, a considerat prezentul ca o perioadă de confuzie şi de eroare şi a avut 

convingerea existenţei unei naturi simbolice, creând o atmosfera nocturnă şi onirică de 

excepţie, exemplificabilă în romanul Ahnung und Gegenwart.  

În continuarea volumului analizat îl vedem pe Ludwig Uhland, acordându-i-se o 

importanţă deosebită, privit ca cel mai răspândit poet german după Schiller. O eroare 

principală, însă, este plasarea lui Heinrich von Kleist (1776 – 1811) între aceşti romantici, 

considerat „cel mai însemnat patriot  al romantismului, care prin creaţiile lui, străbătute de 

spiritul ideii naţionale germane, poezii lirice şi drame (Der Prinz von Homburg, Die 

Hermannsschlacht), a exercitat o covârşitoare înrâurire”
8
 Dar, aşa cum am evidenţiat anterior, 

Kleist, alături de ceilalţi doi, este încadrat în categoria „einzelgänger” şi nu în romantism. Că 

opera lui Kleist va fi conţinând printre sumedenia de trăsături cumulate din diverse orientări, 

şi elementul romantic al patriotismului, este altceva, însă nu îl putem pune sub emblema şcolii 

romantice timpurii, inadvertenţă comisă de A. C. Cuza. 

E.T.A. Hoffmann, în schimb, este bine sesizat ca figură memorabilă a romantismului 

german şi nu numai. În paginile închinate acestui autor îi sunt elogiate calităţile, 

incontestabile, de povestitor, posesor al unei puternice imaginaţii şi creator al celor mai 

reprezentative proze romantice. Din scrierile sale rezultă necesitatea metafizică, generatoare a 

doctrinei acestei şcoli, ce cuprinde teoria dorului infinit, a ironiei, a iubirii şi poeziei. Toate 

acestea sunt perceptibile doar în cadrul unui sistem unitar, pe care criticul îl expune 

amănunţit. Surprinzător este că validează aici dorul romantic, dorul transcendent ca simbol al 

florii albastre, deşi la Novalis descifrase acest motiv ca simbolul fericirii depline nu al dorului 

de patrie. Schema sistemului urmărit vizează pe lângă dor următoarele: conştiinţa misterului 

care dă naştere melancoliei şi ironiei, iubirea şi poezia – ca mijloace ce pot facilita apropierea 

omului de veşnicie –, distincţia dintre iubirea religioasă şi cea erotică, conştiinţa infinitului, 

                                                 
7
 Algot Bengt Sorensen, Geschichte der deutschen Literatur, Band I und Band II, C. H. Beck Verlag, 1997, 

p.321 
8
A. C. Cuza„Mihail Eminescu ca reprezentant al romantismului”, vol. 1 Teoria romantismului în Corpusul 

receptării critice a operei lui M. Eminescu, Secolul XX, vol. XXIII, Editura Saeculum I.O., Bucureşti, 2010, p. 

172 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:48 UTC)
BDD-A21737 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

106 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

realitatea dublă – fizică şi metafizică. Un loc aparte îl ocupă admirabila lămurirea a 

pesimismului iubirii romantice ca constatare a unei năzuinţe deşarte. În acest fel, ca metode 

de eliberarea spirituală rămân mistica, poezia şi ironia. Şi, stabilind că în artă scopul este 

fondul şi nu forma, revine la ilustrarea doctrinei romantice prin arta de povestitor idealist-

realistă a lui Hoffmann, cu menţiunea că este idealist în concepţie, preocupat de misterul 

realităţii şi realist în expunere. Adecvat surprinsă apare şi originalitatea acestui scriitor dată de 

coexistenţa în opera sa a celor două lumi – fantastică şi reală –, care se învăluie într-un 

continuu amestec şi pricinuiesc umor sau groază temperată de ironie. Pentru concretizarea 

teoriei alege Domnişoara de Scudery, Elixirurile Diavolului şi Der goldne Topf,  la acesta din 

urmă demarcând cinci lumi diferite: cea a celor cinci simţuri comune, a poeziei, a gândirii 

romantice, a artei romantice şi ultima a ironiei. Cu siguranţă că s-ar mai fi putut discuta mai 

mult şi despre spiritism, despre  înclinaţia lui pentru ocult şi fascinaţia pentru magnetism; cu 

toate acestea prezentarea acestui autor merită să fie considerată superioară mai ales datorită 

evidenţierii unirii dintre observaţie, fantezie, gândire şi măiestrie a expunerii.  

Observăm că pe tot parcursul cărţii, autorul, face referinţe la critici şi istorici literari, 

specialişti germani, cum ar fi O. F. Walzel, Adolf Bartels şi Georg Brandes – a cărui opinie o 

combate vehement. Cu toate acestea, ne se arată a fi partizanul absolut al vreunui dintre ei, ci 

insistă a da o interpretare proprie romanismului german. 

 

Bibliography 

Brandes, Georg, Die romantische Schule in Deutschland, vol. I, Berlin: Aufbau 

Verlag, 1924 

Cuza, A. C., „Mihail Eminescu ca reprezentant al romantismului”, vol. 1 Teoria 

romantismului în Corpusul receptării critice a operei lui M. Eminescu, Secolul XX, vol. 

XXIII, Editura Saeculum I.O., Bucureşti, 2010 

 

Schumann, Klaus, Rezeptionsgeschichte als Zeitgeschichte: Goethe, Schiller, 

Hölderlin und Novalis, Paderborn [u.a.] : Schöningh, 2009 

 

Sorensen, Algot Bengt, Geschichte der deutschen Literatur, Band I und Band II, C. H. 

Beck Verlag, 1997. 

Simon, Ralf, Die Bildlichkeit des lyrischen Textes : Studien zu Hölderlin, Brentano, 

Eichendorff,Heine, Mörike, George und Rilke, München : Fink Verlag, 2011 

Fritz, Martini, Geschichte der deutschen Literatur, Stuttgart: Alfred Kröner Verlag, 

1968 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:48 UTC)
BDD-A21737 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

