
Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 275 

„ANTAR ET LES POETES DES MUʿALLAQ T 

L‟EPOPÉE DANS SON ROLE 

D‟HISTORIOGRAPHIE POPULAIRE 
 

 

Julien DECHARNEUX 

Université Libre de Bruxelles 

jdecharn@ulb.ac.be 
 

 

Abstract: 

One of the main episodes of the Sīrat ʿAntar is the one where ʿAntar 

decides to hang his muʿallaqa on the Kaaba of Mecca. In this passage the 

storyteller use these very famous poems as literary devices to satisfy the audience. 

The sīra doesn‟t use to incorporate this kind of fixed texts in its narration, so it is 

interesting to analyse the way the author puts these odes on. However it appears 

that this episode also assumes a historiographical role which is essential in order to 

be fully understood. We aim to shed light on both the literary and the 

historiographical aspects of this excerpt. 

Keywords: 

Epic – Arabic – Popular literature - ʿAntar – Muʿallaqa – Sīra. 

 

Introduction 
L‟Epopée de ʿAntar est un récit appartenant au genre de la littérature 

populaire arabe relatant les hauts faits du célèbre poète et guerrier 

préislamique ʿAntara ibn Šaddād. Ce personnage à cheval entre réalité et 

légende aurait vécu au tournant des VI
ème 

et VII
ème 

siècles de notre ère. Noir 

de peau, ʿAntar est le fils de Šaddād ibn ʿAmr ibn Muʿāwiya
1
, un notable de 

la tribu des ʿAbs et de Zabība, une esclave noire abyssine. La tradition arabe 

attribue à ʿAntar des qualités guerrières sans égales et un immense courage; 

il aurait également été un poète de renom. Un dîwân – un recueil de poésie – 

dont il serait l‟auteur nous est parvenu. Les thématiques qui y sont abordées 

sont principalement la guerre, la négritude et l‟amour qu‟il voue à sa 

cousine, ʿAbla. ʿAntar n‟est toutefois pas un simple poète de la ǧāhiliyya car 

il est considéré comme appartenant au groupe des poètes dits « des 

                                                 
1
 A moins que ce ne soit „Amr ibn Šaddād ibn Muʿāwiya. Cf : A. J. Arberry, 1957, p. 148. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 276 

Muʿallaqāt », une appellation qui désigne les sept poètes
2
 les plus 

renommés de la littérature arabe préislamique. 

Les légendes au sujet de ce personnage aux multiples facettes ont 

donné lieu à une épopée, la Sīrat ʿAntar – Epopée de ʿAntar – dont la 

version sur laquelle nous travaillons possède plus de cinq mille pages.
3
 Ce 

récit épique appartient à la grande catégorie littéraire des siyar šaʿbiyya – 

récits populaires – aux côtés d‟autres récits tels que les Mille et Une Nuits 

ou encore de la Sīrat Banī Hilāl. Ces textes tels que nous les connaissons, 

sont tous le fruit d‟une chaîne de transmission orale de conteur en conteur et 

furent conçus pour être récités dans des lieux publics. Toutefois, il faut 

d‟emblée mentionner que l‟Epopée de ʿAntar possède un statut particulier 

au sein de cette catégorie. En effet, de manière générale, le niveau de langue 

employé dans la littérature populaire ne respecte pas les canons de la 

littérature classique. Le niveau de langue que les siyar emploient est situé à 

mi-chemin entre l‟arabe classique et l‟arabe dialectal
4
, un niveau appelé 

« moyen arabe »; or, nous savons que l‟Epopée de ʿAntar a recours à un 

niveau de langue légèrement plus élevé
5
 que celui des autres siyar šaʿbiyya. 

D‟ailleurs, E. W. Lane qui aurait voyagé au Caire à plusieurs reprises au 

début du XIX
ème

 siècle, affirme que le public venant assister à la récitation 

de l‟Epopée de ʿAntar était plus lettré que celui assistant à la récitation des 

autres épopées. Ce témoignage fait explicitement état du niveau de langue 

considéré comme plus soutenu. En effet, l‟insertion dans le récit de 

plusieurs milliers de vers de poésie classique contribuait largement à 

rehausser le niveau et la qualité linguistiques du récit.
6
 

                                                 
2
 Selon les recensions, ils sont six, sept, huit ou dix. Cf. : P. Heath, 2012, p. 18. 

3
 Nous travaillons sur la version suivante : Anonyme, 1979,       ʿ                 , 

Beyrouth: al-Maktaba al-Ṯaqāfiyya. On trouvera un résumé de cette version dans D. 

Cherkaoui, 2001, pp. 23-95. 
4
 Ce qui contribua et contribue encore aujourd‟hui à ce qu‟ils soient perçus par les élites 

comme de la sous-littérature. Voir par exemple : T. Herzog, 2004, p. 97.  
5
 Le terme « élevé » peut sembler subjectif. Nous l‟utilisons ici en référence à la 

terminologie en usage lorsqu‟on traite de la diglossie de la langue arabe. On parle 

généralement de « variété haute » (High level) pour l‟arabe classique et de « variété basse » 

(Low level) pour l‟arabe dialectal. Cf. : C. A. Ferguson, 1959, pp. 325-340. 
6
 E. W. Lane, 2003

5
, p. 414. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 277 

De fait, alors que la narration est écrite dans une prose rimée, 

rythmée et assonancée appelée sajʿ
7
, dix mille vers de poésie versifiée sont 

disséminés dans l‟ensemble de l‟œuvre.
8 

Nous savons peu de choses de ces 

incises poétiques et il semble que la taille importante du corpus à analyser 

ait contribué à décourager les recherches en la matière. La taille de ces 

poèmes est généralement de trois ou quatre vers et dépasse rarement dix 

vers.
9
 Ces textes cherchent à imiter un style classique sans toutefois y 

parvenir réellement. On soulignera également que leur rôle n‟est pas 

essentiel pour l‟intelligence directe du récit. En revanche, il nous semble 

que ces poèmes contribuent à renforcer le cadre spatio-temporel de 

l‟épopée.
10

 L‟alternance entre le niveau de langue « intermédiaire » de la 

narration et ces poèmes versifiés donne au texte un ton très soutenu qui 

contribue très certainement à renvoyer l‟auditeur au cadre spatio-temporel 

dans lequel évoluent les personnages du récit, c‟est à dire une Arabie 

préislamique dans laquelle la poésie classique est supposée, dans les 

imaginaires du moins, occuper une place prépondérante. 

Ainsi, le conteur saisit ici l‟état de diglossie dont jouit la langue 

arabe – dans laquelle l‟arabe classique possède la fonction de « variété 

haute » et l‟arabe dialectal, le rôle de « variété basse » – et le remanie afin 

d‟en faire une diglossie artificielle. La narration en moyen arabe joue 

désormais le rôle de variété basse tandis que cette poésie versifiée joue le 

rôle de variété haute. En ponctuant son œuvre de ces petits poèmes, le 

conteur renvoie ses auditeurs à l‟imaginaire d‟une Arabie préislamique où la 

poésie est reine et où les Arabes conversent dans une langue épurée de tout 

dialectisme. D‟une part, cela lui permet de donner à son texte un timbre 

classique – ou classicisant – sans avoir recours de manière continue à une 

langue classique ce qui, on l‟imagine, aurait été assez éprouvant dans le 

cadre d‟une performance orale. D‟autre part, dans la mesure où ces poèmes ne 

possèdent pas de fonction narrative, le conteur parvenait à drainer un public plus 

large dont la connaissance de l‟arabe classique pouvait être approximative. 

Il existe toutefois un épisode du récit où la poésie semble jouer un 

rôle différent que celui que nous venons de décrire. Il s‟agit du passage où 

                                                 
7
 Au sujet du sajʿ, voir : E. K. Rowson, 1998, pp. 677-678 ; H. Toelle ; K. Zakharia, 2005, 

p. 119-124. 
8
 P. Heath, 1996, p. 167. 

9
 Idem, p. 142. 

10
 Idem, p. 143. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 278 

ʿAntar décide de devenir poète des muʿallaqāt. Le terme muʿallaqa 

(pl. muʿallaqāt) signifie littéralement « suspendue ». De ce terme vient 

l‟idée peu probable, mais pourtant très présente dans l‟imaginaire arabe, que 

les six (ou sept ou dix) plus beaux poèmes de la langue arabe à l‟époque 

préislamique furent cousus de fils d‟or et suspendus aux différentes parois 

de la Kaaba de la Mecque.
11

 Un tel détail de la vie de ʿAntar n‟aura pas 

échappé à l‟auteur de l‟épopée qui décide de le remanier pour en faire, 

comme nous le verrons, un épisode clé du récit. 

L‟épisode débute lors d‟un festin où un certain ʿAmmāra ibn Ziyād 

déclare que ʿAntar n‟est pas capable de produire un poème suffisamment 

beau pour qu‟il puisse être suspendu à la Kaaba. ʿAntar, furieux, relève le 

défi et décide de devenir poète des muʿallaqāt. Il se rend à la Mecque où il 

demande à ʿAbd al-Muṭṭalib, le grand-père du Prophète, de pouvoir 

suspendre son poème. Ce dernier rassemble les différentes tribus pour 

discuter du projet, mais les Arabes du Sud et les poètes ayant déjà 

suspendus leur poème s‟opposent à l‟entreprise de ʿAntar en raison de sa 

couleur de peau. Comment un homme noir aux origines serviles pourrait-il 

produire un poème d‟une telle qualité qu‟il prétendrait égaler les plus beaux 

poèmes des Arabes ? Piqué dans son orgueil, ʿAntar n‟entend pas se laisser 

disqualifier de la sorte et entreprend d‟affronter un à un les poètes des 

muʿallaqāt.
12

 

Les joutes se déroulent plus ou moins toutes de la même manière. 

Une discussion s‟engage et chaque poète des muʿallaqāt récite son poème 

suspendu. ʿAntar s‟en émerveille mais invite le poète à réciter une 

composition improvisée à laquelle il répond avec brio. Chaque poète 

reconnaît la supériorité de ʿAntar en éloquence mais affirme qu‟il ne peut 

accepter que celui-ci fasse son entrée dans leur cénacle à cause de sa couleur 

de peau. Alors un combat physique prend place dont ʿAntar sort 

systématiquement victorieux. Tandos qu‟il a capturé un à un tous les poètes-

guerriers dont le dernier et plus important est Imrū l-Qays, survient un 

mystérieux chevalier noir, nommé Ġaṣṣūb, réputé allié des Arabes du Sud. 

                                                 
11

 En réalité, l‟origine du terme muʿallaqa est controversée et nous nous limiterons ici à son 

étymologie la plus courante. Pour plus de details, voir : A. J. Arberry, 1957, pp. 21-23 ; H. 

Toelle, 2009, pp. 7-9. 
12

 L‟ordre et le nombre de poètes que ʿAntar affronte varient selon les versions de l‟épopée. 

Dans la nôtre, il combat coup sur coup Ṭarafa bin Al-ʿAbd, Zuhayr bin Abī Sulmā, Labīd 

bin Rabīʿa, Amrū bin Kulṯūm et enfin Imrū l-Qays. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 279 

Aussitôt ʿAntar engage le combat. Ce Ġaṣṣūb est un grand combattant et 

parvient à prolonger le duel plusieurs jours avant que ʿAntar n‟emporte 

enfin la victoire. Il apprendra peu après que Ġaṣṣūb n‟est autre que son fils, 

issu de son union avec Ġamra, la reine du Yémen. A cette nouvelle, Ġaṣṣūb 

se rallie à son père. Les poètes des muʿallaqāt qui avaient été capturés, n‟ont 

plus d‟autres choix que d‟accepter que ʿAntar suspende son poème auprès 

des leurs. Mais ʿAntar ne désire pas que les poètes le lui permettent parce 

qu‟ils sont sous la menace des armes; en effet, il désire une réelle 

reconnaissance de leur part. Ceux-ci désignent alors Imrū l-Qays, le plus 

important des poètes des muʿallaqāt, pour soumettre ʿAntar à une ultime 

épreuve au cours de laquelle il devra énumérer le plus grand nombre de 

synonymes des mots « épée », « lance », « chameau », « vin », « serpent » et 

« armure ». Après avoir décliné ces différents vocables par dizaines, ʿAntar 

est reconnu comme l‟égal des six autres poètes. Suite à cette consécration, il 

peut enfin réciter son ode et la suspendre au fameux sanctuaire de la Mecque. 

Fonctionnalité littéraire 

L‟insertion de ces poèmes au fil du récit, soulève une série de 

questions. En effet, alors que l‟épopée est un texte souple, tant du point de 

vue des évènements auxquels elle fait référence que du point de vue de la 

langue, il est intéressant d‟observer la manière dont le récit intègre ces 

muʿallaqāt, des textes figés dont la récitation nécessite un degré 

d‟exactitude très élevé. Il s‟agit pour le conteur de restituer parfaitement ces 

odes sans quoi il mécontenterait ses auditeurs. En effet, il faut saisir que les 

muʿallaqāt sont à ce point célèbres, que tout Arabe de l‟époque médiévale, 

ayant reçu une éducation de base en avait nécessairement connaissance.
13

 

En réalité, encore aujourd‟hui les élèves apprennent dans les écoles certains 

de ces poèmes, tant ils sont considérés comme des modèles en terme de 

grammaire et de vocabulaire. D‟aucun pourrait s‟interroger sur la difficulté 

que s‟impose le conteur lorsqu‟il décide d‟introduire ces odes dans le récit. 

Certes le phénomène d‟intertextualité est très présent dans l‟épopée dans la 

mesure où le conteur s‟inspire très nettement de récits historiques antérieurs. 

Toutefois, il manipule ce matériel historique et le transforme en un texte 

modulable d‟une performance orale à l‟autre. Dans le cas de ces poèmes des 

muʿallaqāt, il s‟agit d‟incorporer dans le texte des éléments invariants ce qui 

diffère des procédés habituels de composition utilisés par les chantres 

                                                 
13

 P. Heath, 2012, p. 18. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 280 

récitant ce type de narrations.
14

 De plus, ces odes représentent une masse 

importante de texte puisque certaines d‟entre elles compte une centaine de 

vers. Il est donc intéressant de s‟interroger sur les raisons qui poussent le 

conteur à sortir de son schéma habituel. 

Sans trop s‟avancer, on peut supposer que le fait de déclamer des 

poèmes que le public connaît par cœur et auquel il s‟identifie 

sociologiquement parlant, contribue à donner à l‟auditoire un sentiment de 

proximité avec les personnages du récit.
15

 La manière cadencée dans 

laquelle ces odes apparaissent une à une, prend la forme d‟une exhortation 

invitant le public à scander en chœur les poèmes. Toutefois, l‟enchâssement 

de ces textes dans l‟épopée ne peut, selon nous, se laisser résumer à cette 

simple fonctionnalité.  

Sachant que le conteur de récit populaire est friand de réutiliser les 

mêmes schémas littéraires afin de faciliter la composition du récit, il est 

étonnant de retrouver dans une section très courte, du moins au regard de 

l‟ensemble de l‟épopée (cent pages sur cinq milles), les six affrontements 

l‟un à la suite de l‟autre alors que d‟autres unités narratives, par exemple les 

multiples combats du héros contre des lions
16

, sont disséminées dans 

l‟ensemble du corpus. Par ailleurs, l‟auteur de cet épisode aurait pu choisir 

au terme du dernier affrontement, celui avec Imrū l-Qays, de faire suspendre 

à ʿAntar son poème car il avait triomphé physiquement des différents 

protagonistes. Il fait cependant le choix de prolonger l‟épisode et après une 

brève digression sur le fils caché de ʿAntar, Ġaṣṣūb, la joute poétique 

reprend de plus belle avec le concours de synonymie. Heath s‟inscrit 

d‟ailleurs dans le même raisonnement: « il aurait été possible d‟avoir ʿAntar 

qui voyage à la Mecque, qu‟il devienne inspiré, qu‟il récite son poème et de 

cette manière impressionne l‟audience à un tel point qu‟elle insiste pour 

qu‟il suspende son poème »
17

. Si nous discernons aisément la fonctionnalité 

littéraire de l‟insertion de ces poèmes dans le récit (c‟est à dire un renvoi à 

une cadre spatio-temporel précis ainsi qu‟un jeu sur le lien sociologique que 

le public entretient avec ces odes), nous éprouvons quelques difficultés à 

saisir les raisons qui ont poussé l‟auteur de ce passage à opter pour un schéma 

                                                 
14

 Idem, p. 18. 
15

 Idem, pp. 19-20. 
16

 P. Heath, 1996, pp. 101-122. 
17

 P. Heath, 1996, p. 143. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 281 

complexe où la langue arabe classique nous semble mise d‟une manière 

démesurée à l‟honneur du moins par rapport au reste de l‟épopée. 

Fonctionnalité historiographique 

Des travaux récents au sujet de la littérature épique tendent à montrer 

que celle-ci manipule des données historiques bien attestées chez les 

historiographes arabes médiévaux.
18

 Même si l‟épopée est le fruit d‟une 

longue chaîne de transmission de conteurs l‟assaisonnant chacun au gré des 

fantaisies et impératifs de leur époque et de leur public, il faut sans doute 

postuler que ces récits sont à l‟origine « très probablement l‟œuvre de gens 

d‟une certaine éducation qui avaient accès aux Belles Lettres et à 

l‟historiographie savante »
19

. En fait, comme l‟affirme Heath, l‟Histoire 

telle qu‟elle est présentée dans l‟épopée reflète probablement la manière 

dont la population elle-même concevait l‟Histoire.
20

 Il est donc un cercle 

entre Histoire et Historialité. Par ailleurs, il est fort à parier que l‟épopée 

constitue pour l‟homme du peuple, un des rares points de contact avec des 

« réalités » historiques à savoir la façon dont il conçoit les moments 

signifiants de sa propre tradition. L‟Epopée de ʿAntar ne peut donc se laisser 

résumer à un récit dont le rôle unique serait le divertissement. Il faut bien 

plus la considérer comme une sorte de roman historique revêtant une 

fonction historiographique pour une tranche de la population n‟ayant pas 

accès à la littérature savante. Il est quelque chose de l‟ordre de l‟origine 

dévoilée qui se dit dans ces récits qui sont donc un pont jeté entre tradition 

savante et tradition populaire. 

Il est intéressant à cet égard d‟observer que l‟Epopée de ʿAntar ne 

recourt pas volontiers à des éléments d‟ordre surnaturel (génies, monstres, 

interventions divines, etc.). Les rares fois où elle y fait appel servent, 

comme nous le verrons, à légitimer certains points clés du récit mais les 

évènements narrés s‟en tiennent exclusivement à de « l‟histoire profane »
21

. 

L‟Epopée de ʿAntar exclut, de manière générale, toute mention à la magie, 

ou à des personnages possédant un pouvoir surnaturel.
22

 Elle axe son récit 

sur l‟aspect biographique du personnage de ʿAntar qui évolue au travers de 

l‟épopée, uniquement grâce à « son épée, sa force physique et son 

                                                 
18

 Par exemple : T. Herzog, 2004, pp. 95-108. 
19

 Idem, p. 95. 
20

 P. Heath, 2012, p. 10. 
21

 P. Heath, 1996, p. 163. 
22

 D. Cherkaoui, 2003, p. 407. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 282 

intelligence »
23

. Selon Heath, cette manière de présenter l‟Histoire n‟est en 

réalité pas très éloignée de la manière dont des historiographes, tels qu‟al-

Ṭabarī ou al-Masʿūdī, ont l‟habitude de le faire.
24

 

Lorsqu‟on y regarde de plus près, l‟Epopée de ʿAntar traite en effet 

de la vie de ʿAntar mais il apparaît qu‟elle couvre une période de temps qui 

dépasse largement la vie du héros. A cet égard, il est intéressant de se 

pencher sur le prologue et l‟épilogue du récit. Le prologue de la Sīrat 

ʿAntar
25

 débute avec des louanges à Dieu. Le conteur réalise une brève 

introduction au sujet des évènements dont il va parler puis explique que 

ʿAntar fut envoyé sur Terre par Dieu pour préparer la venue du Prophète. 

Les Arabes s‟étant trouvés face à un esclave noir qu‟ils ne pouvaient battre 

ni par la force ni par l‟éloquence, furent contraints de se soumettre et 

cessèrent d‟être arrogants et suffisants. S‟en suit un long passage où le 

conteur raconte les vies d‟Abraham et Nimroud. Il explique ensuite qu‟un 

des descendants d‟Ismael, fils d‟Abraham, Nizār ibn Maʿd ibn ʿAdnan eut 

quatre fils qui fondèrent chacune des quatre grandes confédérations tribales 

des Arabes du Nord. Le conteur poursuit alors en racontant le récit du roi 

des ʿAbs, Zuhayr, puis seulement au bout d‟une centaine de pages, se met à 

raconter la vie de ʿAntar.
26

 De la même manière, l‟épopée ne s‟achève pas 

avec la mort du héros. Il s‟agit bien plus de raconter l‟histoire de la tribu des 

ʿAbs après la mort de ʿAntar et d‟expliquer la manière dont ils en vinrent à 

se convertir à l‟islam. Le conteur finit d‟ailleurs par raconter les exploits et 

miracles de Muḥammad aux côtés duquel se bat ʿUnaytra
27

, la fille de ʿAntar.
28

 

Ces brefs résumés du prologue et de l‟épilogue permettent de rendre 

compte que l‟Epopée de ʿAntar, au-delà de narrer la vie du personnage 

principal, constitue une histoire de l‟avènement de l‟Islam. On distingue 

nettement la volonté de la part du compositeur du récit, de légitimer 

l‟arrivée de la religion musulmane en établissant une filiation entre 

Abraham et ʿAntar. Par ailleurs, il nous semble qu‟il est possible de 

                                                 
23

 Idem, p. 407. 
24

 P. Heath, 1996, p. 163. 
25

 Il existe comme nous l‟avons déjà mentionné plusieurs versions de l‟épopée, dont les 

deux plus importantes sont la version égyptienne (miṣrī) et la version levantine (šāmī). 

Notre propos concerne ici la version égyptienne. 
26

 D. Cherkaoui, 2001, pp. 25-27. 
27

 Littéralement, ʿUnaytra signifie « la petite ʿAntar ». 
28

 D. Cherkaoui, 2001, pp. 91-94. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 283 

distinguer dans l‟épopée une certaine parenté entre ʿAntar et Muḥammad. 

Les éléments présents dans l‟épopée au sujet de la vie de ʿAntar qui 

renvoient à des caractéristiques possédées par Muḥammad jalonnent 

l‟ensemble de l‟œuvre, il nous semble toutefois que ceux-ci sont accentués 

dans le passage que nous étudions. Pour comprendre les raisons de cela, il 

faut remettre le passage dans le contexte où il apparaît au sein de l‟épopée. 

La suspension du poème de ʿAntar à la Mecque survient à un 

moment clé de cette « histoire de l‟avènement de l‟Islam ». L‟épisode prend 

place au début de la seconde partie du récit (cinquième tome sur huit), alors 

que le conteur vient de raconter la victoire des tribus arabes sur l‟armée 

persane à la Bataille de Ḏū Qār.
29

 Ce triomphe n‟est pas un triomphe banal 

en ce qui concerne les guerres arabo-perses; en effet, il est considéré comme 

étant la première bataille gagnée par les Arabes contre les Perses.
30

 Certains 

historiens dont al-Ṭabarī, considéraient que cette victoire des Arabes était un 

signe annonçant les futures conquêtes musulmanes de l‟époque de 

Muḥammad. De fait, juste avant le récit racontant la bataille de Ḏū Qār, al-

Ṭabarī énumère un certain nombre de signes annonçant à Parwiz, roi de 

Perse, la « mission prophétique » de Muḥammad. Ainsi, avant le dernier 

épisode de la bataille, al-Ṭabarī prend soin de mentionner en ces termes: 

 
« Ce combat eut lieu à l‟époque où le Prophète était arrivé à Médine et 

avait livré aux incrédules de La Mecque le combat de Badr, et remporté 

la victoire sur eux. Hânî, Hanzhala et leurs troupes dirent: Nous avons 

appris qu‟il a été suscité d‟entre les Arabes un prophète, nommé 

Mohammad, qui a livré deux ou trois combats. On dit que quiconque 

professe son nom obtient l‟objet de ses désirs. Quand un homme est égaré 

dans le désert, qu‟il est menacé par un lion ou qu‟il a perdu quelque 

chose, s‟il prononce le nom de Mohammad, il retrouve son chemin ou il 

est sauvé du danger. Demain, dans le combat, prenons comme signe le 

nom de Mohammad, afin qu‟il nous soit en aide. »
31

 

 

La suite de l‟épisode se laisse aisément deviner. Les Arabes 

fondirent sur les Perses en prononçant le nom de Muḥammad et mirent les 

Perses en déroute. Et le chroniqueur d‟ajouter: 

                                                 
29

 P. Heath, 2012, p. 12. 
30

 D. Cherkaoui, 2003, p. 408. 
31

 Al-Tabari (trad. H. Zotemberg), 2006, p. 404. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 284 

 
« Dans aucune bataille antérieure un aussi grand nombre de soldats perses 

n‟avaient été tués. Ce fut la première fois que les Arabes prirent leur 

revanche des Perses. »
32

 

 

A la fin de l‟épisode, al-Ṭabarī raconte la manière dont Muḥammad 

eut vent de la victoire des Arabes en son nom. Cette guerre est dans 

l‟Epopée de ʿAntar, la plus importante des guerres arabo-perses citées.
33

 Or, 

l‟affrontement survient à un moment où le récit est sur le point de subir des 

mutations importantes qui semblent toutes suggérer l‟arrivée imminente de 

la religion musulmane. 

Du point de vue de la vie de ʿAntar, l‟épisode de la suspension du 

poème à la Mecque intervient à un moment où il est reconnu par sa tribu, 

par les tribus arabes du Nord, ainsi qu‟auprès du roi de al-Ḥīra et du Shah 

Persan, comme étant un guerrier respecté. Il s‟est marié à ʿAbla depuis peu, 

ce qui est un des objectifs principaux qu‟il poursuit durant la première 

moitié de l‟épopée. De plus, il est devenu un combattant de renom en battant 

de nombreux guerriers célèbres. Il va donc maintenant se tourner vers un 

autre objectif, obtenir la reconnaissance des Arabes du Sud (dont sont issus tous 

les poètes des muʿallaqāt) ainsi qu‟une notoriété sur le plan «international».
34

 

Par ailleurs, comme l‟explique Heath, l‟apparition de Ġaṣṣūb, le fils 

de ʿAntar, dans l‟épisode, contribue à produire une sorte de dédoublement 

du personnage de ʿAntar. En effet, il doit affronter un guerrier noir 

redoutable qui se révèle être son fils. L‟arrivée de Ġaṣṣūb marque ainsi le 

passage du jeune ʿAntar au ʿAntar adulte et père. D‟autant que peu après cet 

épisode, le père de ʿAntar meurt, ce qui contribue à renforcer cette mutation. 

La vie du héros connaît donc des changements importants à cet endroit du 

récit, synonymes de maturité et d‟assagissement.
35

 

Sur un plan plus large, nous allons voir que le personnage de ʿAntar 

tel qu‟il est représenté dans l‟épopée possède des caractéristiques qui 

suggèrent une parenté, une typologie, entre lui et Muḥammad. Le premier 

élément qui lie les deux personnages dans le récit se situe dans la mission 

divine assignée à ʿAntar. Comme nous l‟avons vu, sa mission est selon le 

                                                 
32

 Idem, p. 404. 
33

 D. Cherkaoui, 2001, p. 143. 
34

 P. Heath, 2012, p. 13. 
35

 Idem, pp. 15-16. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 285 

narrateur du récit, de préparer la venue du Prophète. On voit ici le souci de 

l‟auteur de justifier l‟existence du personnage au moyen d‟arguments 

religieux. ʿAntar ne se voit pas pour autant conférer un statut divin. Cela 

contribuerait en effet à donner au texte une teneur fantastique, ce qui irait 

précisément à l‟encontre de l‟intention du narrateur qui s‟ingénie à ancrer 

son récit dans une trame historique aussi crédible que possible.  

Au-delà de cet aspect, une série de parallélismes entre les deux 

personnages peuvent être cités. Nous pensons que ces éléments de la vie de 

ʿAntar rappelant la vie de Muḥammad sont – tout comme le reste de 

l‟épopée – issus de récits historiographiques populaires concernant la vie du 

Prophète. Il faudrait bien entendu parvenir à identifier clairement un corpus 

duquel s‟inspire le conteur pour faire concorder ces éléments. Cela n‟étant 

pas encore réalisé, nous mentionnerons le plus grand nombre possible de 

similitudes quitte à réviser nos propos ultérieurement.
36

 On mesure en effet 

qu‟il s‟agit d‟un champ de recherches dépassant largement le cadre limité de 

cette étude. 

D‟abord, l‟événement de la suspension des poèmes se déroule à la 

Mecque. Il n‟est pas nécessaire de rappeler l‟importance de cette ville tant 

du point de vue de l‟Islam que du point de vue de la vie de Muḥammad. De 

plus, il faut se rappeler que l‟enjeu de l‟épisode est de suspendre un poème à 

la Kaaba, le sanctuaire sacré de la Mecque. Nous voyons que le cadre spatial 

dans lequel vont évoluer les protagonistes de cet épisode est en soi fort 

chargé du point de vue symbolique. D‟autant que la Kaaba, comme on le 

sait, n‟est pas un simple édifice musulman mais précède l‟existence de 

l‟Islam. Ce bâtiment joue un rôle important dans la vie de ʿAntar tout 

comme il jouera un rôle important quelques années plus tard pour 

Muḥammad. Notons au passage que la tradition musulmane
37

 considère que 

la Kaaba fut érigée par Abraham et Ismael dont nous avons déjà évoqué la 

filiation avec ʿAntar du point de vue de l‟épopée. 

Un autre élément significatif de cette comparaison est la présence 

dans le passage du grand-père du Prophète, ʿAbd al-Muṭṭalib. C‟est en effet 

lui qui convie les chefs des tribus et les poètes à évaluer l‟éloquence de 

                                                 
36

 Nous projetons d‟identifier les sources d‟inspiration du conteur concernant cette 

typologie ʿAntar/Muḥammad dans des travaux à venir. Un certain nombre de ces éléments 

de comparaison sont cité chez Heath. Nous les reprenons et les développons tout en tâchant 

d‟avancer de nouvelles pistes. Cf. P. Heath, 2012, p. 16. 
37

 En ce compris des textes issus de la tradition orale tels que les Qiṣaṣ al-anbiyā‘. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 286 

ʿAntar; nous savons aussi que le grand-père du Prophète est considéré dans 

la tradition musulmane comme une figure importante et très respectée. On 

ne peut considérer que la présence de ʿAbd al-Muṭṭalib dans ce passage de 

l‟épopée ainsi que le rôle qu‟il y joue soient fortuits. De même, notons que 

ʿAntar et Muḥammad vont à la Mecque en quête du même objectif: ʿAntar 

se bat pour être reconnu comme un poète digne de ce nom malgré ses 

origines serviles; Muḥammad sera quelques années plus tard en quête de 

reconnaissance sociale auprès des classes supérieures de la Mecque. Enfin, 

soulignons que pour ces deux individus, le combat est engagé sur deux 

niveaux: d‟une part, ils ont tout deux recours à l‟éloquence 

(Poésie/Révélation); d‟autre part, ils font tout deux appel à la force physique 

(Duels/Batailles). C‟est donc bien d‟une double agonistique qu‟il s‟agit. 

Tant pour les vies de ʿAntar que pour celle de Muḥammad, les combats 

furent diachroniques, d‟abord le combat de l‟esprit (poésies et récitations 

pour l‟un, visions et prédications pour l‟autre; joutes guerrières pour l‟un, 

guerres contre les tribus hostiles pour l‟autre) et synchroniques 

(reconnaissance implicite, par un jeu de construction en miroir, de leur 

légitimité respective au-delà de la temporalité). 

C‟est dans ce contexte historico-religieux qu‟il faut comprendre 

l‟insertion des poèmes des muʿallaqāt dans le récit. Une fois remis en 

contexte, nous voyons réellement que ce passage se situe à un endroit 

charnière de l‟épopée tant sur le plan de la vie de ʿAntar que sur le plan plus 

général de l‟économie du récit. Nous avons vu que le cadre spatial dans 

lequel se déroule cet épisode renvoie directement à des référents musulmans 

(La Mecque, la Kaaba, etc.). De plus, il paraît évident au vu du nombre 

d‟arguments avancés, que les points de comparaisons entre les personnages 

de ʿAntar et Muḥammad ne peuvent être le fruit du hasard. 

Une fois l‟extrait remis en contexte, il nous semble possible de 

déceler les raisons qui ont poussé le narrateur à insister autant sur la 

performance poétique et la splendeur de la langue arabe. Comme nous 

l‟avons évoqué, les muʿallaqāt sont considérées dans l‟esprit des 

arabophones de l‟époque, comme ayant recourt à une langue arabe, 

éloquente, pure et proche de la perfection. Or, c‟est là un point qu‟elles ont 

en commun avec le Coran dont on sait que la langue est considérée comme 

parfaite (car divine). Par ailleurs, ʿAntar affronte les poètes pour lui aussi 

devenir poète des muʿallaqāt et d‟une certaine manière clore la liste des plus 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 287 

grands poètes de l‟ère préislamique
38

. Cela n‟est pas sans rappeler la 

thématique du ḫātam al-nabiyyīn (Sceau des Prophètes) liée à Muḥammad.  

Bien que l‟Epopée de ʿAntar fasse partie de la catégorie de la 

littérature orale – ce qui lui laisse une plus grande marche de manœuvre que 

les textes issus de la littérature classique – on peut toutefois s‟interroger sur 

la portée de l‟analogie entre ʿAntar et Muḥammad. En effet, il est assez 

surprenant que les points de concordance aillent si loin entre les deux 

personnages de telle sorte que l‟on est en droit de s‟étonner du caractère quasi 

«hérétique» de cette analogie (ʿAntar/Muḥammad; Muʿallaqa/Coran).
39

 Notons 

à cet endroit que le ʿAntar « historique » jouissait probablement d‟un statut 

particulier dans l‟imaginaire musulman médiéval. En effet, Abū l-Faraǧ al-

Iṣfahānī (m. 967), auteur d‟une anthologie de poésie gigantesque, le Kitāb 

al-Aġānī (Livre des Chansons), attribue à Muḥammad la phrase suivante: 

« Il ne m‟a jamais été décrit d‟Arabe que j‟aurais désiré rencontrer si ce 

n‟est ʿAntara. »
40

. Si cette citation est très probablement apocryphe, elle 

nous indique toutefois un lien existant entre la figure de ʿAntar et celle du 

Prophète dans la croyance populaire de l‟époque. 

Sans considérer que l‟auteur de cet épisode ait eu connaissance du 

Kitāb al-Aġānī – bien que cela ne soit pas à exclure – il est intéressant de 

mentionner la phrase du Prophète rapportée par al-Iṣfahānī au sujet d‟Imrū l-Qays: 

 
« Ce fût [Imrū l-Qays] un homme qui a joui dans ce monde d‟illustration 

et de noblesse. Mais dans la vie dernière il s‟est obscurci. Au jour de la 

résurrection il reviendra porteur du drapeau de la poésie en enfer... »
41

 

 

Ici aussi, il serait naïf d‟accorder à cette phrase un quelconque crédit 

sur le plan historique. Néanmoins, il convient de garder à l‟esprit que, tout 

comme la citation précédente concernant ʿAntar, elle est peut-être le reflet 

d‟une opinion populaire au sujet du poète à l‟époque médiévale. Il faut 

toutefois mentionner qu‟Imrū l-Qays était également considéré comme le 

père de la poésie arabe auquel on attribuait même l‟invention des règles de 

                                                 
38

 L‟épopée ne mentionne pas d‟autres poètes devenant poète des muʿallaqāt après lui. 
39

 Il n‟est peut-être pas inutile de rappeler que la littérature populaire arabe a fait l‟objet de 

fatwas (fatāwā) à l‟époque médiévale de la part de certains savants musulmans. Cf. T. 

Herzog, 2004, p. 97. 
40

 Traduction personnelle : Al-Iṣfahānī, 2008
3
, p. 168. 

41
 J. Berque (trad.), 1995, p. 208. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 288 

la rime et de la qaṣīda (ode du type des muʿallaqa).
42

 Ce qui nous semble 

être un paradoxe ne sont en réalité que deux composantes d‟un même 

personnage dans l‟esprit populaire car, comme le dit Casajus, « l‟unique 

mais impardonnable faute d‟Imrû l-Qays était donc d‟avoir vécu trop 

tôt. ».
43

 C‟est précisément ce point de vue que l‟épopée adopte à l‟égard de 

ce poète. 

Imrū l-Qays y est certes considéré comme le plus grand des poètes 

de l‟époque préislamique (sans quoi il ne serait pas choisi pour affronter 

ʿAntar lors de l‟ultime épreuve) mais il est avant tout le chef de file d‟un 

monde préislamique qui s‟effondre. Alors que son opposant, ʿAntar, y est 

représenté comme le pionnier de l‟Islam, « le Champion de l‟Islam ».
44

 

D‟ailleurs, il est intéressant d‟observer que les vies des deux personnages 

s‟opposent sur certains points. L‟un est renié par son père et gagne sa 

reconnaissance, l‟autre est reconnu par son père puis renié.
45

 De même, l‟un 

est de basse extraction et gagne sa liberté par la force, l‟autre est de noble 

lignée et perd sa noblesse à cause de la poésie.
46

 

Conclusion 
Au terme de notre cheminement, nous avons pu constater que cet 

épisode doit être abordé sous différents angles si l‟on veut réellement en 
comprendre les fondements. Nous nous étonnions dans un premier temps de 
l‟insertion des poèmes des muʿallaqāt au sein du récit car nous avons vu que 
l‟épopée n‟avait pas coutume d‟incorporer des textes de ce genre dans sa 
narration. Nous avons observé dans la récit la formation d‟une diglossie 
artificielle – voire d‟un bilinguisme – créée par le contraste entre la prose de 
la narration en « moyen arabe » et les poèmes versifiés qui ponctuent 
l‟ensemble de l‟œuvre. Nous avons évoqué le fait que cette méthode 
contribuait à renvoyer l‟auditeur à un cadre spatio-temporel fantasmé, une 
époque préislamique où les chevaliers sont également des poètes et règlent 
de temps à autre leurs différends au moyen de joutes poétiques. L‟insertion 
des poèmes des muʿallaqāt dans le récit contribue à renvoyer l‟auditeur à ce 
même cadre spatio-temporel. Il nous a tout de même paru curieux que 
l‟épisode soit construit dans schéma complexe (des joutes poétiques, des 
combats, une digression sur le fils de ʿAntar puis à nouveau un joute 
poétique avec le concours de synonymie), contribuant à mettre fortement à 

                                                 
42

 D. Casajus, 2012, pp. 92-93. 
43

 Idem, p. 90. 
44

 G. Canova, 1998, p. 93. 
45

 D. Casajus, 2012, p. 95. 
46

 A. J. Arberry, 1957, pp. 31-60. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 289 

l‟honneur cette langue arabe classique à laquelle l‟épopée n‟a pourtant pas 
réellement recours. 

Nous avons, pour tenter de répondre à cette nouvelle question, 
essayé de montrer que l‟épisode – et l‟épopée dans son ensemble – ne 
pouvait se laisser résumer à un simple texte divertissant, mais qu‟il 
possédait également une fonction didactique. Un nombre important de 
référents musulmans apparaît dans ce passage et les évènements qui s‟y 
déroulent suggèrent une arrivée imminente de la religion musulmane. Nous 
avons également montré que les figures de ʿAntar et de Muḥammad sont, 
dans le cadre de l‟épopée, intrinsèquement liées. Il n‟est donc pas surprenant 
de voir les similitudes entre les deux personnages s‟amplifier dans cet 
épisode charnière du récit. C‟est dans ce contexte précis qu‟il faut 
comprendre les raisons qui ont poussé l‟auteur de l‟épisode à mettre en 
scène d‟une telle manière la langue arabe car il s‟agissait bel et bien de faire 
vivre au héros le même type d‟évènements que ceux que vivra Muḥammad 
quelques années plus tard au même endroit. L‟éloquence est en effet un des 
piliers fondateurs de l‟analogie entre ces deux individus (Muʿallaqa/Coran), 
au même titre que le cadre spatial dans lequel ils évoluent (la Mecque) et la 
mission divine qui leur est assignée (Préparer la révélation/la Révélation). 

En conclusion, l‟étude de ce passage tend à montrer que la littérature 
épique doit faire l‟objet d‟une approche transdisciplinaire. Nous avons tenté 
de mettre en avant l‟idée qu‟à elle seule, l‟analyse littéraire n‟est pas en 
mesure d‟expliquer certains choix faits par l‟auteur de l‟épopée. En effet, 
dans le cas précis de l‟épisode de ʿAntar devenant poète des muʿallaqāt, une 
analyse philologique complète ne peut se faire qu‟en acceptant d‟interroger 
le texte à la fois en sa qualité de composition littéraire à vocation 
divertissante et en sa qualité de récit historiographique à fonction éducative. 

 

Bibliographie 

AL-IṢFAHĀNI, Abū l-Faraǧ, 2008
3
, Kitāb al-Aġānī, Beyrouth: Dār Ṣādir. 

AL-TABARI, Mohammed Ibn Jarir (trad. H. Zotemberg), 2006, Chronique 

de Tabari, Histoires des Prophètes et des rois. De la création à la 

dernière révélation., Paris: La Ruche. 

ANONYME, 1979, Sīrat ʿAntara ibn Šaddād, Beyrouth: al-Maktaba al-Ṯaqāfiyya. 

ARBERRY, Arthur John, 1957, The Seven Odes. the First Chapter in 

Arabic Literature., Londres: Allen & Unwin. 

BERQUE, Jacques (trad.), 1995, Musique sur le fleuve. Les plus pages du 

Kitâb al-Aghâni., Paris: Albin Michel, 1995. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 290 

CANOVA, G., 1998, « ʿAntar, Romance of », in: Meisami, J. S.; 

Starkey, P. (éds.), Encyclopedia of Arabic Literature, 1, 

Londres/New York: Routledge, pp. 93-94. 

CASAJUS, Dominique, 2012, L‘Aède et le Troubadour. Essai sur la 

tradition orale., Paris: CNRS Editions. 

CHERKAOUI, D., 2003, « Historical Elements in the Sīrat ʿAntar », in: 

Oriente Moderno, 22, 2, pp. 407-424. 

CHERKAOUI, Driss, 2001, Le Roman de ʿAntar. Perspective littéraire et 

historique., Paris: Présence africaine. 

HEATH, P., 2012, « ʿAntar hangs his muʿallaqa: History, Fiction, and 

textual conservatism in Sirat ʿAntar ibn Shaddād », in: Dorpmueller, 

S. (éd.), Fictionalizing the Past: Historical Characters in Arabic 

Popular Epic, Leuven: Peeters, pp. 9-24. 

HEATH, Peter, 1996, The Thirsty Sword: Sīrat ‗Antar and the Arabic 

Popular Epic, Salt Lake City: University of Utah Press. 

HERZOG, T., 2004 « Romans populaires arabes: de l‟historiographie au 

roman, du roman à l‟historiographie », in: Jacquemond, R. (dir.), 

Ecrire l‘Histoire de son temps (Europe et Monde arabe). L‘écriture 

de l‘histoire. I., Paris: L‟Harmattan, pp. 95-108. 

LANE, Edward William, 2003
5
, An account of the Manners and Customs of the 

Modern Egyptians, Le Caire: The American University in Cairo Press 

ROWSON, Everett K., 1998, « Sajʿ », in: Meisami, J. S.; Starkey, P. (éds.), 

Encyclopedia of Arabic Literature, 2, Londres/New York, 

Routledge, pp. 677-678. 

TOELLE, Heidi; ZAKHARIA, Katia, 2005, A la découverte de la 

littérature arabe: du VI
e
 siècle à nos jours, Paris: Flammarion. 

TOELLE, Heidi, 2009, Les Suspendues (Al-Mu‗allaqât), Paris: Flammarion. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:41 UTC)
BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

