Diversite et Identité Culturelle en Europe

DES POETES POLYGLOTTES AUX POEMES
POLYGLOTTES.
UNE TRADITION ORIENTALE?

Acad. Xavier LUFFIN
Université Libre de Bruxelles
Académie Royale de Belgique

xluffin@ulb.ac.be

Abstract:

Due to the multiculturalism of the many empires and kingdoms that have
ruled the Islamic world, numerous poets have been able to write in several
languages, from an early period up to now. But beside the poets who have written
some of their works in Arabic and others in Persian, for example, others have
experienced a rather innovative technique, mixing two, sometimes three or even
four languages in the same poem. These poems have been composed for centuries
by Muslims, as well as Jews and Christians, from Persia to Spain. This article proposes
to show the different cases of multilingual poems that may be encountered in the Islamic
world and to explore some of the poets’ goals.

Keywords:

Poetry, bilingualism, multilingualism, Arabic, Persian, Turkish, minorities.

Introduction

Tout au long de 1'Histoire littéraire du monde arabo-musulman, on
trouve des exemples de poésie jouant tantdt avec les différentes écritures en
usage dans cette sphere culturelle, tantot avec les différentes langues qui y
sont parlées, voire avec les niveaux d'une méme langue. Certes, cette
tradition n'est pas exclusivement orientale, on en connait aussi des exemples
dans la littérature occidentale, notamment des « poémes macaroniques »,
mélant latin et langue vernaculaire. Néanmoins, ce jeu des poctes semble
avoir trouvé dans 1'Orient multilingue et multiculturel un terreau
particuliérement fertile, dont nous nous proposons de livrer ici quelques
exemples. Les motivations des poetes usant de plusieurs langues au sein

265

BDD-A21070 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:31 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

d'un méme poeéme peuvent étre variées, du simple divertissement
intellectuel a la symbolique de l'universalité. Néanmoins, on peut imaginer
que la sacralité de la langue arabe dans le monde musulman a pu jouer un
role dans le développement de cette pratique : 1'arabe doit étre maitrisé par
tout intellectuel musulman qui se respecte, et celui-ci doit étre capable de
s'exprimer et de rédiger ses ouvrages dans cet idiome, sans pour autant
renier sa langue maternelle, qu'il s'agisse du persan, du turc ou de I'une des
nombreuses autres langues de prestige en usage dans la région.

Les auteurs musulmans

De manicre générale, il existe de nombreux cas d'auteurs bilingues —
voire multilingues — dans le monde musulman, qui s'expriment volontiers
tantot en arabe, tantdt en persan ou dans une autre langue, en fonction du
sujet aborde. On peut citer entre autres Avicenne, celebre philosophe du
11°™ siécle, qui rédigea des ouvrages en persan et en arabe, en fonction du
sujet abordé ou du lectorat visé. Ainsi, si 1’essentiel de son ceuvre fut
composée en arabe, il rédigea également un trait¢ médical et un ouvrage
encyclopédique en persan’. Quelques décennies plus tard, al-Ghazali a
rédigé son Thya’ ‘ulum al-din (La revivification des sciences religieuses) en
arabe, mais il en a également produit une version abrégée en persan pour les
lecteurs ne maitrisant pas suffisamment la langue du coran.

Parall¢lement, il faut citer les nombreux livres de nature religieuse,
mais parfois aussi des traités de grammaire arabe — science essentielle pour
maitriser le coran — qui se présentent de maniere bilingue. Tant6t, le texte
original est écrit en arabe, tandis qu’un texte interlinéaire composé dans une
autre langue en propose I’exégese, tantot une phrase en arabe est suivie de
sa traduction, voire d’un long commentaire dans une autre langue. Il existe
de nombreux exemples persans de cette technique, mais il y en aussi dans
d’autres langues pratiquées dans le monde musulman : turc, malais, swahili
et méme afrikaans. Les deux textes étaient souvent différenciés par 1’'usage
d’encres différentes, ou de styles d’écriture différents. Il en va de méme de
certains fafsir-s — textes exégétiques du coran — rédigés en persan, comme le
Kashf al-asrar wa- ‘iddat al-abrar de Khwaja ‘Abdallah al-Ansari, savant

1 M. Achena, 1987, p. 99.
2 L. Marlow, 2006, p. 826.

266

BDD-A21070 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:31 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

du 11°™ siécle originaire de Hérat (Afghanistan) : un verset du coran est cité
en arabe, ensuite il est longuement expliqué en persan. On peut imaginer
que cette sacralité de la langue arabe pour les musulmans et la production de
livres bilingues qui découle de la nécessité de se confronter au texte arabe
original a pu influencer les autres domaines de la culture, notamment la poésie.

Ainsi, dans le monde persan, en Transoxiane et au Khorasan en
particulier, le bilinguisme arabe-persan en poésie s’est développé des le
10°™ siécle, si bien que 1’on a attribué 'épithéte de dhii lisanayn — I'homme
possédant deux langues — a plusieurs poetes persans, notamment Hosayn
Ebrahim Adib Natanzi au 11° s, ou encore le célébre Sa‘di au 13" sigcle.. .

Si c'est l'arabe qui entre le plus souvent en combinaison avec une
autre langue, pour des raisons religieuses évidentes que nous avons
mentionnées plus haut, il arrive cependant que le persan, langue de prestige
culturel dans le monde iranien bien sir, mais aussi dans le reste de I'Asie
musulmane, s’y substitue, en combinaison avec une autre langue. Ainsi, on
connait des poetes ayant composé en persan et en turc, comme Sultan Veled
au 13° siécle, mais aussi en persan et en chaghatay comme ‘Alf Shir Nava‘l
au 15° siécle, en persan et en azéri — le plus connu est certainement Fuzili
au 16° siécle, mais il fut précédé par de nombreux autres exemples dés le 13°™
siécle” — ou encore en persan et en kurde, voire en persan et en ourdou®.

Mais dans tous les cas de figure que nous venons de présenter, les
poetes ont recours a deux langues différentes dans des registres clairement
séparés. En effet, ils opérent une performance tant6t en arabe, tantot dans
une autre langue, chaque ceuvre étant clairement distincte. 1l faut ajouter a cela
l'existence de poemes ou les langues sont cette fois mélées 1'une a l'autre.

Le cas le plus «simple » est celui d’un poéme rédigé dans une
langue donnée dans lequel sont introduits des termes d'origine étrangére.
Dans le cas de la poésie arabe, le cas le plus fréquent est ce que 1’on appelle
les faresiyat, poémes rédigés en arabe mais truffés de mots, voire de phrases
en persan®. Ibn Mufarrigh, ibn Abi Karima et surtout Abii Nuwis, célébre
poete bachique de 1’époque abbasside, ont composé des poeémes de ce genre.

*H. Algar, 1996, p. 570.

* H. Javadi et K. Burill, 1988, p. 251.
®H. Algar, 1996, p. 571.

® A. Mahdawi, 1999.

267

BDD-A21070 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:31 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

Mais en réalité, cette habitude serait plus ancienne, remontant méme a la
période préislamique. Selon certaines sources, des poémes similaires, cette
fois en arabe mais avec des mots d’origine grecque, voire d’une langue
africaine, ont également existé’.

Il y a aussi des poémes persans volontairement truffés de mots
étrangers autres qu’en arabe. Dans la poésie persane pré-mongole
notamment, on trouve des ceuvres écrites en persan agrémenté de mots,
voire de syntagmes empruntés au turc. Voici par exemple quelques vers de
Khagani, un poéte du 12" siécle :

« kara songur anke ke nosrat pazirid

Ber ak songur athar khadhlan nemayid »

Quand le faucon noir I’emporte, le faucon blanc se retire®.

Le cas le plus intéressant est certainement celui ou le poéte
entreméle en alternance des vers entiers composés dans deux langues — ou
plus. 1l faut d’abord citer I’existence de poemes religieux dans lesquels on
insére des versets du coran, mais aussi des hadith-s (c’est-a-dire des propos
qu’aurait tenus Muhammad) en arabe. Il s’agit d’un cas particulier, ou le
recours a I’arabe se justifie par la sacralit¢ de la langue. En effet, le coran
lui-méme insiste sur son arabité, notamment dans le deuxiéme verset de la
sourate de Joseph: Inna anzalna-hu qur’anan ‘arabiyyan la ‘alla-kum
ta‘giliina, « Nous avons fait descendre un coran [en] arabe pour que vous
raisonniez ». Plusieurs exégéses s’appuient sur ce passage et sur d’autres
pour insister sur le fait que ’arabe aurait été choisi par Dieu pour faire sa
Révélation, et que donc le texte peut étre expliqué dans d’autres idiomes
mais doit étre récité et mémorisé en arabe pour conserver 1’intégralité non
altérée de son message. C’est cette sacralité de la langue qui a di pousser le
célebre Jalal al-din Rami (13°™ siécle) notamment a composer de tels
poemes, d’inspiration religieuseg.

On retrouve cependant ce multilinguisme dans la poésie profane.
Ainsi, I’introduction dans la poésie persane d’hémistiches en arabe ou
surtout la rédaction de poémes présentant une alternance de vers en persan

"G. H. J. Van Gelder, p. 549.
8 T. Ganjei, 1986, p. 71.
% N. Virani, 2002, p. 100.

268

BDD-A21070 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:31 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

et arabe fut assez fréquente — il s’agit généralement d’un vers en arabe suivi
d’un vers en persan et ainsi de suite, mais il peut aussi s’agit d’une
alternance de deux voire plusieurs vers dans chaque langue. C’est un genre
particulier, que I’on appelle en arabe mulamma ‘at — molamma ‘at en persan
— ce qui signifie étymologiquement « bigarré, mixte », dont on a des
témoignages dés I’époque samanide, au 10°™ siécle. De célébres poétes s’y
sont essayés, comme Sa‘di, RamT et Hafez? , ou encore Mashreq1 Tabrezi,
un poéte du 15" siécle qui a laissé de nombreux poémes, dont huit
mulamma‘at arabo-persans*’. Voici un exemple de poéme dii & Hafez, dont
le premier et de dernier vers sont rédigés en arabe :

Alla ya ayyu-ha l-saqi adir ka’san wa-nawil-ha

Ke eshq asan namud avval vali oftad moshkelha

Hozuri gar hami khwahi azu ghayeb mashow Hafez
Matda-ma talqi man tahwi da * al-dunya wa-ahmil-ha

« Viens donc, échanson, fais-donc passer la coupe,
L’amour paraissait étre une affaire si aisée, pourtant il y a un
probléme,

Si tu veux étre accepté, ne sois pas absent, Hafez,
Lorsque tu rencontres I’étre aimé, laisse le monde de coté et
abandonne-le ! »

Terminons en précisant que le mulamma‘ n’est pas une composition
strictement médiévale: des poctes contemporains comme Hasan al-Zuhayr1
dans le Khouzistan, une région arabophone d’Iran, composent encore
aujourd’hui des mulamma‘at persan/arabe dialectal.

Le cas du muwashshah

Le muwashshah est un genre poétique créé en Andalousie, dont les
plus anciens exemples remontent au 11° siécle. Il s’agit d’un poéme
strophique, ce qui le distingue de la gasida orientale, dont le sujet est

103, 7. P. De Bruijn, 2009.
|, Lewisohn, 1989, p. 99.

269

BDD-A21070 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:31 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

souvent I’amour ou le vin, ou encore un panégyrique. Mais surtout, la
derniére strophe du poéme, appelée kharja (littéralement « sortie », parce
qu’elle termine le poéme), est rédigée soit en arabe dialectal — on parle alors
de kharja ‘ammiyya — soit dans un parler hispano-roman utilisé localement —
et 1a on parle de kharja ‘ajamiyya (le terme ‘ajami se référant a 1’usage
d’une autre langue que l’arabe)lz. Souvent méme, le poéte mélange arabe
dialectal et parler hispano-roman dans les mémes vers, ce qui vient encore
enrichir la polyglossie du poeéme.

Voici les derniers vers d’un poéme de Kumayt al-Gharbi, écrit
principalement en arabe classique, a 1’exception de la kharja, en parler
hispano-roman®? :

(...) lamma jafa-nt I-habibu, hasbiya bi-t-tthi,

Wa-lam utiq katma-hu hidhara r-rada fi-hi
Shadawtu-hu mu‘linan ka-  khawdin tughanni-hi
Non kero non, un xillelo illa s-samarello.

« Lorsque I’amant se montre hautain envers moi,

Je ne peux me contenir, de peur d’en mourir,

Je lui chante ce que fredonnerait I’esclave :

Je ne veux pas d’autre amant que celui au teint mat. »

Les auteurs juifs et chrétiens

Soulignons que cette fagon de jouer avec le multilinguisme n’était
pas que I’apanage des musulmans, puisque les sujets juifs et chrétiens d’al-
Andalus, de ’Empire ottoman mais aussi des pays limitrophes comme la
Géorgie ont également produit des poemes multilingues.

De maniére générale, de nombreux auteurs juifs d’Andalousie
rédigeaient leurs ceuvres en plusieurs langues. Ainsi, au 12°™ siécle
Maimonide, le célebre philosophe juif d'Andalousie qui maitrisait 1'arabe,
mais aussi I'hébreu et 'araméen, a rédigé la quasi-totalité¢ de son ceuvre, dont
son célebre Guide des égarés, en judéo-arabe, c'est-a-dire en langue arabe
notée en caracteres hébreux. Néanmoins, il a également rédigé en hébreu un

2T, Rosen, 2000, p. 165 sq.; I. ‘Abbas, 1996, p. 235.
13.0. Zwartjes, 1997, p. 29.

270

BDD-A21070 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:31 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

volumineux commentaire de la Bible, le Mishné Torah ou Sefer Yad ha
Hazaka (Le livre de la main forte)™

Dans le domaine de la poésie, il faut mentionner les nombreux
poetes juifs, notamment Samuel ibn Nagrilla, ibn Gabirol, Moise ibn Ezra,
Judah Halevi et Abraham ibn Ezra, lesquels ont composé des muwashshahat
calquées sur les modéles arabes, cette fois en hébreu, mais avec une kharja
en arabe classique, en arabe dialectal ou en hispano-roman, voire un
mélange d’arabe et d’hispano-roman®. A titre d’exemple, voici la kharja
d’un poéme en hébreu de Judah Halevi, qui mélange arabe dialectal et parler
hispano-roman®®

Ben sidi beni, el gerer esh tanto beni de eshte al-zamani kon filio de
ibn al-dayani.
«Venez, monsieur, venez, aimer est une bonne chose en ces temps-ci, grace
au fils d’ibn Dayan. »

En Anatolie, on peut citer aussi des poémes blllngues turc-arménien
dés le 14° siecle. A1n51 Telkuranli Hovannes composa a 1’époque un poé¢me
dédié a Jésus rédigé en turc, a I’exception du dernier couplet rédigé en
arménien, et un autre poe¢me dédi¢ a Marie dont chaque vers est composé
d’un hémistiche en turc et d’un autre en arménien'’. Cette technique
continuera d’étre utilisée les siécles suivants, y compris par certains dsiks 18
poctes errants d’Anatolie — il y en avait aussi dans les Balkans et dans le
Caucase — qui chantaient leurs poémes en s’accompagnant d’un saz, un
instrument a cordes. La tradition des dgsiks avait son pendant chez les
peuples voisins des Turcs, notamment les Kurdes, les Grecs, les Géorgiens
et les Arméniens. Or, certains des poetes issus de ces populations étaient
bilingues, connaissant a la fois la langue de leur communauté et le turc, la
langue dominante dans la région a partir de 1'époque ottomane, ou alors
I’azéri dans le cas du Caucase. Et il arrivait aussi qu'ils possédent un
répertoire bilingue, déclamant tantot en turc, tantdt dans une autre langue en
fonction du public devant lequel ils se prodmsalent On peut par exemple
citer Asik Pesendi, un poéte arménien du 19° siécle originaire d’Anatolie
dont on a conservé un recueil de poémes en arménien et en turc, noté en

4. Dienstag, 2007, p. 397.
5T, Rosen, 2000, p. 173 sq.
F Corriente, 1997, p. 308.
7 K. Pamukciyan, 2002, p. 29.
18 K. Pamukciyan, 2002, p. 56.

271

BDD-A21070 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:31 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

caracteres en arméniens™. Pour le Caucase et & la méme époque, on pourrait
citer Asik Nirani, qui rédigeait des poémes en arménien et en azéri®®, et
surtout Sayat-Nova, un poéte arménien né a Tiflis, qui maitrisait I’azéri, le
géorgien, I’arménien et le russe. Si la grande majorité de ses po¢mes furent
rédigés en azéri, on lui doit aussi quelques poémes dans les autres langues.
Mais surtout, il est 1’auteur de deux poeémes ou il mélange l’azéri et
I’arménien, ainsi que d’un poéme en quatre langues, dont chaque quatrain
est composé de vers en quatre langues : persan, azéri, géorgien et arménien.
Non content de mélanger les langues, il jouait également avec les alphabets,
la plupart de ses poémes en langue azérie ayant été¢ rédigés en alphabet
géorgien, tandis que dans un poéme spécifique il mélait les alphabets
géorgien et arménien”".

Conclusion

En guise de conclusion, il convient de s’interroger sur les raisons qui
ont poussé de si nombreux poétes a méler les codes linguistiques.

Dans le cas de la poésie religieuse, soufie ou non, la sacralité¢ de la
langue arabe évoquée au début de cet article est certainement la raison
principale : insérer des passages du coran dans le poéme Iui confére un
pouvoir spécial — Virani va jusqu’a parler de baraka, de bénédiction divine
— mais aussi une certaine légitimité, une autorité, tout en mettant en
évidence le niveau de connaissance religieuse de 1’auteur. Dans la poésie de
Jalal al-Din Rami en particulier, la présence de deux langues peut aussi étre
comprise comme 1’existence de deux niveaux de discours, le plus €leve, en
arabe, ¢tant destiné aux initiés, et le second, en persan, s’adressant aux
néophytes — le poéme se présentant alors comme un fafsir, une exégese du
coran. Mais ce bilinguisme symbolise également la fusion mystique entre la
parole divine et celle du poéte®.

Cependant, la plupart des poétes cités plus haut ont plutot composé
une poésie profane, et nombre d’entre eux sont juifs ou chrétiens. Par
ailleurs, 1’arabe est parfois absent de leur répertoire, remplacé par une autre
langue dominante culturellement mais pas religieusement, comme le persan,
le turc ou I’azéri, il faut donc rechercher d’autres motivations possibles. On
peut supposer que de maniere générale, I'usage de plusieurs langues permet
a I’auteur d’effectuer des effets de style particuliers. Ainsi, Zwartjes analyse
I’'usage de plusieurs langues dans la muwashshah comme un moyen

9 K. Pamukciyan, 2002, p. 210.
20 K. Pamukciyan, 2002, p. 224.
2L X. Luffin, 2014, p. 604.
22 N. Virani, 2002, p. 100.

272

BDD-A21070 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:31 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

d’appuyer la réitération, ou encore ’opposition, voire I’emphase®®, tandis
que dans d’autres cas il peut y ayoir la recherche d’un effet comique —
d’aprés Ahmad Mahdawi Damgani®

On peut aussi souligner que 1’usage de deux langues dans la méme
ceuvre donne a son auteur un prestige personnel, preuve de sa parfaite
maitrise de deux langues jusque dans I’exercice le plus difficile, en
I’occurrence la composition poétique, comme le montre d’ailleurs 1’usage
de I’épithéte dhii lisanayn.

A certaines époques, cela a pu aussi étre une manicére pour 1’auteur
d’affirmer, voire de revendiquer son identité ou sa double identité — c’est
sans doute le cas d’Abii Nuwas, dont la mere était originaire du Khuzistan,
lorsqu’il rédige ses faresiyat.

Enfin, au risque d’avancer une explication qui pourrait paraitre
anachronique, on ne peut exclure que parfois ces poétes désiraient célébrer
le multiculturalisme de leur société a travers leur propre situation
individuelle. C’est encore une fois le cas d’Abii Nuwas, qui n’hésite pas a
mettre en avant, lorsqu’il décrit dans ses poemes Bagdad a 1’époque
abbasside, la présence persane, mais aussi byzantine ou méme africaine.
C’est aussi tres probablement le cas, des siécles plus tard et dans un tout
autre contexte politique et culturel, de Sayat-Nova, qui méle les langues, les
écritures mais aussi les motifs littéraires, introduisant des métaphores
typiquement persanes a connotation soufie dans ses ceuvres écrites en
géorgien et en arménien, donc destinées a un public chrétien.

Bibliographie:

‘ABBAS, Thsan, 1996, Ta rikh al-adab al-andalust (vol. 3), Beyrouth : Dar al-thaqafa.

ACHENA, 1987, Muhammad, « Avicenna », in: Encyclopaedia Iranica, I1l, pp. 99-104.

ALGAR, Hamid, 1996, « Dhu Lesanayn », in: Encyclopaedia Iranica, VI, pp. 570-571.

BAYRAK, Mehmet 2005, AleVI-Bekta§z edebiyatinda ermeni dsiklart
(A5uglar) Ankara : Ozge.

CORRIENTE, Federico, 1997, Poesia dialectal arabe y romance en
Alandalus, Madrid : Gredos.

DE BRUIIN, Johannes T. P., 2009, General Introduction to Persian
Literature, Londres : Tauris.

DIENSTAG, Jacob L. (et alii), 2007, « Maimonides, Moses», in:
Encyclopaedla Judaica, vol. 13, Detroit : Thomson Gale.

DOWSETT, Charles, 1997, Sayat’-Nova. An 18"-century Troubadour,
Louvain: Peeters.

2 0. Zwartjes, 1997, p. 292.
 A. Mahdawi Damgani, 1999.

273

BDD-A21070 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:31 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

GANIJEI, Turkhan, 1986, « Turkish Pre-Mongol Persian Poetry », in:
Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 49, 1, pp. 67-75.

JAVADI, H. et BURILL, K, 1988, « Azerbaijan. Azeri Turkish Literature »,
in: Encyclopaedia Iranica, 11, pp. 251-255.

LUFFIN, Xavier, 2014, « Tatruli. Writing a Turkish Language in Georgian
Alphabet », in: Johannes den Heijer, Andrea B. Schmidt & Tamar
Pataridze (eds), Scripts Beyond Borders. A Survey of Allographic
Traditions in the Euro-Mediterranean World, in Publications de I'Institut
Orientaliste de Louvain, Vol. 62, Louvain-la-Neuve, p. 603-608.

MAHDAWI DAMGANI, Ahmad, 1999, « Faresiyat », in: Encyclopaedia
Iranica (http://www.iranicaonline.org/articles/faresiyat)

MARLOW, Louise, 2006, «Bilingualism»y», in: Medieval Islamic
Civilization, Il, Londres : Routledge, pp. 825-826.

PAMUKCIYAN, Kevork, 2002, Ermeni harfli tiirk¢e metinler, Istanbul: Aras.

ROSEN, Tova, 2000, « The Muwashshah », in: The Literature of al-Andalus
(The Cambridge History of Arabic Literature), Cambridge:
Cambridge University Press, pp. 165-189.

VAN GELDER, Geert J. H., « Mulamma‘at », in: Encyclopedia of Arabic
Literature, Il, p. 549.

VIRANI, Nargis, 2002, « I am the Nightingale of the Merciful: Rumi’s Use
of the Qur’an and Hadith », in : Comparative Studies of South Asia,
Africa and the Middle East, 32, 1-2, pp. 100-111.

ZWARTJES, Otto, 1997, Love Songs from al-Andalus, Leiden: Birill.

274

BDD-A21070 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:31 UTC)


http://www.tcpdf.org

