MERIDIAN CRITIC No. 1 / 2015 (Volume 24)

La « philosophie du vétement »
dans le théatre de Luigi Pirandello

Sylwia KUCHARUK
Université Marie Curie- S kflodowska, Lublin, Pologne

Abstract: Theatrical costume as the actor’s attire plays a specific role in the theatre. It is a
mark of theatrics, portrays the play’s character and is an integral element of acting itself. In
the Pirandello theatre, the costume is not only of importance due to the above said
features but also because it is a part of the so called ‘role playing’, one of the key problems
raised by the Italian dramatist. To Pirandello, society is a costume, and man as a social
creature must put it on so as to cover all that is ugly in him/her, despicable, not acceptable
by others. Similar to an actor who puts on a theatrical costume appropriate to the
character he/she will play, man, in real life, puts on an approptiate attite to suit the role
he/she wants to play in front of othets to make a good imptession and be accepted by
other members of society. The costume has characteristics of a mask which covers man’s
true self. Hence, Pirandello’s conviction that life is a never-ending masquerade
overflowing with hypocrisy and pretense, in which there is no room for authenticity and
truth.

This article presents the definition of costume in Pirandello theatre through the analysis of
the costume function in Pirandello’s following plays: Clothing The Natked, Henry 1V, The
Man, the Beast and the 1 irtue.

Keywords: Pirandello, theatrical costume, philosophy of clothing;

Le vétement trouve une place particuliere dans 'ceuvre de Luigi Pirandello,
prix Nobel de littérature, dramaturge italien qui a révolutionné le théatre du XX¢
siecle. Dans sa vaste création il fait souvent appel au vétement et au costume
scénique, ce qui n’est pas sans importance. Cela nous permet de constater une
certaine « philosophie du vétement» qui semble étre strictement liée au
« pirandellisme », terme avec lequel on essaie de définir toute la pensée du
dramaturge. Notre analyse se propose d’examiner et d’illustrer le fonctionnement
de Thabit dans Dceuvre pirandellienne pour ensuite essayer de définir les
composantes de sa « philosophie du vétement ». Avant d’entrer dans les détails, il

BDD-A21042 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:52 UTC)



Syhvia KUCHARUK 122

parait intéressant de réfléchir tout d’abord aux notions de vétement et de costume,
prises au sens général.

Dans la tradition biblique I’habit est une conséquence du péché originel. A
partir de ce moment ’homme ressent le besoin de se couvrir et la nudité cesse
d’étre naturelle. De nos jours, on peut distinguer au moins trois fonctions du
vétement. La premicre est strictement utilitaire car il nous sert de protection, la
deuxiéme est plutdt esthétique — I’habit est une parure —, et la troisieme
symbolique, quand le vétement est porteur de sens et il est signe d’autre chose. I
nous fournit plusieurs informations sur ’époque, le temps, la culture, mais aussi et
surtout sur la personne qui le porte. Il nous permet de connaitre non seulement
son sexe, son age, sa profession, sa nationalité, sa religion, sa position sociale, sa
situation matérielle, mais aussi sa personnalité, ses gots et son état d’ame. Selon le
Dictionnaire des symboles « L’habit est un symbole extérieur de Iactivité spirituelle, la
forme visible de 'homme intérieur » (Chevalier ; Cheerbrant, 1974, p. 379). 1l est
défini aussi comme «symbole de I'étre de 'homme, il en exprime la réalité
essentielle et fondamentale. » (p. 382)

Le vétement joue un réle singulier dans le théatre, le domaine qui nous
intéresse particulierement. Désigné par le terme costume, il fait partie de 'espace
théatral. Ce terme, comme le souligne E. Andruszko dans un article (2011, p. 8),
renvoie non seulement a une partie de la garde-robe, mais aussi au maquillage, au
masque, a la perruque ou a laccessoire, qui caractérisent le personnage en
constituant son signe de reconnaissance. Dans le méme article, E. Andruszko
présente le role du costume en disant :

L’habit endossé par lacteur fonctionne comme un signe de sa
métamorphose, le signe intentionnel et référentiel qui doit faciliter
Iidentification du  personnage désignant son statut social, sa
personnalité, etc. (2011, p. 21)

Cela nous permet de constater que de méme que le vétement nous
renseigne sur la personne qui le porte, le costume caractérise le personnage sur la
scene.

Outre les valeurs informatives, émotives et esthétiques, E. Andruszko
définit le costume comme « I’habit qui devient un élément signifiant » (p. 9), en lui
attribuant une valeur sémiotique. Ce qui le différencie de I’habit porté dans la vie,
C’est le fait que dans le théatre le costume double le signe qui existe dans la réalité
extra-scénique ou il peut étre considéré comme tel. Tadeusz Kowzan définit le
costume comme un signe artificiel, qui est donc consciemment utilisé pour
communiquer quelque chose.

Aprés ces quelques réflexions générales, dans ce qui suit nous essayons
d’expliquer et d’illustrer « la philosophie du vétement » présente dans le théatre de
Pirandello en nous basant en particulier sur les pieces pirandelliennes dans

BDD-A21042 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:52 UTC)



123 La « philosophie du vétement » dans le théitre de Luigi Pirandello

lesquelles la problématique du vétement semble la plus évidente, a savoir : [/éir
cenx: qui sont nus, Henri I/, Se trouver et L homme, la béte et la vertu.

On ne peut pas négliger le titre de la premiére piece qui, évidemment,
nous renvoie directement a la problématique qui nous intéresse. Pourtant,
celle-la semble disparaitre au cours du déroulement de laction. Alors une
premiére question se pose: pourquoi faire allusion dans le titre a une
problématique pour ensuite n’en revenir qu’a la fin de la piece ? Justement,
pour en souligner la portée.

Ersilia Drei, apres quelques expériences malheureuses de sa vie (la mort de
la fille confiée a sa garde, la liaison avec le pere de la petite) tente de se suicider.
Dans une interview donnée, du moins le croit-elle, dans les derniers moments de sa
vie, elle cache les vraies raisons de son acte pour « embellir» son histoire et
impressionner le journaliste. Elle prétend que c’est 'amour malheureux qui I'a
poussée au suicide. Pourtant, elle échappe a la mort. Sauvée, elle continue a mentir,
car sa belle histoire a recu un bon écho dans la presse. En plus, Ludovico Nota,
romancier, décide de tirer un roman de son récit. Ce qui est particulicrement
important pour notre analyse, ce sont les paroles qu’Ersilia prononce 2 la fin de la
picce. Au moment ou sa belle histoire se révele fausse, elle constate avec regret :
« Adesso je suis nue.» Ses paroles sont emblématiques. Bien sur, elles ne se
réferent pas a la nudité physique, mais elles font allusion au fait qu’Ersilia devient
nue devant la vérité. En suivant cette logique on peut constater que si la nudité
correspond a la vérité, le vétement, qui couvre le corps, cache la vérité sur 'homme
qui le porte. L’habit déforme la réalité et en conséquence il est mensonger. Cest
par Iintermédiaire du propos d’Ersilia, qu'on citera en entier, que Pirandello nous
fait comprendre le sens de P'opposition entre le vétement et la nudité aussi bien que
la portée de la piece :

Ersilia. |...] Cest que tout le monde, tout le monde veut paraitre beau...
Plus nous sommes, plus nous sommes... (Elle veut dire « laids » mais elle
éprouve tant de dégott et a la fois tant de pitié qu’elle ne prononce pas le
mot) et plus nous voulons nous embellir. [...] Mon Dieu oui, nous vétir d’un
habit un peu décent, voila... Moi, je n’en avais pas pour paraitre devant toi,
jétais nue. [...] Alors jai voulu me faire, pour ma mort tout au moins, un
vétement un peu plus joli — Voila pourquoi jai menti [...] De toute ma vie,
je n’avais jamais pu en avoir un seul qui m’ait permis de faire bonne figure...
[...] pas un seul vétement qui n’ait pas été souillé par toutes les miseres les
plus basses, les plus viles... J’ai voulu m’en faire un — vraiment beau — pour
ma mortt — le plus beau de tous. (Pirandello, 1951, p. 81)

La tentative d’Ersilia de « se vétir d’un habit décent » et d’embellir la vérité
sur elle-méme ou tout simplement de mentir aux autres, semble découler de sa
forte volonté de faire bonne impression. S’habiller, comme le constate Gérard
Genot (1994, p.58), signifie pour elle «cacher la désolante nudité de son

BDD-A21042 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:52 UTC)



Sylwia KUCHARUK 124

existence ». Ainsi, en rejetant la triste vérité sur elle-méme, elle se constitue « une
personnalité », celle d’une victime innocente. Norbert Jonard, en parlant du role du
vétement dans le théatre de Pirandello, constate a juste titre que :

Le vétement est en effet ’équivalent symbolique du masque, non seulement
parce qu’il dissimule le corps mais parce qu’il fait partie des formes de la
sociabilité. Prolongement de la personne physique, il cache tout autant qu’il
met en valeur, dans la mesure ou il traduit le souci fondamental de la
respectabilité. (Jonard, 1996, p. 145)

11 évoque les paroles du Pere de Six personnages en guéte d'antenr, chef-d’ceuvre
de Pirandello, qui dit :

Le pere : Chacun d’entre nous, Monsieur — extérieurement, devant les autres —
se drape dans sa dignité : mais, dés qu’il est seul avec lui-méme, il sait bien tout
ce qui, au-dedans de lui, se passe d’inavouable. (Pirandello, 1977, p. 1035)

Tout cela semble résulter du principe présenté par Pirandello dans son
essal intitulé L humorisme : « L’homme est un animal vétu : la société a pour base le
vestiaire ». Ainsi, Pirandello définit la société comme une garde-robe, ou chacun
met un beau vétement pour cacher la vérité sur lui-méme, pour éblouir son
entourage, gagner du respect aux yeux des autres et parfois aussi a ses propres
yeux. N. Jonard constate clairement : « Le vétement est un signe social distinctif
qui révele le gout du paraitre. » (p. 145) 1l est intéressant de citer, a cet endroit, le
propos d’Halina Sawecka qui donne une explication exacte de ce besoin humain de
« paraitre » en se basant sur la logique pirandellienne :

Notre vie consiste souvent a « poser », a nous « faire voir » par les autres,
non pas uniquement par la superficielle vanité, mais parce que I'image que
ces autres se font de nous, nous semble une réalité solide, qui nous rassure
sur nous-méme et nous dispense de faire effort. (Sawecka, 1987, p. 299)

Cette citation rend claite aussi la volonté d’Ersilia de « se vétir » d’une belle
personnalité. Selon Pirandello, la société est un vestiaire dans la mesure ou elle est
basée justement sur la dialectique étre-paraitre, présente dans son ceuvre. Eitre, cest
le vrai « moi », le visage et le corps nu, sans masque et sans habit, qu’on ne montre
pas aux autres de peur d’étre rejeté par la société. Paraitre, cela signifie une fausse
image, une fausse personnalité qu’on se crée et qu’on montre a ’entourage pour
étre accepté. Pour cela on se sert du vétement qui, comme le masque, cache tout ce
qui en nous est laid, indécent et inacceptable pour les autres. Pris en ce sens du
terme, le vétement acquiert en quelque sorte une valeur esthétique.

Passons a présent a Henri 117, la deuxiéme piece pirandellienne mentionnée au
début, dans laquelle 'auteur fait souvent allusion, cette fois-ci, au costume scénique.

BDD-A21042 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:52 UTC)



125 La « philosophie du vétement » dans le théitre de Luigi Pirandello

Pendant le carnaval, un jeune homme déguisé en Henri IV, personnage
historique, aprés une chute de cheval provoquée par son rival, perd le sens des
réalités. Il lui semble étre vraiment Henri IV. Par conséquent, son entourage joue
des scenes de la vie du monarque en s’adaptant au jeu des apparences. On assiste a
une mascarade et les personnages parlent souvent du déguisement.

Beleredi : Excusez-moi, mais est-ce qu’il est vraiment nécessaire que nous
nous déguisions d’une maniere quelconque?

Landolphe : C’est indispensable ! Indispensable, monsieur ! [...] Gare a vous
§’il vous voyait habillés, comme vous I’étes, en costumes d’aujourd’hui !
Harald : 11 croirait a un déguisement diabolique.

Di Nolli : De méme que ces jeunes gens vous semblent déguisés, de méme,
nous autres, habillés, comme nous le sommes, nous le semblerions pour lui.

[.]
Landolphe : 11 fait plus attention a I’habit qu’a la personne qui le porte.
(Pirandello, 1951, pp. 1108-1109)

Pour s’approcher d’Henri IV il faut d’abord obtenir une audience et ajuster
son costume et son personnage au scénario imposé par lui, car il est en méme
temps Pacteur et le metteur en scene qui distribue les roles aux autres.

Matilde : Moi, je serai « Adelaide », la mere.

Landolphe : Ceest ¢a, trés bien. [...] II suffira donc que madame ceigne la
couronne ducale et mette un manteau qui la cache tout entiere. [...]

Beleredi : Oh, tachez de trouver un déguisement peu compliqué pour moi

aussi (p. 1109)

Avant d’aborder le réle du costume dans cette picce, il parait intéressant
d’expliciter la notion de déguisement en tant que technique théatrale. 11 est défini par
P. Pavis dans le Dictionnaire du théitre comme « travestissement d’un personnage
changeant d’identité, en méme temps que de costume ou de masque, tantot a l'insu
des autres personnages ou du public, tantdt au vu et su d’une partie des
personnages ou du public. » (1980, p. 104)

Pour ce qui est d’Henri IV, le probléeme du déguisement est d’autant plus
intéressant qu’il s’effectue a plusieurs degrés et change souvent de perspective. Les
personnages se déguisent et jouent leurs réles, parfois au vu et au su, parfois a
Iinsu des autres personnages et du public, ce qui complique le jeu et laisse place a
la perplexité. Car les uns et les autres ne savent plus s’il s’agit du jeu ou de la réalité.

Vingt ans avant le moment des événements présentés dans la piece Henri I17, le
personnage éponyme s’était déguisé en Henri IV pour un carnaval. Naturellement, il
Pavait fait au su des autres personnages qui, de méme, s’étaient déguisés en
personnages historiques de Iépoque. Apres sa chute de cheval, Henri IV est
devenu fou et il sest figé dans son déguisement d’empereur. Ainsi son

BDD-A21042 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:52 UTC)



Syhvia KUCHARUK 126

travestissement a changé d’optique. Une fois le carnaval fini pour les autres, il a
continué a vivre cette «réalité », enfermé dans une villa, entouré du décor
« historique ». Ses amis secondaient sa folie en se déguisant, évidemment a son
insu, en personnages historiques de I’époque de 'empereur. Ce qui pour lui était la
vérité, pour les autres n’était qu’un jeu et un travestissement. Pourtant, apres douze
ans de maladie, Henri IV a recouvté la raison sans que personne ne s’en aperc¢it et
il a décidé de continuer la mascarade. Ainsi, son déguisement, qui était pour lui la
vérité pendant de longues années, est redevenu un élément de son jeu qui s’est
dédoublé cette fois-ci. Halina Sawecka constate : « Enrico IV d’abord est fou et
parait fou ; puis, il parait toujours fou mais il a cessé de I'étre. » (p. 301) De fait, a
partir de ce moment, il a commencé a jouer deux réles : celui d’Henri IV et celui
du fou. Seulement les autres ne s’en sont pas rendu compte. Cest 1a que I'action de
la piece commence. Tout le monde joue un jeu, mais le spectateur, au début, tout
comme les autres personnages, n’est pas conscient du double jeu d’Henri IV. A un
moment donné, celui-ci se démasque devant quelques acteurs payés, embauchés
pour qu’ils jouent le réle des conseillers secrets d’Henti IV :

Landolphe : Oh, mon Dieu... Mais alors ? [...] je veux dire... [...]

Henri IV [...] que je ne suis plus fou ? Bien sar je ne le suis plus ! Vous ne
le voyez donc pas ? — Nous nous amusons aux dépens de ceux qui le croient.
[...] Payons-nous tous les cinq une belle tranche de rire... (et il rit) ha, ha,

ha, ha, ha, hal (pp. 1138-1139)

On peut dire que, de facon préméditée, il joue devant un public qui n’est
pas conscient d’étre public. Ainsi, lui-méme masqué, il démasque les autres. Cette
scene dévoile aux spectateurs le jeu d’Henri IV. Les autres personnages découvrent
la vérité plus tard, a I'instant ou le médecin décide d’appliquer a notre héros une
thérapie de choc. Il fait apparaitre la fille de la femme aimée, portant le méme
déguisement que jadis sa mere pendant le carnaval. On peut dire qu’elle se déguise
en sa mere, déguisée a son tour en Mathilde de Toscane, comme jadis pour le
carnaval. Cela constitue en quelque sorte un double déguisement, ce qui,
décidément, ne laisse pas Henri IV indifférent. A ce moment, les personnages
apprennent la vérité. Les masques tombent et le jeu des apparences devient évident
pour les uns et pour les autres. Son rival s’écrie : « Tu n’es pas fou | » et Henri IV,
se sentant en danger, attaque. Ensuite, pour fuir les conséquences de cet acte
d’agression, il n’a d’autre choix que de se réfugier de nouveau derriere le masque
du fou et de revenir a son déguisement d’Henri IV « en imposant a tous ce doute
définitif : est-il fou ou non ? » (Jonard, 1997, p. 56)

Heinstein constate a juste titre que dans cette piece « tout est théatralisé.
Tout le monde, consciemment ou inconsciemment, fait du théatre. Le théatre pour
les autres.» Le tableau suivant illustre les roles joués et la conscience des
personnages et des spectateurs par rapport au jeu.

BDD-A21042 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:52 UTC)



127 La « philosophie du vétement » dans le théitre de Luigi Pirandello

Les tdles | Le jeu au su du | Le jeu au su des autres | Le jeu au su du

joués petrsonnage éponyme petrsonnages spectateur
pendant le carnaval
le role + + absence
d’Henti IV
aprés la chute
le role - + absence
d’Henti IV
aprés la guérison
le tole + + absence
d’Henri IV
Le role du + _ absence
fou
an débnt de la picce
le role + + +
d’Henri IV
Le role du +
fou B B
an conrs de la piéce
le role + + +
d’Henti IV
Le role du + +
fou B
aprés le traitement de « choc », an moment de la crise
le role + + +
d’Henri IV
Le role du + + +
fou
apres L'agression sur Beleredi
le role + + +
d’Henri IV
Le réle du + -/+ -/+
fou

Ce tableau nous montre comment Pirandello «jongle» avec le
déguisement, qui est le symbole du jeu des apparences, pour mettre en doute les
spectateurs et méme les autres personnages afin qu’ils se demandent ce qui est vrai
et ce qui est faux.

Car, comme le souligne E. Andruszko, «le déguisement est toujours un
procédé révélateur de leffet de théatralisation qui conduit a une réflexion sur
Pauthenticité et les apparences du comportement humain, sur lidentité de la
personne et sur la difficulté de connaitre la vérité. » (2011, p. 19) Or, 'opposition
de 'apparence et de la réalité, du théatre et de la vie se trouve justement au centre
de la problématique théatrale de Pirandello et particulicrement de la piece analysée.
Cette technique n’est donc pas un procédé gratuit, mais elle met en lumiere la
portée de la piece.

BDD-A21042 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:52 UTC)




Syhvia KUCHARUK 128

11 reste encore a savoir le pourquoi du jeu d’Henri IV. Pour répondre a
cette question il faut prendre en considération plusieurs facteurs.

Sa premiere réaction apres la guérison c’était de vouloir immédiatement
retrouver sa vie de jadis. Mais tres vite il s’est rendu compte de I'absurdité de sa
situation et du tragique de son sort. :

Henri IV7: Un beau jour... [...] ce qui était malade 1a (i/ se touche an front)
s’est... guéri [...] de nouveau ’y vois clair... [...] débarrassons-nous alors,
débarrassons-nous vite de ce déguisement ! Ouvrons les fenétres : respirons
la vie ! [...] Ah! quitter alors, quitter ce masque, ce vétement, s’évader de ce
cauchemar ! [...] Sortons, Sortons ! [...] Pour aller ou? pour quoi faire ?
pour me faire montrer subrepticement du doigt par tout le monde sous le
nom d’Henri IV, non plus comme ici, mais bras dessus bras dessous avec
toi, entouré des chers amis de ma vie d’autrefois ! (p. 1149)

Il pourrait sembler que le héros se soit tellement habitué a son masque
qu’il ne trouve plus le courage de le quitter. Mais le probleme réside aussi ailleurs.
De fait, Henti IV se retrouve sans identité. Comme le constate H. Sawecka, « s’il
n’est pas Henri IV, qui est-il ? Personne. On pourrait dire que la forme a tué la vie
et que le paraitre a dévoré I'étre. »

11 apparait comme une évidence qu’il lui est difficile de se retrouver dans
une réalité qui, pendant les longues années de sa folie, a visiblement changé. 11
Pexplique aux autres :

[...] ne plus rien voir, mon cher, de tout ce qui est arrivé apres ce jour de
carnaval ; de ce qui est arrivé pour vous, et non pour moi ; ne plus voir
changer les choses |[...] ce n’a pas été une farce pour moi, comme tu sembles
le croire ! » (p. 1149)

Ensuite, ce jeu constitue aussi une sorte de vengeance personnelle contre
les responsables de sa chute de cheval pendant le carnaval et, en conséquence, de
sa maladie qui lui a fait perdre vingt ans de sa vie, et qui plus est, ses plus belles
années, sa jeunesse. Cest une triste récompense, mais c’est la seule qui lui reste.

Henri 17 : Tu ne comprends pas ? Tu ne vois pas comment je les accoutre,
comme je les arrange, comme je les oblige a paraitre devant moi, ces
bouffons épouvantés | Et ils ont peur d’une chose : peur que je leur arrache
leur masque de bouffon et que je fasse éclater leur déguisement ; comme si
ce n’était pas moi-méme qui les avais contraints a se masquer ainsi, pour mon
bon plaisir, pour le plaisir que j’ai a jouer les fous ! (p. 1136)

Mais c’est aussi sa facon a lui de se venger de son sort :

BDD-A21042 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:52 UTC)



129 La « philosophie du vétement » dans le théitre de Luigi Pirandello

Henri 1172 JPai préféré rester fou puisque je trouvais ici tout déja prét et
disposé pour ce plaisir d’un nouveau genre, celui de vivre — en toute lucidité
— ma folie, prenant ainsi ma revanche sur la brutalité d’un caillou qui m’avait
meurtri le crane | (p. 1150)

Un premier constat s’impose : laissant le héros dans son rdle, Pirandello
confirme que ’homme n’existe vraiment et consciemment que sous un masque, ce
qu’exprime aussi J. Chaix-Ruy :

A vrai dire, jamais nous n’offrons a autrui notre visage nu. Ce serait briser a
’avance toutes relations qui ne peuvent reposer que sur la comédie que nous
nous jouons les uns aux autres. Il faut répondre a appel d’autrui, accéder a
son invite en nous faisant tel qulil nous désire, prendre au magasin des
accessoires le costume qui correspond a notre emploi. (Chaix-Ruy, 1957, p. 72)

Car le vétement n’est plus, semble-t-il, le symbole de I'étre de ’'homme,
comme le définit le Dictionnaire des symboles, mentionné plus haut. 11 est avant tout le
symbole du paraitre. Pirandello dévoile ainsi, par 'intermédiaire de son théatre, le
comportement hypocrite de ’homme. Selon le dramaturge, nous sommes tous des
hypocrites mais au sens étymologique du terme grec. Il exprime cette notion dans
sa piece, L’homme, la béte et la vertu, dans laquelle le professeur Paolino donne une
lecon sur le théatre et la vie a ses éleves :

Paolino: Dites-moi un peu: comment dit-on comédien, en grec? [...]
Comédien, en grec, se dit: Upocrités. Et pourquoi Upocrités? (A Belli)
Vous: que font les comédiens?

Belli: 1s jouent, me semble-t-il.

Paoline: [...] Et parce qu’ils jouent, on les appelle «hypocrites »? Vous
trouvez juste d’appeler hypocrite quelqu’un qui joue parce que c’est son
métier? 8’ joue, il fait son devoir! Vous ne pouvez pas I'appelez hypocrite! —
par contre, qui appelez-vous ainsi, de ce nom que les Grecs donnent aux
comédiens?

Giglio: Comme s’il comprenait tout a coup: ah! Quelquun qui fait semblant,
monsieur!

Paolino: Voila. Quelquun qui fait semblant, précisément comme un
comédien, qui fait semblant d’¢tre un roi, alors qu’il n’est quun pauvre
pouilleux: ou qui tient n’importe quel autre role. Quel mal y a-t-il a cela?
Aucun. C’est un devoir, un métier! — quand est-ce mal, au contraire? Quand
on n’est plus « hypocrite » de cette facon, par devoir, par métier, sur la scéne:
mais par plaisir, par intérét, par méchanceté, par habitude, dans la vie [...]

(Pirandello, 1977, p. 690)

Drailleurs le professeur applique lui-méme sa théorie dans la vie. Son
amante, Madame Perella, attend le bébé du professeur. Le capitaine Perella, bien
str, n’est pas au courant de la grossesse de sa femme, d’ailleurs depuis longtemps il

BDD-A21042 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:52 UTC)



Syhvia KUCHARUK 130

la délaisse. Le professeur cherche a tout prix a lui faire endosser cette maternité.
Pour cela il use un stratageme. Il aide Madame Perella a séduire son mari et pour
cela il change "apparence de son amante, afin de la rendre plus séduisante aux yeux
de son mari.

Paolino, commencant a la farder, a lui ombrer les joues, les yeux, la bouche,
avec une affreuse exagération: Voila, d’abord les joues, comme ¢a comme cal
Pour lui, qui ne comprend rien d’autre, il faut que tu sois comme une de ces
femmes qui comme ¢al La bouche maintenant! Ou est le rouge? Le voilal
[...] Les yeux, maintenant! Il faut que je te noircisse les yeux...montre-toi
maintenant | Mwse Perella, comme hagarde, est remise debout et montre son visage peint
affreusement, comme celui d’une prostituée de coin de rue. |...]

Mpmse Perella, aprés étre restée un moment en montre, comme un répugnant
pantin de foire, elle se leve et va se regarder dans le miroir du divan,
horrifiée [...] : Mais ce n’est plus moi ! il ne va pas me reconnaitre ! [...] Mais
C’est un masque horrible !

Paolino : Celui qu’il faut pour lui | (p. 725)

Cette scene ressemble beaucoup aux préparatifs des acteurs dans les
coulisses du théatre avant une représentation, sauf que la scéne est la maison de
Madame Perella et elle se prépare a jouer dans sa vie a elle. Le travestissement de la
femme, qui au quotidien est tres pudique, est tellement artificiel qu’il fait rire le
capitaine.

Perella: Mais qu’est-ce que tu fais? Il regarde du coté de sa femme. Qu’est-ce
que Cest? (découvrant comme elle est fardée et décolletée) Oh! Mais
comment? Toi? [...] Comment, comment est-ce que tu t’es barbouillée | Hal
hal ha! hal Une guenon! Une de ces guenons habillées qu’on voit sur les
orgues de Barbaries.... Ma parole! [..] mais dis donc! (il voit la poitrine
découverte) oh la lal Cette abondance! (se tournant vers M. Paolino)
Monsieur! Hal hal hal Vous n’étes pas ébahi, vous aussi, par ce magnifique
spectacle? (p. 727)

La présente analyse a bien démontré que pour Pirandello la vie n’est quun
théatre et que sa « philosophie du vétement» repose sur cette conception. Elle
n’aurait peut-étre rien d’exceptionnel, car cette idée ne vient pas de Pirandello,
mais Pirandello montre aussi les conséquences de cet état des choses, car la
frontiére entre le théatre et la vie s’efface. Premiérement, en tant que spectateur, on
ne sait plus distinguer la vérité de la fiction, ce dont nous avons parlé en analysant
Henri IV, Deuxiemement, en tant qu’acteur, on se perd dans la multiplicité des
roles joués et finalement on ne sait plus quel est son vrai visage, sa vraie
personnalité. Pirandello en parle dans sa piece intitulée Se #rouver. L’actrice Donata
Genzi se trouve prise au piege de son métier qui demande d’elle un engagement
profond. Or, elle s’est tellement dispersée dans tous les personnages qu’elle a

BDD-A21042 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:52 UTC)



131 La « philosophie du vétement » dans le théitre de Luigi Pirandello

incarnés sur scene qu'elle ne réussit plus a « se trouver », c’est-a-dire a trouver sa
propre identité. De plus, son entourage la considere comme quelqu’un qui
continue a jouer aussi dans la vie. D’ailleurs, elle avoue : «je suis chaque fois
comme le veut mon rdle, avec la plus grande sincérité ». Elle réalise avec stupeur
qu’elle répete dans la vie les mémes gestes faits sur scéne et, en conséquence, elle
aussi se sent jouer et ne pas vivre sa vie. Comme le constate N. Jonard : « sa personne
s'identifie a son personnage |[...] le masque devient le visage». (1997, p.158) La
situation devient tellement douloureuse pour elle-méme et surtout pour son amant que
ce dernier lui demande, 2 un moment donné, de quitter «tous les bagages des
vétements d’autruil» ce qui selon N.Jonard signifie «se séparer de tous les
personnages qui l'ont habitée, et de se délester du poids de son passé de
comédienne » pour devenir «aussi pure comme l'eau de la mer». (1997, p. 160)
Nous voici de nouveau face a la problématique du vétement, qui symbolise dans
cette picce le role joué.

Pour conclure cette analyse, nous soulignons que la « philosophie du
vétement » présente dans I'ceuvre pirandellienne concerne deux réalités : celle de la
vie et celle du théatre. Dans les pieces pirandelliennes que nous venons d’analyser,
on observe un certain vocabulaire lié au vétement qui devient équivalent du
masque, du déguisement, du jeu théatral, ce qui renvoie directement au théatre. En
utilisant ainsi le langage, Pirandello dévoile sa vision du monde: la vie est un
théatre, la société en est la garde-robe. L’homme en tant qu’étre social, pour
fonctionner dans une communauté, est condamné a ne jamais étre vrai et ne jamais
montrer son vrai visage. Il doit ajuster son role a la comédie des apparences que les
gens jouent les uns devant les autres. Les humains sont, d’une part, les acteurs (les
hypocrites) du spectacle qu’ils jouent devant les autres et, d’autre part, ils
constituent le public des autres, qu’ils regardent jouer sans en prendre toujours
conscience. Comme le masque cache le visage de I'acteur pour qu’il puisse jouer
son personnage, le vétement cache la vraie personnalité de chacun, pour lui
permettre de jouer la comédie des apparences dans la vie. Le masque devient ainsi
un attribut indispensable de la vie sociale. L’éparpillement de la personnalité en est
la premicre conséquence, son anéantissement en est la suivante. I’homme tend
tellement a paraitre, qu’il finit par ne pas étre. En devenant « mille », il devient
finalement « personne ». Il n’a qu’a jouer ses réles comme le font les personnages
de Pirandello dans les piéces analysées.

On peut donc constater que le vétement vu comme costume est le
symbole du paraitre, le signe extérieur du jeu des roles dans le théatre de la vie, et
C’est la problématique centrale de l'ceuvre pirandellienne qui, par le masque,
démasque la comédie des apparences des relations humaines.

BDD-A21042 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:52 UTC)



Syhvia KUCHARUK 132
Bibliographie

Andruszko, Ewa, 2011, « Glos kostiumu, czyli w co ubra¢ Hamleta », in Prace Komisji
Neofilologicznef PAU, .10, Krakdw.

Chaix-Ruy, Jules, 1957, Luigi Pirandello, Paris, Editions Universitaires.

Chevalier, Jean ; Gheerbrant, Alain, 1974, Dictionnaire des syniboles, Patis, Seghers.

Genot, Gérard, 1993, Pirandello, un théitre combinatoire, Nancy, Presses universitaires de
Nancy.

Jonard, Norbert, 1997, Introduction au théitre de Pirandello, Paris, PUF.

Pavis, Patrice, 1980, Dictionnaire du Théitre, Patis, Editions Sociales.

Pirandello, Luigi, 1977, Théitre complet I, Paris, Gallimard.

Pirandello, Luigi, 1951, Thédtre complet 111, Paris, Gallimard.

Sawecka, Halina, 1987, « L’opposition pirandellienne forme-vie et la dialectique sartrienne
ctre-paraitre », in Geerts,W., Musarra, F., Vanvolsem, S. (Ed.), Luigi Pirandello :
poetica ¢ presenza : atti del Convegno delle nniversita di 1ovanio ¢ Anversa, 13/16 maggio
1986, Leuven, Leuven University Press, 1987.

BDD-A21042 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:52 UTC)


http://www.tcpdf.org

