
13

L’Identité nationale et l’interculturel
à l’époque de la mondialisation

Anna BONDARENCO
annabondarenco@yahoo.fr

Université d’Etat de Kichinev (République de Moldavie)

Abstract: The relationship between intercultural and national identity, it is the
problem of ego, the self, the meeting of two or more different cultures in the same social
space, the acceptance or non-acceptance of the Other. Therefore, we set out to examine
this relationship, its impact on the host identity on the one hand, and the identity of the
emigrant, on the other hand, we are pressing on the role of time in the interaction bet-
ween constancy and variability of identity, on the quantitative and qualitative dimension
of the analyzed entity.

Keywords: identity, culture, other, constancy, variability.

1. L’INTERCULTUREL ET L’IDENTITÉ NATIONALE, PROBLÈME PLU-
RIDISCIPLINAIRE

La relation entre l’interculturel et l’identité nationale, c’est le pro-
blème du Moi, du soi-même, de la rencontre de deux ou plusieurs cultures
différentes dans le même espace social, de l’acceptation ou de l’inaccep-
tation de l’Autre. C’est pourquoi, nous nous sommes fixé pour objectif
d’examiner cette relation, son impact sur l’identité d’accueil, d’une part,
et sur l’identité de l’émigré, d’autre part, en nous appuyant sur le rôle du
temps dans l’interaction entre la constance et la variabilité de l’identité,
sur la dimension quantitative et qualitative de l’entité analysée.

Le phénomène de l’interculturel suscite l’intérêt des sociologues,
des ethnologues, des philosophes, des anthropologues, des psychologues,
des linguistes et certainement des didacticiens. Il a transcendé le domaine
ethnographique, anthropologique, social pour se transformer en problème
politique dans un nombre considérable de pays, dont le dernier pour les
Européens, est l’Ukraine.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

14

L’identité nationale se présente, dans la vision des sociologues,
comme une construction sociale de caractère idéologique et culturel, bâtie
durant l’histoire d’une communauté sociale, et permettant à tout individu
de répondre à la question «Qui suis-je en qualité de citoyen appartenant à
une communauté nationale ?» L’identité nationale reste l’entité fonda-
mentale sur laquelle s’appuient l’existence et les formes de manifestation
de l’être humain; elle est en outre le pilier sur lequel se tient la nation et
s’avère être un outil politique de premier ordre. Aujourd’hui, la dimen-
sion politique de l’identité nationale s’affirme d’une manière évidente,
incontestable.

L’entité qu’on analyse constitue un ensemble de relations, celles-ci
révélant les rapports avec l’Autre en tant que semblable, et la relation du
moi avec l’Autre, ces deux relations différant l’une de à l’autre.

L’analyse de l’identité conduit à aborder le problème du rapport
entre «le semblable et le différent». Dans les études philosophiques on ex-
amine surtout l’identité personnelle, dans les études sociologiques on at-
tache, entre autres, une grande importante à la dimension nationale de
l’identité. En règle générale, on distingue les types suivants d’identité:

  l’identité comme relation d’un être à lui-même dans différents dé-
lais de temps: identité numérique, le fait d’être Un, le même dans le sens
d’unique et à la fois pluriel dans des délais de temps différents, ceci im-
pliquant la persistance des deux dimensions, quantitative et qualitative, dans
la structure de l’identité;

  l’identité considérée comme l’ensemble des traits de caractère
d’un sujet déterminant son devenir personnel: identité personnelle;

  l’identité considérée comme composée de «l’un» et du «plu-
sieurs» à la fois, voire tous, dans le même espace et dans différents temps.
Elle se conçoit alors comme l’ensemble des comportements, dans la pra-
tique des us et de coutumes, qui sont communs à tous les individus ap-
partenant à une nationalité, donc des comportements qui se ressemblent
malgré quelques variations: identité nationale.

  on parle également d’identité pour désigner l’appartenance de
plusieurs êtres à une même espèce: identité spécifique.

2. L’INTERCULTUREL ET L’IDENTITÉ NATIONALE DANS LE MÊME
ESPACE SOCIAL, LES INTERROGATIONS QUE SUSCITE LEUR CO-EXIS-
TENCE

Vu la nature complexe de la catégorie de l’identité, y compris de
l’identité nationale, vu les problèmes qui se posent lorsqu’une identité na-
tionale interagit avec une autre identité nationale, celle d’un émigré, nous
nous sommes interrogés sur les problèmes suivants:

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

15

  Que se passe-t-il, en effet, lorsque deux ou plusieurs cultures se
rencontrent, du fait qu’un émigré porteur de sa culture d’origine se voit
contraint de s’adapter à un contexte social nouveau dans lequel il inté-
grera, ou non, sa culture d’origine?

  Le plus souvent, mais pas toujours, il vit, en s’alimentant des
deux cultures, ce qui peut l’amener en pratiquant la culture de la terre
d’accueil à perdre progressivement la sienne, même s’il la préserve au
fond de sa conscience et si la mémoire de son corps même garde trace des
habitus de sa culture d’origine.

  S’il préserve certains indices de sa culture d’origine, quelle est la
nature de la situation sociale et des contacts humains qui déterminent l’é-
mergence des signes identificatoires de son identité nationale d’origine?

  Quel est le critère déterminant de l’acquisition des nouvelles pra-
tiques culturelles, ou la préservation de son identité nationale? Ce critère
est-il déterminé par le seul processus rationnel d’adaptation, ou est-il con-
ditionné par des réactions essentiellement psychologiques?

  Quels peuvent être, au niveau des codes langagiers et autres, les
effets perlocutoires des nouvelles pratiques langagières, sociales et cultu-
relles sur la personnalité de l’immigré? Quels effets la relation entre l’au-
tochtone et l’émigré a-t-elle dans la pratique pour l’un comme pour
l’autre?

  Quel est le contenu de la compétence pluriculturelle qu’on devrait
construire chez le public migrant, et chez les élèves, qu’ils soient migrants
ou autochtones?

3. LE FONDEMENT THÉORIQUE DE L’ÉTUDE

Cette matière à réflexion a conditionné notre besoin de nous référer
à des points de vue différents exprimés par certains penseurs sur le sujet:

 A celle de Friedrich Ludwig Gottlob. Frege, sur la nature trans-
cendante du même, sur une relative indétermination de l’identité. Frege,
avant tout mathématicien, s’est intéressé à la philosophie du langage
(Über Sinn und Bedeutung, 1892). Sa démarche lui a permis d’affirmer
que la représentation est une unité mentale subjective et individuelle,
alors que le sens peut être la propriété commune à plusieurs sujets (base
de la possibilité de communiquer et du transfert des données culturelles).

 A la conception empirique de D. Hume, à ses idées sur la relation
entre identité et temps, sur la constance dans le temps du soi-même en
dépit des différences du temps, sur l’interaction entre unicité et pluralité.
Philosophe et spécialiste du droit, Hume, sans être mathématicien, était
cependant marqué par les mathématiques: il considère deux grandes caté-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

16

gories de relations, les relations dépendant uniquement de la comparaison
entre les idées, et les relations dépendant de la confrontation avec l’ex-
périence.

 A la vision d’Edgar Morin, sociologue spécialiste de la comple-
xité, qui applique aussi le principe de l’invariabilité et de sa persistance à
travers le temps, et ce malgré les changements, la variabilité. Il développe
l’idée de la constance dans le temps du soi-même, mais aussi de celle des
unités physiques, géologiques, biologiques, permettant à l’homme de con-
tinuer à vivre sur la terre.

 A Paul Ricœur et les idées qu’il exprima sur l’identité person-
nelle, sur la permanence du soi-même dans le temps, sur le concept d’id-
entité narrative. L’homme reconnaît le sens de la vie dans l’emploi des
métaphores en poésie, dans l’emploi symboliques des images et des signi-
fications habituelles, usuelles qui éclairent son existence.

 A Emmanuel Kant dont les idées sur la notion de «personne»,
sur le pouvoir de l’être humain de posséder le Je dans sa représentation
ont constitué une base sur laquelle nous avons appuyé notre réflexion
[11]. Cette idée de Kant est en quelque sorte une réponse à l’idée de
Frege, qui affirmait l’indétermination de l’identité.

Les idées de Hume sur l’identité personnelle ont permis à P. Ricoeur
de fonder la théorie de la mêmeté, de l’ipséité et de l’altérité.

Dans l’interprétation de l’interculturel, nous nous référons aux deux
conceptions de la culture définies par P. Bourdieu, la conception «sa-
vante» et la conception «anthropologique». La culture «savante» est re-
présentée par les valeurs créées par des scientifiques, écrivains, peintres,
musiciens, architectes, etc., la deuxième conception, anthropologique,
comporte l’ensemble des pratiques sociales, des manières de vivre d’une
société, l’ensemble des us et des coutumes (théorie de l’habitus) [4].

Selon S. Regoud, «La deuxième conception ne paraît guère poser de
problèmes spécifiques en termes d’articulation entre culture et politique:
l’ensemble des “us et coutumes” d’une société, façonnée par l’histoire, le
territoire, langue, la religion... participe génériquement, de la culture de
ladite société, qui peut, indifféremment, manifester ou non des signes dé-
mocratiques.» [14, p. 29]. La conclusion à laquelle arrive l’auteur est la
suivante «La culture n’y paraît guère dissociable de l’identité «politique»
des groupes concernés» [14, p. 29].

Dans ce cadre d’idées, R. Gevaert, didacticien belge, démontre, sur
l’exemple des supports didactiques, la dépendance du système éducation-
nel des pays de l’UE de la politique culturelle des institutions de l’UE.
L’auteur constate le processus de la transformation des diverses politiques
industrielles, agricoles et monétaires des états de l’UE en politiques com-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

17

munes, celles-ci ayant soumis les objectifs nationaux à des directives
communes européennes. Les systèmes juridiques nationaux des pays, les
divers droits pénaux, civils, commerciaux, et financiers nationaux, selon
le didacticien, à leur tour se conforment au droit européen [8, p. 29].

Dans la vision de R. Gevaert, les politiques de la culture et de l’en-
seignement secondaire des institutions de l’UE subissent l’unification eu-
ropéenne. Les tentatives d’unification, voire des supports didactiques, au-
raient dû être mises en place par la fabrication des manuels européens
communs d’histoire et de géographie [8, p. 29]. Dans les conditions de
l’unification de l’enseignement de l’histoire, au niveau du secondaire des
pays de l’UE, quelle formation pourrait recevoir les élèves, les collégiens,
les lycéens, sur les histoires de leurs pays respectifs et sur leurs relations
avec les autres histoires, et, par suite, quelle formation donnerait-on aux
futurs citoyens de chaque pays en même temps qu’aux citoyens européens?

4. LA CATÉGORIE DE L’IDENTITÉ, SA DÉFINITION

Dans les travaux des philosophes, des sociologues, l’identité est qu-
alifiée comme étant une entité plus abstraite que celles des oppositions
catégorielles: "…sa généralité et son abstraction sont encore plus élevées
que celles des oppositions catégorielles" [6, p, 754]. À côté du concept
d’identité, du moi, du même, se caractérisant par leur abstraction, on pour-
rait situer les notions de temps, d’événement, d’action, d’entité, qui se ca-
ractérisent aussi par un haut degré de généralité, quoiqu’on ait une repré-
sentation mentale sur ces entités.

Les difficultés de la définition de l’identité et son rapport à l’inter-
culturel s’expliquent par sa complexité, dont un des motifs serait celui de
l’ensemble des rapports que suppose cette entité:

  le rapport de l’unique, du Moi à soi-même dans différentes situa-
tions et à des moments différents, la différence d’espace et de temps gé-
nérant d’autres Moi ou des Alter Ego;

  le rapport de la «structure profonde» du Moi, à la structure pro-
fonde du Moi d’autres individus représentant la même identité nationale;

  le rapport entre le Moi, tout ce qui constitue sa nature individuelle
et le socioculturel de la communauté sociale dont fait partie le Moi, d’une
part, et le culturel d’un Autre, d’un émigré, d’autre part;

  le rapport de l’unique au culturel d’un ensemble d’individus prati-
quant et représentant des cultures différentes.

Parmi les facteurs qui déterminent cet ensemble de corrélations,
dont la liste n’est pas fermée, celui du temps et de l’espace a une im-
portance évidente pour l’explicitation du contenu et de la complexité de

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

18

l’identité, les catégories citées déterminant la préservation ou l’efface-
ment de l’identité nationale à travers le temps.

Selon G. Frege, le même appartient à des transcendantaux [7]. Cette
spécificité du caractère transcendantal de l’identité suppose l’intervention
des facteurs extérieurs qui pourraient l’expliciter l’espace, le temps inter-
vienant et selon la vision des philosophes, des sociologues «…il y a une
difficulté intrinsèque à saisir l’identité, sur les plans les plus divers –lo-
gique et métaphysique, psychologique, anthropologique…» [6, p.754]. La
difficulté de saisir l’identité à différents niveaux s’explique de la façon
suivante, selon G. Frege: «Puisque toute définition est une identité, l’iden-
tité elle-même ne saurait être définie» [7].

Le caractère indéfinissable de l’identité fait penser à l’existence
d’une série de concepts qui ne se prêtent pas à être définis, comme par ex-
emple: le temps, l’action, l’événement, la chose, etc. Dans cette optique,
J. Austin écrit que les lexèmes «même», «réel» ou «entité» sont des mots
dont l’usage négatif est plus facilement repérable que leur emploi directe-
ment assertif [3]. La difficulté pour définir de telles entités s’explique
parce qu’on ne trouve pas d’équivalent linguistique pour expliciter leur
contenu sémantique.

La définition, étant une identité, comporte assez souvent une am-
biguïté, bien que le lexicologue, en construisant une définition, prenne en
compte les compétences linguistiques des destinataires. Il recourt à un
signifiant synonymique, dont la signification devrait être connue. En se
substituant au lexème de départ, il actualise la plupart des propriétés inhé-
rentes à l’entité de départ, celles-ci assurant l’explicitation du contenu
conceptuel d’une entité.

Néanmoins, dans nombre de cas, le lexicologue ne trouve pas de
substitut lexical du nom à définir et il recourt alors à d’autres outils, tours
linguistiques, voire à d’autres signes sémiotiques, par exemple, à des
signes iconiques.

P. Ricœur définit, l’action comme «ce qui fait arriver» et l’événe-
ment comme «ce qui arrive» [16]. L’auteur ne dispose pas d’un autre le-
xème, comportant dans sa structure sémantique les propriétés de l’action,
ce qui l’oblige à employer le tour pronominal ce qui. La signification de
cet explicitatif devrait être identique à celle du nom «action» ou «événe-
ment», mais elle est vidée de sa signification. Suite à ceci, la valeur sém-
antique indéterminée de ce tour ne répond pas à l’attente du destinataire.

Les entités citées sont à tel point connues pour chacun de nous, que
leur explicitation serait redondante. À notre avis, c’est le caractère exis-
tentiel de l’identité qui enlève le besoin de la définir au moyen des outils
linguistiques.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

19

À part ceci, la difficulté de définir l’identité ou d’autres notions de
ce genre a pour motif le fait qu’elles sont des évidences, et suite à ce ca-
ractère, elles ne se prêtent pas à la définition. Elles n’ont pas besoin d’être
définies parce qu’elles se soumettent à la l’ensemble des phénomènes de
notre perception, et plus particulièrement la perception visuelle, celle-ci
démontrant le caractère réel de l’objet perçu par un sujet conscient, et non
pas par un sujet rêvant… Nos perceptions, nos représentations psychiques,
nos sensations ont pour appui des évidences existentielles.

Serait-ce pour cette raison que Saint Augustin, en réfléchissant sur
la catégorie du temps, avait témoigné au lecteur: «Qu’est-ce donc le temps?
Si personne me le demande, je le sais; mais si on me le demande et que je
veuille l’expliquer, je ne le sais pas» [17, p. 264].

5. LE TEMPS, GÉNÉRATEUR DES DIFFÉRENCES ET MAR QUEUR DE
LA CONSTANCE DANS LA STRUCTURE DE L’IDENTITÉ, LEUR COEXIS-
TENCE ET LEUR IMPORTANCE POUR LA CONTINUITÉ DE L’IDENTITÉ

Comme l’observation d’un objet ou d’un individu humain, afin
d’identifier leur caractère particulier, livre un produit, une impression,
une image chaque fois différente par rapport à l’image antérieure, D.
Hume considère que cette différence devrait générer une diversité et pas
une identité. Par l’affirmation «chaque fois» on a en vue l’importance de
l’intervention du temps, des différences de temps dans la perception de
l’objet et de la production d’une image similaire et pas identique.

En s’interrogeant sur l’existence du Moi, derrière l’unité et l’uni-
cité, le philosophe affirme: «…l’illusion de l’identité est engendrée par le
temps» [10]. Par cette assertion le philosophe explicite le motif pour
lequel il est difficile de définir l’identité, c’est le temps qui crée une
illusion sur l’identité, qui en crée donc une idée peu claire en produisant
des variations dans cette identité même. C’est pourquoi selon Hume «…il
nous faudra nous demander ce qui nous fait attribuer aux objets l’unité
qualitative de leurs déterminations et une existence continue dans le
temps» [10]. Selon le philosophe, l’attribution à un ensemble d’objets de
la propriété «d’unité qualitative», demande que soit déterminée la nature
des facteurs qui pourraient l’expliciter, et définir les modalités d’action
des facteurs assurant sa continuité.

Nous considérons que l’on construit une unité qualitative de l’iden-
tité par la complémentarité ou par la conjugaison de ce qu’il y a de parti-
culier, de singulier dans l’individu avec ce qu’il y a de commun au niveau
socioculturel pour les membres d’une communauté sociale: les us et les
coutumes qu’on pratique, qu’on respecte, les normes de comportement, la

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

20

manière de faire, de dire et d’être de tous ceux qui constituent une unité
qualitative ou une unité nationale.

En même temps, Hume trouve qu’en dépit des différences dues au
temps, l’objet demeure le même: «Dire d’un objet qu’il est identique à soi
signifie qu’un objet existant à un moment demeure le même à un autre
moment» [10]. Cette idée permet d’insister sur l’inchangeabilité relative
de l’objet, sur la préservation de ce qui constitue son essence, l’essence de
l’unité qualitative d’une personne, de son caractère, de ses traits phy-
siques, psychologiques, psychiques, des valeurs morales formées et de
celles acquises à travers le temps dans le même espace social. Malgré l’é-
coulement du temps, l’être humain devrait demeurer le même, préserver
le fondement moral, culturel, qui constitue le critère de son existence et
de sa continuité. Demeurer le même malgré les différences liées à l’action
du temps reste le facteur déterminant de l’unité dans l’identité.

La condition de la durabilité du soi-même est désignée par Hume
par le terme de constance, envisagée comme ressemblance:

«Cela est dû à la constance et à la cohérence des perceptions. La
constance, c’est-à-dire, la ressemblance des impressions relatives à un
certain objet en des moments différents, nous amène à imaginer que cette
ressemblance s’enracine dans une seule et même chose, et représente une
véritable identité; et la cohérence des impressions, pour sa part, fait que
nous nous autorisons à remplir, par des perceptions non effectivement
perçues, les intervalles dans l’observation d’un objet et à déclarer cet
objet comme doté d’une existence continue» [10].

La différence liée à l’enchaînement des séquences temporelles, du-
rant l’existence de l’objet, ne devrait pas apporter des modifications de
fond à l’identité, particulièrement à l’unicité de la personne. Elle ne de-
vrait pas avoir de pouvoir sur le "continu" de l’existence de l’identité de
l’objet, car, dans le cas contraire, l’objet ne serait pas identifiable. C’est la
constance qui assure l’existence continue de l’objet.

Ce qui ne veut pas dire que le philosophe ne reconnaisse pas les
changements qui interviennent avec le temps dans notre identité. Il parle
alors de «la ressemblance des impressions relatives à un certain objet».
L’objet change, mais ces changements ne portent pas atteinte à la con-
stance du fondement de l’identité, y compris du Moi, de notre mêmeté.

Néanmoins, l’idée que la ressemblance, «s’enracine dans une seule
et même chose» crée «l’illusion d’une véritable identité», selon Hume.
L’illusion de la véritable identité est motivée par la différence qui existe
entre les images, les impressions qu’on se fait sur une chose dans les dif-
férents moments de sa perception. La faculté psychique de l’individu,
notre perception ne produit pas chaque fois la même image de la chose;

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

21

elle enregistre les propriétés identiques, donc déjà remarquées antérieu-
rement, auxquelles s’ajoutent des différences nées dans l’instant du pré-
sent. D’où les différences entre les les images construites à l’instant t et
celles construites à l’instant u. La persistance des différences démontre
l’aptitude de notre cerveau à découvrir du nouveau chaque fois qu’il
considère et reconsidère la structure interne du même objet.

La ressemblance relative entre les images laissées par le même ob-
jet, en reproduisant l’image formée, produit chaque fois quelque chose
qui est à la fois identique et différent par rapport à l’image antérieure. En
revanche, si à la place du cerveau humain nous mettons en action une
intelligence artificielle, celle-ci reproduit l’objet dans son intégrité en pré-
sentant chaque fois une image identique de cet objet, qu’elle ne fait que
copier, ce qui n’est pas un défaut en soi car sur le plan technologique nous
avons souvent besoin d’objets absolument identiques. Ainsi, l’intelligence
humaine se distingue de l’intelligence artificielle par sa faculté de décou-
vrir et de produire dans l’objet.

Le problème de l’identité ou de la ressemblance existant dans une
seule et même chose a fait l’objet d’études de la romaniste russe N. Arou-
tionova. En analysant les principes de la constitution de la signification
identificatoire, les types des situations de l’identification, et les spécifi-
cités logico-sémantiques de la phrase simple assertant l’identité (SN1
copule être SN2), la linguiste s’interroge sur l’identité ou la ressemblance
de ce que l’on désigne par la même chose [1, 2].

La ressemblance des impressions relatives à un objet, l’illusion
d’une véritable identité, affirmation de Hume, ne permettent pas de con-
clure que la constance des propriétés ne perdure pas, bien au contraire, car
la constance et la différence coexistent, se rejettent en même temps elles
s’appellent, se fusionnent dans un tout formant une unicité. Hume écrit à
ce sujet:

«L’identité se rapporte, en effet, à l’existence dans le temps et à la
variation (comment déterminer une permanence à travers et malgré le
changement ?) et elle présuppose aussi l’unité qualitative: le même s’op-
pose au différent…» [10]. Par cette affirmation, l’auteur soutient l’idée de
l’unité qualitative de l’identité malgré la variation, les variations s’ajou-
tant à l’unité du même.

Nombreux sont les philosophes qui constatent le rôle du temps dans
les changements qu’il apporte à la structure interne de l’objet. La cons-
truction d’une impression, d’une image sur l’objet, l’identification de ce
qu’il y a d’identique et de différent dans le même individu humain, rap-
porté à un autre, lui semblable, se fait dans des délais de temps différents.
Bergson aborda la question de l’un et du multiple à partir de la définition

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

22

du nombre dans le chapitre III de l’Essai sur les données immédiates de la
conscience, chapitre où il traite «De la multiplicité des états de conscience
– L’idée de durée»1.

Pour P. Ricœur, qui avait lu l’Essai sur les données immédiates de
la conscience2, n’hésita pas à aborder le problème de l’identité, qui ne
peut être expliquée que par le seul prisme de la catégorie du temps:
« …une problématique entière, à savoir celle de l’identité nationale qui ne
peut précisément s’articuler que dans la dimension temporelle de l’exis-
tence humaine» [16, p.138].

En examinant l’identité personnelle, P. Ricœur définit la notion de
caractère et souligne la permanence dans le temps et la continuité
ininterrompue des traits distinctifs de l’individu humain: «J’entends ici
par caractère l’ensemble des marques distinctives qui permettent de ré-
identifier un individu humain comme étant le même. Par les traits des-
criptifs…, il cumule l’identité numérique et qualitative, la continuité in-
interrompue et la permanence dans le temps. C’est parce qu’il désigne de
façon emblématique la mêmeté de la personne» [16, p.144].

La détermination de l’identité d’une personne s’effectuant au moy-
en de l’identification et de la réidentification du même, suppose la recon-
naissance de la même chose deux fois, n fois, expression de Ricœur. Le
syntagme «deux fois, n fois» explicite la dimension quantitative de l’iden-
tité, le rôle du temps dans son explicitation et surtout son importance pour
la réidentification, «d’un individu comme étant le même». La reconnais-
sance du même est déterminée par sa permanence ou sa constance dans
le temps.

Dans ce cadre d’idées, P. Ricœur considère que «Le problème de
l’identité personnelle constitue à [ses yeux] le lieu privilégié de la con-
frontation entre les deux usages majeurs du concept d’identité …d’un
côté identité comme mêmeté, …de l’autre l’identité comme ipséité…»,
cette dernière n’étant pas la même» [16, p. 140].

«C’est avec la question de la permanence dans le temps que la con-
frontation entre nos deux versions de l’identité fait pour la première fois
véritablement problème» [16, p. 140]. Selon le philosophe, les implica-
tions temporelles apportent de la clarté entre la mêmeté et l’ipséité, mais
il ne faut pas oublier qu’il considère le problème du temps comme une
aporie….

                                                          
1 Henri Bergson, Œuvres, PUF, Paris, 1963, pp. 51-92.
2 Ricœur fait figurer le nom de Bergson dans la bibliographie de son ouvrage

Temps et récit. Tome 3 – Le temps raconté, et cite l’Essai sur les données immédiates de
la conscience.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

23

Le Temps ne serait pas Temps, s’il n’y avait d’unité du Moi, de
l’objet sur lequel il exerce son influence et le modifie. L’interaction entre
le Moi et le Temps s’exprime par ce fait que le moi porte en lui et avec lui
le temps, avant tout le Présent et le Passé. C’est la loi naturelle qui régit le
rapport entre le nouveau et l’ancien dans l’unité.

Le temps s’avère le facteur modificateur de l’identité en générant
des variations, des versions de l’unique, de l’unicité. C’est ici qu’inter-
vient le numérique de l’identité: variantes du moi-même, suite aux chan-
gements apportés par le temps. Le pluriel du nom «variantes» n’est autre
chose que les différences persistant dans l’identité, toutes les deux, se
trouvant en relation de co-existence et de confrontation. Ce serait pour
cette raison que P. Ricœur affirme: «La mêmeté est un concept de relation
et une relation des relations» [16, p.140].

6. LE MOI, SA STRUCTURE LE SOI-MÊME, ET SON IMPORTANCE
POUR L’IDENTIFICATION DE L’INDIVIDU HUMAIN

La complexité de la détermination de l’identité est conditionnée,
d’une part, par la coexistence de l’identique et des différences dans la
structure de cette entité, d’autre part, par le fait que l’identité comporte un
ensemble de propriétés qui caractérisent uniquement une personne ou un
objet et des caractéristiques culturelles uniques, propres à une seule com-
munauté sociale à laquelle l’individu appartient. Ces dernières rendent
l’individu ou les membres d’un Tout, aux yeux de celui qui les observe,
différent par rapport à une autre société.

Par conséquent, dans la structure de l’unité qualitative du Moi il y a
deux composantes fondamentales:

  celle de l’unicité de l’objet, dans le sens d’être unique, singulier,
particulier, individuel;

  celle qui se rapporte aux propriétés qui viennent dans le temps et
dans l’espace, ou celles que l’individu s’approprie à travers le temps.

La dernière est un acquis intellectuel, culturel de l’être humain, la
première tient des traits distinctifs d’un individu au niveau physique, psy-
chologique, intellectuel. Ils constituent la «structure profonde» de l’unité
qualitative du Moi. L’unicité de l’unité qualitative sert de fondement pour
incorporer de nouvelles propriétés, de nouvelles pratiques culturelles du
pays d’accueil d’un émigré. Prises ensemble, elles assurent la continuité
de l’être humain, de son identité nationale et la coexistence des diffé-
rences culturelles. 

Quant à l’interculturel de l’émigré, il doit ajouter à sa «structure
profonde» et à sa culture d’origine des différences qui, dans nombre de

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

24

cas, ne s’accordent pas avec ses pratiques culturelles, avec ses habitudes
et ses stéréotypes de vie. On pourrait citer en qualité d’exemple, la situ-
ation des Syriens émigrés dans un pays de l’Occident, dont le psycho-
logique et le psychique demandent qu’ils pratiquent ce qui est enraciné en
eux, leur religion, leurs traditions, etc. Ils devraient abandonner ce qui est
«sien», ce qui constitue le soi-même et se former à d’autres modes de vie,
modes de faire, d’être, de maîtriser un autre moyen de communication, en
fin de compte, ils doivent accepter le particulier de l’individuel culturel de
la terre d’accueil.

Au nom de l’intégration sociale, la majorité des émigrés s’appro-
prient ce qu’il y a de propre au niveau culturel aux autochtones. Les Eu-
ropéens s’adaptent et acceptent l’apprentissage et la pratique au quotidien
de la culture des autochtones, quant aux émigrés musulmans, côtoyant le
culturel du contexte social d’accueil, ils continuent à pratiquer et à pré-
server l’unité qualitative de leur identité, leur soi-même.

Les représentants du monde arabe, pratiquant la religion musulmane,
préservent leur soi-même en toute circonstance. À titre d’exemple, on
pourrait citer le port du foulard dans le contexte français par les femmes
musulmanes dans des lieux publics, voire à l’école. Certains étudiants
arabes, faisant leurs études dans des universités françaises, pratiquent par-
fois les cinq prières en profitant de tout espace libre dans les locaux d’une
université ou sur le campus universitaire.

Installés en Moldavie, les hommes musulmans, mariés à des femmes
moldaves, les obligent à se convertir à l’Islam, à porter le foulard et tout
le vestimentaire que portent les femmes musulmanes.

Les derniers événements tragiques, barbares, produits à Paris par
des islamistes fondamentalistes, démontrent d’une manière manifeste la
cruauté à laquelle les islamistes sont aptes à agir au nom de leurs normes
religieuses. Un petit nombre de musulmans cependant, installés sur une
terre étrangère, s’approprient la culture de la terre d’accueil dans son in-
tégrité.

L’attitude du Moi d’accueil est aussi différente, mais s’agissant de
la France, le peuple français dans la majorité des cas n’a pas rejeté la
culture des émigrés, et l’a même tolérée, et acceptée. Néanmoins, la radi-
calisation des Français d’origine musulmane et leur intégration dans des
formations djihadistes posent au niveau international nombre de pro-
blèmes de différents genres, et tout particulièrement le problème de l’édu-
cation.

Néanmoins, la culture de l’émigré, représentant aussi une unicité et
une unité culturelles par rapport à l’identité de la terre d’accueil, est sou-
mise aux changements. Chez certains émigrés, elle se perd au cours des

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

25

années, mais chez les personnes âgées, la culture d’origine est préservée,
elle perdure, quel que soit le contexte social, le milieu social.

La cohabitation de deux ou plusieurs cultures dans tous les con-
textes sociaux, y compris dans celui de la Moldavie, permet de faire une
comparaison entre le soi-même et le social du sien et le soi-même de l’autre,
de prendre conscience de la valeur, de l’intérêt que présentent l’intercul-
turel, le social de l’Autre, y compris avec ses traditions économiques,
politiques et religieuses. C’est une source de connaissances et d’enrichis-
sement des représentants des deux cultures.

Les spécificités citées du Moi, de la structure de son unité qualita-
tive, se présentent comme une espèce d’habitat qui comporte le particulier
inné ou ce qui avait été génétiquement transmis, les valeurs formées et
l’acquis. L’inné est envisagé comme invariable, l’acquis comme variable.
La dernière composante du Moi implique des délais de temps pour que
l’émigré intègre des pratiques sociales, des comportements différents, etc.
Le social, en tant que constituant de l’unité qualitative, rapporte l’individu
aux autres, à ses semblables, partageant le même territoire, la même langue,
les mêmes habitudes vestimentaires, identiques dans leurs grandes lignes.
L’unité qualitative de l’identité, en quelque sorte constante, rend l’être
humain individuel. L’individuel, l’unique joint au social, au commun con-
stituerait une autre unité qualitative, celle de l’identité nationale, du moins
culturelle.

Le Moi, c’est l’unique, le même, il reste relativement inchangeable
à certains niveaux même, à travers le Temps et en dépit du temps.

S’il n’y avait que de l’unique dans son genre parmi les uniques
d’une espèce, il n’y aurait pas d’opérations psychiques, telles que: catégo-
risation, classification, identification, individualisation, généralisation, ca-
ractérisation, etc. Ces opérations psychiques seraient irréalisables, parce
que le monde serait homogène. L’individu, le monde ne ressentiraient pas
le besoin d’identifier, de déterminer, de porter un jugement de valeur sur
un sujet, puisque celui-ci serait automatiquement identique à l’autre.

En suite de quoi l’existence et la continuité du monde ont besoin
des différences. C’est grâce à l’existence des différences qu’on reconnaît
l’autre, qu’on l’on l’identifie autre, différent du moi-même et des autres.

Le célèbre «cogito ergo sum» (Je pense donc je suis.) de Descartes
lui permet d’assurer qu’il énonce une indiscutable vérité: «pour penser, il
faut être» (in Discours de la méthode). Ce faisant, alors qu’il tenait à af-
firmer la priorité de l’âme sur le corps, il affirme en même temps une
conception existentielle du moi qui lui est très personnelle, très singulière,
mais en même temps évidente au point qu’elle fut sans cesse citée dans
les siècles qui suivirent. Cette remarque personnelle, individuelle, fut

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

26

ainsi reconnue par un très grand nombre et finit par être considérée com-
me relevant de la pensée et la culture universelles.

7. L’EXISTENCE DE L’UN DANS UN TOUT ET D’UN TOUT DANS
L’UN, DE L’UNICITÉ ET DES DIFFÉRENCES DANS UNE UNITÉ

En réfléchissant sur la coexistence de l’identique et des différences
dans la même unité, celle-ci localisée dans le même espace et située dans
le même temps social, N. Dittmar s’interroge: «Comment les ressembl-
ances et les différences sont-elles possibles dans un même espace-temps,
dans la co-présence de l’humanité à elle-même? Cette interrogation de
Dittmar est suivie d’une autre: – «Comment faire pour que le Tout soit un
et que chaque être soit un en soi-même?», Comment préserver son iden-
tité sans rejeter celle des autres? Comment penser les différences cultu-
relles et l’unité du genre humain selon une logique inédite, la logique in-
terculturelle?» [5]

L’expression du philosophe faire que le Tout soit un suppose l’iden-
tification de la condition qui assure l’unité d’un Tout, d’une communauté
sociale dans un contexte mondialisé où tout contexte social se caractérise
par une diversité d’identités nationales. Le Tout est conçu comme unité
discontinue, formé d’éléments structuraux, elle traduit le côté quantitatif
de l’identité, l’unicité relève plutôt du côté qualitatif de cette entité.

La deuxième partie de l’interrogation de N. Dittmar que chaque être
soit un implique le concept d’unicité, chaque être restant soi-même, pré-
servant ce qui le rend singulier, individuel dans son genre et à la fois évé-
nementiel. L’unicité, se présentant comme notion caractérisée par sa con-
tinuité dans le temps, rapportée à l’identité nationale, désigne ce qui
marque une nationalité et la distingue des autres nationalités.

Pour répondre à l’interrogation de N. Dittmar que chaque être soit
un en soi-même nous nous sommes référées à E. Morin, qui s’est penché
sur le problème de la préservation du soi-même, côtoyé par des dif-
férences.

En constatant la crise des concepts clos et des explications méca-
niques, linéaires, strictement déterministes, E. Morin écrit: «Nous com-
mençons à comprendre l’insuffisance des conceptions réductrices qui noi-
ent le tout dans les parties qui le constituent ou qui noient les parties dans
le tout qui les englobe. Nous devons considérer l’un dans le multiple et le
multiple dans l’un, sans que l’un absorbe le multiple et que le multiple
absorbe l’un. Nous devons concevoir l’association complexe, qui est faite
non seulement de complémentarités, mais aussi de concurrences et d’an-
tagonismes, et comprendre que tout phénomène en devenir requiert, pour

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

27

sa compréhension, l’association complexe de l’ordre, du désordre et de
l’organisation» [13, p. 26].

Par ces idées ce grand penseur contemporain explicite la dépen-
dance de l’un au multiple et réciproquement, l’existence de l’un dans le
multiple et celle du multiple dans l’un. C’est une structure complexe qui
concerne l’un et le multiple pris individuellement, mais aussi pris dans
leur coexistence dont on ne peut les dissocier. L’un, comme entité con-
tinue, est envisagé en même temps comme multiple, comme entité dis-
continue, les deux constituant une unité. Il est impossible de concevoir ou
de penser l’objet «être humain» uniquement comme une unicité, il faut
que cette dernière existe aussi sous la forme d’unité. Autre processus dé-
crit: l’existence de deux types de rapport qui se forment entre l’un et le
multiple, celui de complémentarité et de contradiction, loi générale de
l’évolution, quel que soit le phénomène ou l’entité. Morin crée alors le
concept de matrie, c’est-à-dire d’une unité entendue à la fois comme unité
physique, géologique, biologique et humaine qui devrait permettre à
l’homme de continuer à habiter la terre. On rejoint alors les problèmes de
l’écologie, et le philosophe n’hésite pas à rénover, ou réactualiser le con-
cept même de science, car il estime que dans la société contemporaine la
science dépourvue de réflexivité et une philosophie purement spéculative
sont devenues très insuffisantes.

Bien en amont du philosophe contemporain qu’est E. Morin, au
XIXe siècle, Hegel avait défini le rapport dialectique existant entre l’id-
entité et la différence. Il définit l’identité de la chose par le biais de son
existence, plus précisément l’existence de la chose est conçue comme
condition de son identité [9, p. 217]. Rappelons simplement que pour
Hegel l’Idée et l’Esprit sont suprapersonnels.

Dans cet ensemble d’idées, Marx et Engels considèrent que l’iden-
tité n’existe que par la différence, cette dernière, à son tour, existant dans
l’identité. Ces deux caractéristiques de l’identité sont qualifiées comme
condition de l’évolution. Le rapport de complémentarité, existant entre
l’identité et la différence, est confirmé dans la citation des auteurs: «Тож-
дество с собой уже с самого начала имеет своим необходимым допо-
лненим отличие от всего другого» [12, pp.529-530]. L’identité, dès son
début, a en qualité de complément obligatoire, la différence.

Par conséquent, la complexité de l’identité s’explique par le fait
que, dans la structure d’une identité, d’une substance, il y a un Un, partie
invariable et une différence, partie variable. La partie variable vient avec
l’écoulement du temps, elle sert de fondement sur lequel se tient un tout.
Ce dernier est nécessaire pour construire une unité et préserver une uni-
cité, pour les tenir, les porter dans le corps de la substance et présenter

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

28

son intégrité. Cette partie invariable, constituant le substrat de l’entité, de
la chose ou de l’être humain, fait exister l’identité à travers les différences.

La variabilité et l’invariabilité d’une substance sont en rapport de
complémentarité et d’antagonisme, elles se complètent et s’opposent en
même temps. Cette condition se présente comme facteur déterminant et
prioritaire de l’existence de la substance.

Les différences, existant dans la structure de l’identité, servent de
signe à l’évolution de l’unité, signe de son renouvellement, car sans ce
facteur elle ne répondrait pas à la condition de son utilité.

8. DIMENSION QUANTITATIVE ET DIMENSION QUALIFICATIVE DANS
LA STRUCTURE DE L’IDENTITÉ

À l’époque de la mondialisation l’identité nationale et l’identité per-
sonnelle, leur unicité et leur unité ont subi des modifications profondes.
Ce phénomène a apporté des modes d’agir, de dire, en un mot de vivre,
inconnus jusque là pour tous les contextes sociaux du monde. Les modifi-
cations, apportées dans tous les secteurs sociaux, ont généré un autre Moi
à côté du Moi de fond. L’individu a perdu son Moi d’autrefois, il s’est
soumis aux tendances uniformisantes de la mondialisation.

Les bas instincts de la nature humaine, n’ayant pas rencontré d’ob-
stacles sur leur chemin, ont émergé, pour se déchaîner et commettre, dans
différents coins du monde, des actes incompatibles avec les formes de
manifestation de l’être humain. Un des motifs de ce déclin de l’humain
n’est-il pas la pratique d’une liberté illimitée, non-bornée, alors que toute
liberté a une frontière.

Il faut donc examiner les modifications qui se produisent dans l’id-
entité, en considérant ses deux dimensions, la dimension quantitative, la
dimension qualitative et leur continuité ininterrompue.

Il ne s’agit pas de la dépersonnalisation du Moi, mais de la décon-
struction de la continuité dans le soi-même et de la construction d’un Moi
assez souvent inacceptable, un Moi moderne qui ne pourra pas assurer la
continuité ininterrompue de l’humain dans l’humain. La coexistence des
dernières caractéristiques numériques de l’identité est envisagée comme
deux formes de manifestation de la dimension quantitative de l’identité.

Citons de nouveau Hume, qui constate les deux formes d’existence
du même objet ou du même être humain, sous la forme du nombre, au
sens de la catégorie grammaticale dans laquelle le singulier et le pluriel
s’opposent [10]. Le nombre est constitué nécessairement de l’un et du
multiple qui constituent son unité.

P. Ricœur distingue aussi dans la structure de l’identité personnelle
la composante quantitative et la composante qualitative, cette dernière

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

29

conçue comme ressemblance extrême, [16, p. 141]:  «Ces deux compo-
santes de l’identité sont irréductibles l’une à l’autre, comme chez Kant les
catégories de quantité et de qualité; elles ne sont point autant étrangères
l’une à l’autre; c’est précisément dans la mesure où le temps est impliqué
dans la suite des occurrences de la même chose que la réidentification du
même peut susciter l’hésitation, le doute, la contestation…» [16, p.143]. Il
s’agit de l’identification d’une personne où les deux composantes de l’id-
entité ne se résument pas l’une à l’autre, car chacune a son rôle, la quan-
tité et la qualité interagissant entre elles. Dans la suite des réflexions du
penseur, nous trouvons l’idée de la faiblesse de ce critère lorsqu’il s’agit
«d’une grande distance dans le temps» dans l’identification et la réidenti-
fication de la même personne. Dans cette situation, selon P. Ricoeur, on
devrait faire appel «…à la troisième composante de la notion d’identité, à
savoir la continuité ininterrompue entre le premier et le deuxième stade de
ce que nous tenons pour le même individu» [16, p.143].

Par conséquent, ce qui permet d’identifier et réidentifier la même
personne à des étapes différentes de sa vie, c’est la continuité ininter-
rompue dans le temps de ce que constitue son soi- même, son unicité, son
individuel comme personne et son singulier au niveau national. L’unicité
assure la persistance du singulier dans notre Moi et sa reconnaissance par
l’Autre grâce à ce qui perdure dans l’individu au cours du temps. Comme,
nous l’avons déjà constaté, même le Temps n’a pas de force sur la con-
tinuité du même en nous, dans une identité nationale ou sur la constance,
la permanence dans le temps du soi-même.

Les deux composantes de l’identité et leur rôle dans la construction
de cette entité: 

       Structure de l’identité

composante quantitative                    composante qualitative

         discontinuité                               continuité

                unité                                          unicité

                     constance et continuité dans le temps

Lorsqu’il s’agit de l’identification d’une personne on identifie, cer-
tainement, la préservation des traits qui tiennent de son caractère, de sa
nature humaine, de son comportement, etc. Au moment où il est question

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

30

de l’identification de l’identité nationale d’un émigré ou d’un groupe d’é-
migrés, le problème se complexifie, car on doit définir l’ensemble des cri-
tères et des facteurs qui doivent participer à cette opération: à part les pro-
priétés qui marquent l’individualité d’une personne, on identifie chez l’é-
migré ses formes de manifestation au quotidien dans un milieu social ét-
ranger, dans des situations particulières, on analyse sa manière de prati-
quer les constituants de fond de la culture du pays d’accueil, etc.

Par suite, ces deux composantes de l’identité sont chaque fois rap-
portées tantôt à l’Un, tantôt à un Tout ou à un groupe, à un collectif, à un
Touts, forme grammaticale empruntée à N. Dittmar.

La dimension quantitative se résume au nombre de différents genres:
  à l’ensemble des spécificités du Moi comme individu humain, de

l’individuel;
  à la différence des formes de manifestation, d’extériorisation de

ce côté individuel, conditionnées par le spécifique de l’espace et du temps;
  à la différence des temps, des délais de temps dans lesquels l’indi-

vidu ou les membres d’une société se manifestent;
  au nombre et à la pratique des constituants de la culture nationale,

des valeurs culturelles et intellectuelles de la communauté sociale d’ac-
cueil;

  au caractère itératif de la pratique des valeurs culturelles, l’itératif
à côté du psychologique constituant la condition de la construction d’une
nouvelle nationalité.

La dimension ou l’unité qualitative de l’identité personnelle se ré-
sume, comme nous l’avons constaté plus haut, à l’unicité personnelle, à
ce dont est doté un être humain et aux valeurs culturelles nationales trans-
mises et apprises, pratiquées par le Moi, le long de sa vie. Quand on parle
de l’identité nationale, on en vue la conjugaison de l’individuel et du so-
cial, situés dans le temps et les circonstances où se manifeste l’individu.
C’est justement l’unité qualitative, continuant de persister dans le temps,
qui permet de reconnaître, d’identifier dans un contexte social étranger
celui qui est relativement similaire à nous, à moi, à vous, etc. Les pre-
miers accents de l’interlocuteur géorgien entendus de loin dans le con-
texte moldave sont suffisants pour dire que c’est un Géorgien ou un Russe.

La multiplicité des circonstances et des temps différents, dans les-
quels se trouve ou est situé notre Moi, génère des Moi différents sur le
plan qualitatif. Ils nous habitent et ils émergent en fonction des spéci-
ficités spatiales et temporelles de l’unicité, l’individu en quelque sorte se
démultipliant. Par suite, l’être qui était unique se présente comme une
multitude de Moi, celle-ci déterminant la multiplicité de ce qui était uni-
cité. La multiplicité des Moi fusionnant devient unité. La présentation de

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

31

la dimension quantitative démontre la difficulté de la délimiter de la ca-
tégorie de la qualité.

Mais la continuité de l’unicité se transforme en discontinuité, en
plusieurs Moi ou Alter Ego. Dans ce cas, l’unicité s’approprie, ou on lui
attribue, une nouvelle qualité, celle de la discontinuité. L’unicité, com-
portant en même temps la continuité et la discontinuité, construit l’unité
de l’identité personnelle. La coexistence de la discontinuité et de la con-
tinuité, constituants numériques de l’identité personnelle, restent à la base
de la construction d’une qualité nouvelle, celle de l’identité collective.
Cette dernière a pour fondement de sa constitution l’identité des pratiques
culturelles et les différences des unicités, la discontinuité et la continuité y
persistant également.

Par conséquent, les deux dimensions, la qualitative et la quantitative
de l’unicité personnelle, à leur tour, construisent à travers le temps l’unité
collective de l’identité nationale. Il s’agit d’un ensemble d’individus, con-
stituant une unité collective, possédant le Moi au pluriel et leur acquis
culturel. Au début de sa construction, l’identité collective se caractérise
par sa discontinuité, mais en se transformant en unicité nationale, elle se
présente comme une unicité continue, l’unicité personnelle existant aussi
comme continuité. Le temps, apportant des changements à sa structure,
surtout de la part des facteurs uniformisants, la transforme en discon-
tinuité.

L’espace identique, les temps vécus ensemble, la communication au
moyen d’une seule langue, l’appropriation du social, de la même culture
anthropologique, etc. ont leur importance déterminante pour que l’émigré
ait le droit à une autre identité nationale. L’appropriation d’une nouvelle
culture, du social, constitue l’acquisition d’une nouvelle qualité, qualité
de nature sociale, nationale.

On doit la constitution d’une unité collective, d’une identité natio-
nale non uniquement à l’appropriation du social, de la suture d’une com-
munauté sociale, on la doit aussi à l’identité de l’espace et du temps vécus
ensemble. Il s’en suit, que la construction d’une identité nationale a un
parcours s’étalant dans le temps et se présentant comme un processus qui
est régi par l’interaction entre la quantité et la qualité.

Dans ce cadre d’idées, on souhaite souligner que tant que l’émigré
ne se sera pas approprié, par une pratique quotidienne, les valeurs, les
stéréotypes de la vie au quotidien, les traditions du milieu social dans
lequel il veut s’intégrer, jusqu’à ce que les valeurs de l’Autre soient de-
venues les siennes, il ne peut pas confirmer qu’il appartient à l’identité
nationale d’accueil. Ceci ne veut pas dire que l’émigré soit obligé d’ef-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

32

facer le contenu des deux dimensions de son identité nationale, lorsqu’il
émigre et est obligé de s’intégrer et de construire des relations humaines.

L’expérience démontre que malgré tout, en apprenant à être Autre,
on préserve le soi-même et son identité d’origine.

La mondialisation porte atteinte à l’identité personnelle aussi bien
qu’à celle nationale, en apportant des changements aux deux dimensions
de l’identité. Elle est parvenue à effacer, voire à déloger nombre de va-
leurs pratiquées et enracinées en nous, elle a transformé la valeur suprême
de l’identité personnelle, celle de l’humain, en installant des pratiques,
des propriétés, dans notre Moi, incompatibles avec le genre humain. Elle
a modifié notre manière d’agir, d’interagir et de réagir.

9. CONCLUSIONS

Les philosophes, les sociologues se sont penchés sur deux types
d’identité, identité personnelle et identité nationale. L’identité personnelle
suppose une ressemblance d’un sujet à soi-même dans différents délais de
temps, où l’identification d’un objet et son identité aux autres objets,
jusqu’à la prise de conscience qu’elles font partie de la même classe
d’objets.

La complexité de l’identité réside dans plusieurs facteurs, dont l’un
serait celui de persistance de la constance et de la variabilité dans sa struc-
ture. C’est le temps qui démontre, avant tout, la continuité de la perma-
nence dans le temps de la constance et la coexistence des deux compo-
santes invariable et variable de l’identité. Les deux caractéristiques de
l’identité, celle de l’invariabilité et celle de la variabilité se rapportent
aussi à la dimension quantitative et qualitative de l’identité.

La mondialisation perturbe la structure des deux dimensions de l’id-
entité, en infiltrant nombre de nouvelles pratiques culturelles incompa-
tibles avec la culture d’origine et en modifiant, en premier lieu, la dimen-
sion quantitative et ensuite la dimension qualitative.

L’espace national et le temps sont les facteurs déterminants dans la
démonstration de la cohabitation de la constance et de la variabilité dans
la structure de l’identité.

Les différences sont importantes pour identifier l’un dans un Tout et
un Tout parmi les Touts.

Les dimensions quantitative et qualitative ont pour fonction la cons-
truction de l’identité, tandis que l’unicité et l’unité démontrent le spéci-
fique fonctionnel de ces deux dimensions.

La constance, perdurant à travers les différences de temps, con-
ditionne la durabilité et la continuité de l’identité, quelle que soit sa na-
ture. Les différences de temps servent de critère de démonstration de la

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Anna Bondarenco – L’Identité nationale et l’interculturel…

33

constance et par ceci de la continuité des identités personnelle et natio-
nale. La constance dans l’identité personnelle se manifeste dans l’inchan-
geabilité relative du fond du soi-même, la constance de l’identité natio-
nale se fait sentir par la pratique par un individu de tous les constituants
de la culture à travers les temps.

Si constante que soit la constance, elle connaît toutefois des varia-
tions dues, avant tout, au spécifique de notre activité psychique dont les
produits ne sont pas identiques, car chaque perception apporte quelque
chose de nouveau qu’on n’avait pas remarqué antérieurement. L’antérieur
est un repère temporel pour l’identification de l’identique, dans la mesure
où, malgré sa nouveauté, s’y décèlent nécessairement des éléments de
ressemblance qui sont finalement la preuve de l’antériorité constatée. Les
différences ou l’illusion de l’identité sont alors conditionnées par la fa-
culté de l’intelligence humaine à produire en reproduisant, tandis que l’in-
telligence artificielle en reproduisant l’objet, le reproduit toujours iden-
tique à lui-même dans sa structure.

Bibliographie

1. Арутюнова, Н., Предложение и его смысл: Логико-семантические про-
блемы, Наука, Москва, 1976.

2. Арутюнова, Н., Тождество или подобие? // Проблемы структурной лин-
гвистики, 1981, Москва, 1983.

3. Austin, J., «Truth», in Philosophical Papers, Londres, 1961.
4. Bourdieu, P., Distinction, critique sociale du jugement, Minuit, Paris, 1979.
5. Dittmar, N., «Des enjeux philosophiques», Altersfice, Revue Internationale de

la Recherche, Vol. 2, no. 2, 2010.
6. Encyclopædia Universalis, corpus 9, France S. A., 1985.
7. Frege, G., «Rezenson von E. Husserl: Philosophie der Arithmetik», in Zeit-

schr.f. Philos. u. philos. Kritik, H. F., 103, 1894.
8. Gevaert, R., «l’Enseignement du français dans l’Union Européenne, nouvelles

réalités, nouveaux enjeux», 2e Congrès européen de la FIPF, Prague, 2011.
9. Гегель, Ф., Наука логики, Т. 1., Мысль, Москва, 1970.
10. Hume, D., Traité de la nature humaine, 739, I, IV, sect. 2 et 6.
11. Kant, E., Critique de la raison pure, III, 137 [144, B 183].
12. Maркс, К., Капитал: Критика политической экономии // Маркс, К.,

Энгельс, Ф., Соч. 2, изд. T. 42.
13. Morin, E., Penser l’Europe, Gallimard, Paris, 1987.
14. Rigoud, S., «La culture comme enjeu politique», in Francophonie et mondi-

alisation. Cognitio, communication et politique, CHRS, Hermès, 40, Paris, 2004.
15. Ricoeur, P., Du texte à l’action. Essais d’herméneutique, II, Seuil, Paris, 1986.
16. Ricoeur, P., Soi-même comme un autre, Seuil, Paris, 1990.
17. Saint-Augustin, Les Confessions, Garnier-Flammarion, Paris, 1964.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A20778 © 2015 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

