L’Identité nationale et I’interculturel
a I’époque de la mondialisation

Anna BONDARENCO

annabondarenco@yahoo.fr
Université d’Etat de Kichinev (République de Moldavie)

Abstract: The relationship between intercultural and national identity, it is the
problem of ego, the self, the meeting of two or more different cultures in the same social
space, the acceptance or non-acceptance of the Other. Therefore, we set out to examine
this relationship, its impact on the host identity on the one hand, and the identity of the
emigrant, on the other hand, we are pressing on the role of time in the interaction bet-
ween constancy and variability of identity, on the quantitative and qualitative dimension
of the analyzed entity.

Keywords: identity, culture, other, constancy, variability.

1. L’INTERCULTUREL ET L’IDENTITE NATIONALE, PROBLEME PLU-
RIDISCIPLINAIRE

La relation entre I’interculturel et I’identité nationale, c’est le pro-
bléme du Moi, du soi-méme, de la rencontre de deux ou plusieurs cultures
différentes dans le méme espace social, de I’acceptation ou de 1’inaccep-
tation de 1’Autre. C’est pourquoi, nous nous sommes fixé pour objectif
d’examiner cette relation, son impact sur 1’identit¢ d’accueil, d’une part,
et sur I’identité de 1’émigré, d’autre part, en nous appuyant sur le réle du
temps dans ’interaction entre la constance et la variabilité de I’identité,
sur la dimension quantitative et qualitative de I’entité analysée.

Le phénomeéne de I’interculturel suscite 1’intérét des sociologues,
des ethnologues, des philosophes, des anthropologues, des psychologues,
des linguistes et certainement des didacticiens. Il a transcendé le domaine
ethnographique, anthropologique, social pour se transformer en probléme
politique dans un nombre considérable de pays, dont le dernier pour les
Européens, est I’Ukraine.

13

BDD-A20778 © 2015 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

L’identité nationale se présente, dans la vision des sociologues,
comme une construction sociale de caractere idéologique et culturel, batie
durant I’histoire d’une communauté sociale, et permettant a tout individu
de répondre a la question «Qui suis-je en qualité de citoyen appartenant a
une communauté nationale ?» L’identité nationale reste l’entit¢ fonda-
mentale sur laquelle s’appuient 1’existence et les formes de manifestation
de I’étre humain; elle est en outre le pilier sur lequel se tient la nation et
s’avere €tre un outil politique de premier ordre. Aujourd’hui, la dimen-
sion politique de I’identité nationale s’affirme d’une maniere évidente,
incontestable.

L’entité qu’on analyse constitue un ensemble de relations, celles-ci
révélant les rapports avec 1’ Autre en tant que semblable, et la relation du
moi avec I’ Autre, ces deux relations différant 1’une de a ’autre.

L’analyse de I’identit¢ conduit a aborder le probléeme du rapport
entre «le semblable et le différent». Dans les études philosophiques on ex-
amine surtout 1’identité personnelle, dans les études sociologiques on at-
tache, entre autres, une grande importante a la dimension nationale de
I’identité. En régle générale, on distingue les types suivants d’identité:

— I’identité comme relation d’un étre a lui-méme dans différents dé-
lais de temps: identité numérique, le fait d’étre Un, le méme dans le sens
d’unique et a la fois pluriel dans des délais de temps différents, ceci im-
pliquant la persistance des deux dimensions, quantitative et qualitative, dans
la structure de I’identité;

— I’identité considérée comme I’ensemble des traits de caractere
d’un sujet déterminant son devenir personnel: identité personnelle;

— I’identité¢ considérée comme composée de «/’un» et du «plu-
sieurs» a la fois, voire tous, dans le méme espace et dans différents temps.
Elle se congoit alors comme I’ensemble des comportements, dans la pra-
tique des us et de coutumes, qui sont communs a tous les individus ap-
partenant a une nationalité, donc des comportements qui se ressemblent
malgré quelques variations: identité nationale.

— on parle également d’identité pour désigner I’appartenance de
plusieurs étres a une méme espece: identité spécifique.

2. L’ INTERCULTUREL ET L’IDENTITE NATIONALE DANS LE MEME
ESPACE SOCIAL, LES INTERROGATIONS QUE SUSCITE LEUR CO-EXIS-
TENCE

Vu la nature complexe de la catégorie de I’identité, y compris de
I’1identité nationale, vu les problémes qui se posent lorsqu’une identité na-
tionale interagit avec une autre identité nationale, celle d’un émigré, nous
nous sommes interrogés sur les problémes suivants:

14

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

— Que se passe-t-il, en effet, lorsque deux ou plusieurs cultures se
rencontrent, du fait qu’un émigré porteur de sa culture d’origine se voit
contraint de s’adapter a un contexte social nouveau dans lequel il inté-
grera, ou non, sa culture d’origine?

— Le plus souvent, mais pas toujours, il vit, en s’alimentant des
deux cultures, ce qui peut ’amener en pratiquant la culture de la terre
d’accueil a perdre progressivement la sienne, méme s’il la préserve au
fond de sa conscience et si la mémoire de son corps méme garde trace des
habitus de sa culture d’origine.

— S’1l préserve certains indices de sa culture d’origine, quelle est la
nature de la situation sociale et des contacts humains qui déterminent 1’¢-
mergence des signes identificatoires de son identité nationale d’origine?

— Quel est le critere déterminant de 1’acquisition des nouvelles pra-
tiques culturelles, ou la préservation de son identité nationale? Ce critere
est-11 déterminé par le seul processus rationnel d’adaptation, ou est-il con-
ditionné par des réactions essentiellement psychologiques?

— Quels peuvent étre, au niveau des codes langagiers et autres, les
effets perlocutoires des nouvelles pratiques langagicres, sociales et cultu-
relles sur la personnalité de I’immigré? Quels effets la relation entre 1’au-
tochtone et I’émigré a-t-elle dans la pratique pour I’'un comme pour
I’autre?

— Quel est le contenu de la compétence pluriculturelle qu’on devrait
construire chez le public migrant, et chez les €leves, qu’ils soient migrants
ou autochtones?

3. LE FONDEMENT THEORIQUE DE L’ETUDE

Cette matiere a réflexion a conditionné notre besoin de nous référer
a des points de vue différents exprimés par certains penseurs sur le sujet:

— A celle de Friedrich Ludwig Gottlob. Frege, sur la nature trans-
cendante du méme, sur une relative indétermination de 1’identité. Frege,
avant tout mathématicien, s’est intéressé a la philosophie du langage
(Uber Sinn und Bedeutung, 1892). Sa démarche lui a permis d’affirmer
que la représentation est une unité mentale subjective et individuelle,
alors que le sens peut étre la propriété commune a plusieurs sujets (base
de la possibilité de communiquer et du transfert des données culturelles).

— A la conception empirique de D. Hume, a ses idées sur la relation
entre identité et temps, sur la constance dans le temps du soi-méme en
dépit des différences du temps, sur ’interaction entre unicité et pluralité.
Philosophe et spécialiste du droit, Hume, sans étre mathématicien, était
cependant marqué par les mathématiques: il considére deux grandes caté-

15

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

gories de relations, les relations dépendant uniquement de la comparaison
entre les idées, et les relations dépendant de la confrontation avec 1’ex-
périence.

— A la vision d’Edgar Morin, sociologue spécialiste de la comple-
xité, qui applique aussi le principe de I’invariabilité et de sa persistance a
travers le temps, et ce malgré les changements, la variabilité. Il développe
I’idée de la constance dans le temps du soi-méme, mais aussi de celle des
unités physiques, géologiques, biologiques, permettant a I’homme de con-
tinuer a vivre sur la terre.

— A Paul Ricceur et les idées qu’il exprima sur 1’identité person-
nelle, sur la permanence du soi-méme dans le temps, sur le concept d’id-
entité narrative. L’homme reconnait le sens de la vie dans I’emploi des
métaphores en poésie, dans I’emploi symboliques des images et des signi-
fications habituelles, usuelles qui éclairent son existence.

— A Emmanuel Kant dont les idées sur la notion de «personne»,
sur le pouvoir de I’étre humain de posséder le Je dans sa représentation
ont constitué une base sur laquelle nous avons appuyé notre réflexion
[11]. Cette idée de Kant est en quelque sorte une réponse a 1’idée de
Frege, qui affirmait I’indétermination de I’identité.

Les idées de Hume sur I’identité personnelle ont permis a P. Ricoeur
de fonder la théorie de la mémeté, de I’ipséité et de I’altérité.

Dans I’interprétation de I’interculturel, nous nous référons aux deux
conceptions de la culture définies par P. Bourdieu, la conception «sa-
vante» et la conception «anthropologique». La culture «savante» est re-
présentée par les valeurs créées par des scientifiques, €crivains, peintres,
musiciens, architectes, etc., la deuxiéme conception, anthropologique,
comporte I’ensemble des pratiques sociales, des manicres de vivre d’une
société, ’ensemble des us et des coutumes (théorie de I’habitus) [4].

Selon S. Regoud, «La deuxiéme conception ne parait guére poser de
problémes spécifiques en termes d’articulation entre culture et politique:
I’ensemble des “us et coutumes” d’une société, fagonnée par 1’histoire, le
territoire, langue, la religion... participe génériquement, de la culture de
ladite société, qui peut, indifféremment, manifester ou non des signes dé-
mocratiques.» [14, p. 29]. La conclusion a laquelle arrive 1’auteur est la
suivante «La culture n’y parait guere dissociable de 1’identité «politique»
des groupes concernés» [ 14, p. 29].

Dans ce cadre d’idées, R. Gevaert, didacticien belge, démontre, sur
I’exemple des supports didactiques, la dépendance du systéme éducation-
nel des pays de I’'UE de la politique culturelle des institutions de I’UE.
L’auteur constate le processus de la transformation des diverses politiques
industrielles, agricoles et monétaires des états de I’UE en politiques com-

16

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

munes, celles-ci ayant soumis les objectifs nationaux a des directives
communes européennes. Les systemes juridiques nationaux des pays, les
divers droits pénaux, civils, commerciaux, et financiers nationaux, selon
le didacticien, a leur tour se conforment au droit européen [8, p. 29].

Dans la vision de R. Gevaert, les politiques de la culture et de I’en-
seignement secondaire des institutions de I’UE subissent 'unification eu-
ropéenne. Les tentatives d’unification, voire des supports didactiques, au-
raient di étre mises en place par la fabrication des manuels européens
communs d’histoire et de géographie [8, p. 29]. Dans les conditions de
I’unification de I’enseignement de I’histoire, au niveau du secondaire des
pays de ’'UE, quelle formation pourrait recevoir les éleves, les collégiens,
les lycéens, sur les histoires de leurs pays respectifs et sur leurs relations
avec les autres histoires, et, par suite, quelle formation donnerait-on aux
futurs citoyens de chaque pays en méme temps qu’aux citoyens européens?

4. LA CATEGORIE DE L’IDENTITE, SA DEFINITION

Dans les travaux des philosophes, des sociologues, 1’identité est qu-
alifiée comme étant une entité plus abstraite que celles des oppositions
catégorielles: "...sa géneralité et son abstraction sont encore plus élevées
que celles des oppositions catégorielles" [6, p, 754]. A coté du concept
d’identité, du moi, du méme, se caractérisant par leur abstraction, on pour-
rait situer les notions de temps, d’événement, d’action, d’entité, qui se ca-
ractérisent aussi par un haut degré de généralité, quoiqu’on ait une repré-
sentation mentale sur ces entités.

Les difficultés de la définition de ’identité et son rapport a I’inter-
culturel s’expliquent par sa complexité, dont un des motifs serait celui de
I’ensemble des rapports que suppose cette entité:

— le rapport de I'unique, du Moi a soi-méme dans différentes situa-
tions et a des moments différents, la différence d’espace et de temps gé-
nérant d’autres Moi ou des Alter Ego;

— le rapport de la «structure profonde» du Moi, a la structure pro-
fonde du Moi d’autres individus représentant la méme identité nationale;

— le rapport entre le Moi, tout ce qui constitue sa nature individuelle
et le socioculturel de la communauté sociale dont fait partie le Moi, d’une
part, et le culturel d’un Autre, d’un émigré, d’autre part;

— le rapport de I’unique au culturel d’un ensemble d’individus prati-
quant et représentant des cultures différentes.

Parmi les facteurs qui déterminent cet ensemble de corrélations,
dont la liste n’est pas fermée, celui du temps et de ’espace a une im-
portance évidente pour I’explicitation du contenu et de la complexité de

17

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

I’identité, les catégories citées déterminant la préservation ou 1’efface-
ment de I’1dentité nationale a travers le temps.

Selon G. Frege, le méme appartient a des transcendantaux [7]. Cette
spécificité du caractere transcendantal de I’identité suppose 1’intervention
des facteurs extérieurs qui pourraient I’expliciter 1’espace, le temps inter-
vienant et selon la vision des philosophes, des sociologues «...il y a une
difficulté intrinséque a saisir I’identité, sur les plans les plus divers —lo-
gique et métaphysique, psychologique, anthropologique...» [6, p.754]. La
difficulté de saisir I’identité a différents niveaux s’explique de la fagcon
suivante, selon G. Frege: «Puisque toute définition est une identité, I’iden-
tité elle-méme ne saurait étre définie» [7].

Le caractere indéfinissable de 1’identité fait penser a I’existence
d’une série de concepts qui ne se prétent pas a €tre définis, comme par ex-
emple: le temps, [’action, ['événement, la chose, etc. Dans cette optique,
J. Austin écrit que les lexémes «mémey, «réel» ou «entité» sont des mots
dont I"usage négatif est plus facilement repérable que leur emploi directe-
ment assertif [3]. La difficulté pour définir de telles entités s’explique
parce qu’on ne trouve pas d’équivalent linguistique pour expliciter leur
contenu sémantique.

La définition, étant une identité, comporte assez souvent une am-
biguité, bien que le lexicologue, en construisant une définition, prenne en
compte les compétences linguistiques des destinataires. Il recourt a un
signifiant synonymique, dont la signification devrait étre connue. En se
substituant au lexéme de départ, il actualise la plupart des propriétés inhé-
rentes a I’entit¢ de départ, celles-ci assurant I’explicitation du contenu
conceptuel d’une entité.

Néanmoins, dans nombre de cas, le lexicologue ne trouve pas de
substitut lexical du nom a définir et il recourt alors a d’autres outils, tours
linguistiques, voire a d’autres signes sémiotiques, par exemple, a des
signes iconiques.

P. Ricceur définit, /’action comme «ce qui fait arriver» et [’événe-
ment comme «ce qui arrive» [16]. L’auteur ne dispose pas d’un autre le-
xeme, comportant dans sa structure sémantique les propriétés de 1’action,
ce qui I’oblige a employer le tour pronominal ce qui. La signification de
cet explicitatif devrait étre identique a celle du nom «action» ou «événe-
menty, mais elle est vidée de sa signification. Suite a ceci, la valeur sém-
antique indéterminée de ce tour ne répond pas a ’attente du destinataire.

Les entités citées sont a tel point connues pour chacun de nous, que
leur explicitation serait redondante. A notre avis, c’est le caractére exis-
tentiel de I’identité qui enleve le besoin de la définir au moyen des outils
linguistiques.

18

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

A part ceci, la difficulté de définir 1’identité ou d’autres notions de
ce genre a pour motif le fait qu’elles sont des évidences, et suite a ce ca-
ractere, elles ne se prétent pas a la définition. Elles n’ont pas besoin d’étre
deéfinies parce qu’elles se soumettent a la ’ensemble des phénomenes de
notre perception, et plus particulierement la perception visuelle, celle-ci
démontrant le caractere réel de I’objet pergu par un sujet conscient, et non
pas par un sujet révant... Nos perceptions, nos représentations psychiques,
nos sensations ont pour appui des évidences existentielles.

Serait-ce pour cette raison que Saint Augustin, en réfléchissant sur
la catégorie du temps, avait témoigné au lecteur: «Qu’est-ce donc le temps?
Si personne me le demande, je le sais; mais si on me le demande et que je
veuille I’expliquer, je ne le sais pas» [17, p. 264].

5. LE TEMPS, GENERATEUR DES DIFFERENCES ET MAR QUEUR DE
LA CONSTANCE DANSLA STRUCTURE DE L’IDENTITE, LEUR COEXIS-
TENCE ET LEUR IMPORTANCE POUR LA CONTINUITE DE L’IDENTITE

Comme 1’observation d’un objet ou d’un individu humain, afin
d’identifier leur caractére particulier, livre un produit, une impression,
une image chaque fois différente par rapport a I’image antérieure, D.
Hume considére que cette différence devrait générer une diversité et pas
une identité. Par I’affirmation «chaque fois» on a en vue I’importance de
I’intervention du temps, des différences de temps dans la perception de
I’objet et de la production d’une image similaire et pas identique.

En s’interrogeant sur 1’existence du Moi, derriére I'unité¢ et I’uni-
cité, le philosophe affirme: «...I’illusion de I’identité est engendrée par le
temps» [10]. Par cette assertion le philosophe explicite le motif pour
lequel il est difficile de définir I’identité, c’est le temps qui crée une
illusion sur I’identité, qui en crée donc une idée peu claire en produisant
des variations dans cette identit¢ méme. C’est pourquoi selon Hume «...il
nous faudra nous demander ce qui nous fait attribuer aux objets 1’unité
qualitative de leurs déterminations et une existence continue dans le
temps» [10]. Selon le philosophe, 1’attribution a un ensemble d’objets de
la propriété «d’unité qualitative», demande que soit déterminée la nature
des facteurs qui pourraient 1’expliciter, et définir les modalités d’action
des facteurs assurant sa continuité.

Nous considérons que 1’on construit une unité qualitative de I’iden-
tité par la complémentarité ou par la conjugaison de ce qu’il y a de parti-
culier, de singulier dans I’individu avec ce qu’il y a de commun au niveau
socioculturel pour les membres d’une communauté sociale: les us et les
coutumes qu’on pratique, qu’on respecte, les normes de comportement, la

19

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

maniere de faire, de dire et d’étre de tous ceux qui constituent une unité
qualitative ou une unité nationale.

En méme temps, Hume trouve qu’en dépit des différences dues au
temps, 1’objet demeure le méme: «Dire d’un objet qu’il est identique a soi
signifie qu’un objet existant a un moment demeure le méme a un autre
moment» [10]. Cette idée permet d’insister sur I’inchangeabilité relative
de ’objet, sur la préservation de ce qui constitue son essence, 1’essence de
I’unité qualitative d’une personne, de son caractere, de ses traits phy-
siques, psychologiques, psychiques, des valeurs morales formées et de
celles acquises a travers le temps dans le méme espace social. Malgré 1’¢-
coulement du temps, 1’étre humain devrait demeurer le méme, préserver
le fondement moral, culturel, qui constitue le critére de son existence et
de sa continuité. Demeurer le méme malgré les différences liées a I’action
du temps reste le facteur déterminant de I’unité dans I’1identité.

La condition de la durabilit¢ du soi-méme est désignée par Hume
par le terme de constance, envisagée comme ressemblance:

«Cela est di a la constance et a la cohérence des perceptions. La
constance, c’est-a-dire, la ressemblance des impressions relatives a un
certain objet en des moments différents, nous améne a imaginer que cette
ressemblance s’enracine dans une seule et méme chose, et représente une
véritable identité; et la cohérence des impressions, pour sa part, fait que
nous nous autorisons a remplir, par des perceptions non effectivement
percues, les intervalles dans I’observation d’un objet et a déclarer cet
objet comme doté d’une existence continue» [10].

La différence liée a ’enchainement des séquences temporelles, du-
rant D’existence de 1’objet, ne devrait pas apporter des modifications de
fond a I’identité, particulicrement a 1’unicité de la personne. Elle ne de-
vrait pas avoir de pouvoir sur le "continu" de I’existence de I’identité de
I’objet, car, dans le cas contraire, I’objet ne serait pas identifiable. C’est la
constance qui assure 1’existence continue de 1’objet.

Ce qui ne veut pas dire que le philosophe ne reconnaisse pas les
changements qui interviennent avec le temps dans notre identité. Il parle
alors de «la ressemblance des impressions relatives a un certain objet».
L’objet change, mais ces changements ne portent pas atteinte a la con-
stance du fondement de I’identité, y compris du Moi, de notre mémeteé.

Néanmoins, 1’idée que la ressemblance, «s’enracine dans une seule
et méme chose» crée «I’illusion d’une véritable identité», selon Hume.
L’illusion de la véritable identité est motivée par la différence qui existe
entre les images, les impressions qu’on se fait sur une chose dans les dif-
férents moments de sa perception. La faculté psychique de I’individu,
notre perception ne produit pas chaque fois la méme image de la chose;

20

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

elle enregistre les propriétés identiques, donc déja remarquées antérieu-
rement, auxquelles s’ajoutent des différences nées dans I’instant du pré-
sent. D’ou les différences entre les les images construites a 1’instant ¢ et
celles construites a I’instant u. La persistance des différences démontre
I’aptitude de notre cerveau a découvrir du nouveau chaque fois qu’il
considere et reconsidere la structure interne du méme objet.

La ressemblance relative entre les images laissées par le méme ob-
jet, en reproduisant 1’image formée, produit chaque fois quelque chose
qui est a la fois identique et différent par rapport a ’image antérieure. En
revanche, si a la place du cerveau humain nous mettons en action une
intelligence artificielle, celle-ci reproduit I’objet dans son intégrité en pré-
sentant chaque fois une image identique de cet objet, qu’elle ne fait que
copier, ce qui n’est pas un défaut en soi car sur le plan technologique nous
avons souvent besoin d’objets absolument identiques. Ainsi, I’intelligence
humaine se distingue de ’intelligence artificielle par sa faculté¢ de décou-
vrir et de produire dans 1’objet.

Le probléme de I’identité ou de la ressemblance existant dans une
seule et méme chose a fait I’objet d’études de la romaniste russe N. Arou-
tionova. En analysant les principes de la constitution de la signification
identificatoire, les types des situations de 1’identification, et les spécifi-
cités logico-sémantiques de la phrase simple assertant I’identité¢ (SNI
copule étre SN2), la linguiste s’interroge sur 1’identité ou la ressemblance
de ce que I’on désigne par la méme chose [1, 2].

La ressemblance des impressions relatives a un objet, I’illusion
d’une véritable identité, affirmation de Hume, ne permettent pas de con-
clure que la constance des propriétés ne perdure pas, bien au contraire, car
la constance et la différence coexistent, se rejettent en méme temps elles
s’appellent, se fusionnent dans un tout formant une unicit¢. Hume écrit a
ce sujet:

«L’identité se rapporte, en effet, a I’existence dans le temps et a la
variation (comment déterminer une permanence a travers et malgré le
changement ?) et elle présuppose aussi ’'unité qualitative: le méme s’op-
pose au différent...» [10]. Par cette affirmation, [’auteur soutient I’idée de
I’unité qualitative de I’identité malgré la variation, les variations s’ajou-
tant a 'unité du méme.

Nombreux sont les philosophes qui constatent le role du temps dans
les changements qu’il apporte a la structure interne de ’objet. La cons-
truction d’une impression, d’'une image sur 1’objet, I’identification de ce
qu’il y a d’identique et de différent dans le méme individu humain, rap-
porté a un autre, lui semblable, se fait dans des délais de temps différents.
Bergson aborda la question de I'un et du multiple a partir de la définition

21

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

du nombre dans le chapitre Il de I’ Essai sur les données immédiates de la
conscience, chapitre ou il traite «De la multiplicité des états de conscience
— L’idée de duréen'.

Pour P. Ricceur, qui avait lu /'Essai sur les données immédiates de
la conscience’, n’hésita pas a aborder le probléme de I’identité, qui ne
peut étre expliquée que par le seul prisme de la catégorie du temps:
« ...une problématique enticre, a savoir celle de I’identité nationale qui ne
peut précisément s’articuler que dans la dimension temporelle de 1’exis-
tence humaine» [16, p.138].

En examinant I’identité personnelle, P. Ricceur définit la notion de
caractére et souligne la permanence dans le temps et la continuité
ininterrompue des traits distinctifs de I’individu humain: «J’entends ici
par caractere I’ensemble des marques distinctives qui permettent de ré-
identifier un individu humain comme étant le méme. Par les traits des-
criptifs..., il cumule I’identit¢é numérique et qualitative, la continuité in-
interrompue et la permanence dans le temps. C’est parce qu’il désigne de
facon emblématique la mémeté de la personne» [16, p.144].

La détermination de I’identité d’une personne s’effectuant au moy-
en de I’identification et de la réidentification du méme, suppose la recon-
naissance de la méme chose deux fois, n fois, expression de Ricceur. Le
syntagme «deux fois, n fois» explicite la dimension quantitative de I’iden-
tité, le role du temps dans son explicitation et surtout son importance pour
la réidentification, «d’un individu comme étant le méme». La reconnais-
sance du méme est déterminée par sa permanence ou sa constance dans
le temps.

Dans ce cadre d’idées, P. Ricceur considere que «Le probleme de
I’identité personnelle constitue a [ses yeux] le lieu privilégi¢ de la con-
frontation entre les deux usages majeurs du concept d’identité ...d’un
coté identité comme mémeté, ...de ’autre I’identité comme ipséité...»,
cette derniere n’étant pas la méme» [16, p. 140].

«C’est avec la question de la permanence dans le temps que la con-
frontation entre nos deux versions de I’identité fait pour la premiere fois
véritablement probleme» [16, p. 140]. Selon le philosophe, les implica-
tions temporelles apportent de la clarté entre la mémeté et 1’ipséité, mais
il ne faut pas oublier qu’il considere le probléme du temps comme une
aporie. ...

! Henri Bergson, Euvres, PUF, Paris, 1963, pp. 51-92.

? Riceeur fait figurer le nom de Bergson dans la bibliographie de son ouvrage
Temps et récit. Tome 3 — Le temps raconté, et cite [’Essai sur les données immédiates de
la conscience.

22

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

Le Temps ne serait pas Temps, s’il n’y avait d’unit¢ du Moi, de
I’objet sur lequel il exerce son influence et le modifie. L’interaction entre
le Moi et le Temps s’exprime par ce fait que le moi porte en lui et avec lui
le temps, avant tout le Présent et le Passé. C’est la loi naturelle qui régit le
rapport entre le nouveau et I’ancien dans 1’unité.

Le temps s’avere le facteur modificateur de 1’identité en générant
des variations, des versions de 1’unique, de I'unicité. C’est ici qu’inter-
vient le numérique de I’identité: variantes du moi-méme, suite aux chan-
gements apportés par le temps. Le pluriel du nom «variantes» n’est autre
chose que les différences persistant dans I’identité, toutes les deux, se
trouvant en relation de co-existence et de confrontation. Ce serait pour
cette raison que P. Ricceur affirme: «La mémeté est un concept de relation
et une relation des relations» [16, p.140].

6. LE MOI, SA STRUCTURE LE SOI-MEME, ET SON IMPORTANCE
POUR L’IDENTIFICATION DE L’INDIVIDU HUMAIN

La complexité de la détermination de ’identité¢ est conditionnée,
d’une part, par la coexistence de I’identique et des différences dans la
structure de cette entité, d’autre part, par le fait que I’identité comporte un
ensemble de propriétés qui caractérisent uniquement une personne ou un
objet et des caractéristiques culturelles uniques, propres a une seule com-
munauté sociale a laquelle I’individu appartient. Ces dernic¢res rendent
I’individu ou les membres d’un Tout, aux yeux de celui qui les observe,
différent par rapport a une autre société.

Par conséquent, dans la structure de 1’unité qualitative du Moi il y a
deux composantes fondamentales:

— celle de 'unicité de 1’objet, dans le sens d’étre unique, singulier,
particulier, individuel,

— celle qui se rapporte aux propriétés qui viennent dans le temps et
dans ’espace, ou celles que 1’individu s’approprie a travers le temps.

La derniere est un acquis intellectuel, culturel de 1I’€tre humain, la
premiére tient des traits distinctifs d’un individu au niveau physique, psy-
chologique, intellectuel. Ils constituent la «structure profonde» de 1’unité
qualitative du Moi. L’unicité de I’unité qualitative sert de fondement pour
incorporer de nouvelles propriétés, de nouvelles pratiques culturelles du
pays d’accueil d’un émigré. Prises ensemble, elles assurent la continuité
de I’étre humain, de son identité nationale et la coexistence des diffé-
rences culturelles.

Quant a l’interculturel de 1’émigré, il doit ajouter a sa «structure
profonde» et a sa culture d’origine des différences qui, dans nombre de

23

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

cas, ne s’accordent pas avec ses pratiques culturelles, avec ses habitudes
et ses stéréotypes de vie. On pourrait citer en qualité d’exemple, la situ-
ation des Syriens émigrés dans un pays de I’Occident, dont le psycho-
logique et le psychique demandent qu’ils pratiquent ce qui est enraciné en
eux, leur religion, leurs traditions, etc. Ils devraient abandonner ce qui est
«sieny», ce qui constitue le soi-méme et se former a d’autres modes de vie,
modes de faire, d’étre, de maitriser un autre moyen de communication, en
fin de compte, ils doivent accepter le particulier de I’individuel culturel de
la terre d’accueil.

Au nom de I’intégration sociale, la majorité des émigrés s’appro-
prient ce qu’il y a de propre au niveau culturel aux autochtones. Les Eu-
ropéens s’adaptent et acceptent 1’apprentissage et la pratique au quotidien
de la culture des autochtones, quant aux émigrés musulmans, cotoyant le
culturel du contexte social d’accueil, ils continuent a pratiquer et a pré-
server I’unité qualitative de leur identité, leur soi-méme.

Les représentants du monde arabe, pratiquant la religion musulmane,
préservent leur soi-méme en toute circonstance. A titre d’exemple, on
pourrait citer le port du foulard dans le contexte francais par les femmes
musulmanes dans des lieux publics, voire a 1’école. Certains étudiants
arabes, faisant leurs études dans des universités frangaises, pratiquent par-
fois les cinq pricres en profitant de tout espace libre dans les locaux d’une
université ou sur le campus universitaire.

Installés en Moldavie, les hommes musulmans, mariés a des femmes
moldaves, les obligent a se convertir a I’Islam, a porter le foulard et tout
le vestimentaire que portent les femmes musulmanes.

Les derniers événements tragiques, barbares, produits a Paris par
des islamistes fondamentalistes, démontrent d’une mani¢re manifeste la
cruauté a laquelle les islamistes sont aptes a agir au nom de leurs normes
religieuses. Un petit nombre de musulmans cependant, installés sur une
terre étrangere, s’approprient la culture de la terre d’accueil dans son in-
tégrité.

L’attitude du Moi d’accueil est aussi différente, mais s’agissant de
la France, le peuple francais dans la majorité des cas n’a pas rejeté la
culture des émigrés, et I’a méme tolérée, et acceptée. Néanmoins, la radi-
calisation des Francais d’origine musulmane et leur intégration dans des
formations djihadistes posent au niveau international nombre de pro-
blemes de différents genres, et tout particulierement le probleme de I’édu-
cation.

Néanmoins, la culture de 1’émigré, représentant aussi une unicité et
une unité culturelles par rapport a I’identité de la terre d’accueil, est sou-
mise aux changements. Chez certains émigrés, elle se perd au cours des

24

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

années, mais chez les personnes agées, la culture d’origine est préservée,
elle perdure, quel que soit le contexte social, le milieu social.

La cohabitation de deux ou plusieurs cultures dans tous les con-
textes sociaux, y compris dans celui de la Moldavie, permet de faire une
comparaison entre le soi-méme et le social du sien et le soi-méme de I’autre,
de prendre conscience de la valeur, de I’intérét que présentent 1’intercul-
turel, le social de 1’Autre, y compris avec ses traditions économiques,
politiques et religieuses. C’est une source de connaissances et d’enrichis-
sement des représentants des deux cultures.

Les spécificités citées du Moi, de la structure de son unité qualita-
tive, se présentent comme une espece d’habitat qui comporte le particulier
inné ou ce qui avait ét€¢ génétiquement transmis, les valeurs formées et
I’acquis. L’inné est envisagé comme invariable, 1’acquis comme variable.
La derniere composante du Moi implique des délais de temps pour que
I’émigré integre des pratiques sociales, des comportements différents, etc.
Le social, en tant que constituant de 1’unité qualitative, rapporte I’individu
aux autres, a ses semblables, partageant le méme territoire, la méme langue,
les mémes habitudes vestimentaires, identiques dans leurs grandes lignes.
L’unité qualitative de I’identité, en quelque sorte constante, rend 1’étre
humain individuel. L’individuel, I’unique joint au social, au commun con-
stituerait une autre unité qualitative, celle de I’identité nationale, du moins
culturelle.

Le Moi, c’est 'unique, le méme, il reste relativement inchangeable
a certains niveaux méme, a travers le Temps et en dépit du temps.

S’il n’y avait que de 1’'unique dans son genre parmi les uniques
d’une espece, il n’y aurait pas d’opérations psychiques, telles que: catégo-
risation, classification, identification, individualisation, généralisation, ca-
ractérisation, etc. Ces opérations psychiques seraient irréalisables, parce
que le monde serait homogéne. L’individu, le monde ne ressentiraient pas
le besoin d’identifier, de déterminer, de porter un jugement de valeur sur
un sujet, puisque celui-ci serait automatiquement identique a 1’autre.

En suite de quoi I’existence et la continuit¢ du monde ont besoin
des différences. C’est grace a I’existence des différences qu’on reconnait
’autre, qu’on I’on I’identifie autre, différent du moi-méme et des autres.

Le célebre «cogito ergo sum» (Je pense donc je suis.) de Descartes
lui permet d’assurer qu’il énonce une indiscutable vérité: «pour penser, il
faut étre» (in Discours de la méthode). Ce faisant, alors qu’il tenait a af-
firmer la priorité de 1’ame sur le corps, il affirme en méme temps une
conception existentielle du moi qui lui est treés personnelle, trés singuliere,
mais en méme temps €vidente au point qu’elle fut sans cesse citée dans
les siecles qui suivirent. Cette remarque personnelle, individuelle, fut

25

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

ainsi reconnue par un trés grand nombre et finit par €tre considérée com-
me relevant de la pensée et la culture universelles.

7. L’EXISTENCE DE L’UN DANS UN TOUT ET D’UN TOUT DANS
L’UN, DE L’UNICITE ET DES DIFFERENCES DANS UNE UNITE

En réfléchissant sur la coexistence de 1’identique et des différences
dans la méme unité, celle-ci localisée dans le méme espace et située dans
le méme temps social, N. Dittmar s’interroge: «Comment les ressembl-
ances et les différences sont-elles possibles dans un méme espace-temps,
dans la co-présence de I’humanité a elle-méme? Cette interrogation de
Dittmar est suivie d’une autre: — «Comment faire pour que le Tout soit un
et que chaque étre soit un en soi-méme?», Comment préserver son iden-
tité¢ sans rejeter celle des autres? Comment penser les différences cultu-
relles et I’unité du genre humain selon une logique inédite, la logique in-
terculturelle?» [5]

L’expression du philosophe faire que le Tout soit un suppose 1’iden-
tification de la condition qui assure I’unité d’un Tout, d’une communauté
sociale dans un contexte mondialisé ou tout contexte social se caractérise
par une diversité d’identités nationales. Le Tout est congu comme unité
discontinue, formé d’¢éléments structuraux, elle traduit le c6té quantitatif
de I’identité, I’unicité releve plutot du coté qualitatif de cette entité.

La deuxiéme partie de I’interrogation de N. Dittmar que chaque étre
soit un implique le concept d’unicité, chaque étre restant soi-méme, pré-
servant ce qui le rend singulier, individuel dans son genre et a la fois évé-
nementiel. L unicité, se présentant comme notion caractérisée par sa con-
tinuité dans le temps, rapportée a l’identité¢ nationale, désigne ce qui
marque une nationalité et la distingue des autres nationalités.

Pour répondre a I’interrogation de N. Dittmar que chaque étre soit
un en soi-méme nous nous sommes référées a E. Morin, qui s’est penché
sur le probléme de la préservation du soi-méme, cotoyé par des dif-
férences.

En constatant la crise des concepts clos et des explications méca-
niques, linéaires, strictement déterministes, E. Morin écrit: «Nous com-
mencons a comprendre 1’insuffisance des conceptions réductrices qui noi-
ent le tout dans les parties qui le constituent ou qui noient les parties dans
le tout qui les englobe. Nous devons considérer I’un dans le multiple et le
multiple dans 1’un, sans que 1’'un absorbe le multiple et que le multiple
absorbe I’'un. Nous devons concevoir 1’association complexe, qui est faite
non seulement de complémentarités, mais aussi de concurrences et d’an-
tagonismes, et comprendre que tout phénomene en devenir requiert, pour

26

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

sa compréhension, 1’association complexe de 1’ordre, du désordre et de
I’organisation» [13, p. 26].

Par ces idées ce grand penseur contemporain explicite la dépen-
dance de I'un au multiple et réciproquement, 1’existence de 1’un dans le
multiple et celle du multiple dans I'un. C’est une structure complexe qui
concerne ['un et le multiple pris individuellement, mais aussi pris dans
leur coexistence dont on ne peut les dissocier. L’un, comme entité con-
tinue, est envisagé en méme temps comme multiple, comme entité dis-
continue, les deux constituant une unité. Il est impossible de concevoir ou
de penser I’objet «étre humain» uniquement comme une unicité, il faut
que cette derniere existe aussi sous la forme d’unité. Autre processus dé-
crit: Pexistence de deux types de rapport qui se forment entre I’un et le
multiple, celui de complémentarité et de contradiction, loi générale de
I’évolution, quel que soit le phénomene ou ’entité. Morin crée alors le
concept de matrie, c’est-a-dire d’une unité entendue a la fois comme unité
physique, géologique, biologique et humaine qui devrait permettre a
I’homme de continuer a habiter la terre. On rejoint alors les problémes de
I’écologie, et le philosophe n’hésite pas a rénover, ou réactualiser le con-
cept méme de science, car il estime que dans la société contemporaine la
science dépourvue de réflexivité et une philosophie purement spéculative
sont devenues tres insuffisantes.

Bien en amont du philosophe contemporain qu’est E. Morin, au
XIXe siecle, Hegel avait défini le rapport dialectique existant entre 1’id-
entité et la différence. Il définit 1’identité¢ de la chose par le biais de son
existence, plus précisément ’existence de la chose est congue comme
condition de son identit¢ [9, p. 217]. Rappelons simplement que pour
Hegel I’Idée et I’Esprit sont suprapersonnels.

Dans cet ensemble d’idées, Marx et Engels considerent que 1’iden-
tité n’existe que par la différence, cette derniere, a son tour, existant dans
I’identité. Ces deux caractéristiques de I’identité sont qualifiées comme
condition de 1’évolution. Le rapport de complémentarité, existant entre
I’identité et la différence, est confirmé dans la citation des auteurs: «Tox-
JIECTBO C cO00I1 yxe ¢ caMOoro Havajga MMeeT CBOUM HEOOXOJIUMBIM J0IO-
JHEHUM OTJIMYHuE OT Bcero apyroro» [12, pp.529-530]. L’identité, des son
début, a en qualité de complément obligatoire, la différence.

Par conséquent, la complexité¢ de 1’identité¢ s’explique par le fait
que, dans la structure d’une identité, d’une substance, il y a un Un, partie
invariable et une différence, partie variable. La partie variable vient avec
I’écoulement du temps, elle sert de fondement sur lequel se tient un tout.
Ce dernier est nécessaire pour construire une unité et préserver une uni-
cité, pour les tenir, les porter dans le corps de la substance et présenter

27

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

son intégrité. Cette partie invariable, constituant le substrat de I’entité, de
la chose ou de I’étre humain, fait exister 1’identité a travers les différences.

La variabilité et 1’invariabilit¢ d’une substance sont en rapport de
complémentarité et d’antagonisme, elles se completent et s’opposent en
méme temps. Cette condition se présente comme facteur déterminant et
prioritaire de I’existence de la substance.

Les différences, existant dans la structure de 1’identité, servent de
signe a I’évolution de I'unité, signe de son renouvellement, car sans ce
facteur elle ne répondrait pas a la condition de son utilité.

8. DIMENSION QUANTITATIVE ET DIMENSION QUALIFICATIVE DANS
LA STRUCTURE DE L’IDENTITE

A 1I’époque de la mondialisation 1’identité nationale et I’identité per-
sonnelle, leur unicité et leur unité ont subi des modifications profondes.
Ce phénomene a apporté des modes d’agir, de dire, en un mot de vivre,
inconnus jusque la pour tous les contextes sociaux du monde. Les modifi-
cations, apportées dans tous les secteurs sociaux, ont généré un autre Moi
a coté du Moi de fond. L’individu a perdu son Moi d’autrefois, il s’est
soumis aux tendances uniformisantes de la mondialisation.

Les bas instincts de la nature humaine, n’ayant pas rencontré d’ob-
stacles sur leur chemin, ont émergé, pour se déchainer et commettre, dans
différents coins du monde, des actes incompatibles avec les formes de
manifestation de I’étre humain. Un des motifs de ce déclin de I’humain
n’est-il pas la pratique d’une liberté illimitée, non-bornée, alors que toute
liberté a une frontiere.

Il faut donc examiner les modifications qui se produisent dans 1’id-
entité, en considérant ses deux dimensions, la dimension quantitative, la
dimension qualitative et leur continuité ininterrompue.

Il ne s’agit pas de la dépersonnalisation du Moi, mais de la décon-
struction de la continuité dans le soi-méme et de la construction d’un Moi
assez souvent inacceptable, un Moi moderne qui ne pourra pas assurer la
continuité ininterrompue de I’humain dans I’humain. La coexistence des
derniéres caractéristiques numériques de 1’identité est envisagée comme
deux formes de manifestation de la dimension quantitative de 1’identité.

Citons de nouveau Hume, qui constate les deux formes d’existence
du méme objet ou du méme étre humain, sous la forme du nombre, au
sens de la catégorie grammaticale dans laquelle le singulier et le pluriel
s’opposent [10]. Le nombre est constitué nécessairement de 1’'un et du
multiple qui constituent son unité.

P. Ricceur distingue aussi dans la structure de 1’identité personnelle
la composante quantitative et la composante qualitative, cette derniére

28

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

congue comme ressemblance extréme, [16, p. 141]: «Ces deux compo-
santes de 1’identité sont irréductibles I’une a 1’autre, comme chez Kant les
catégories de quantité et de qualité; elles ne sont point autant étrangeres
I’une a Iautre; c’est précisément dans la mesure ou le temps est impliqué
dans la suite des occurrences de la méme chose que la réidentification du
méme peut susciter I’hésitation, le doute, la contestation...» [16, p.143]. Il
s’agit de I’identification d’une personne ou les deux composantes de 1’id-
entité ne se résument pas ’une a I’autre, car chacune a son réle, la quan-
tité et la qualité interagissant entre elles. Dans la suite des réflexions du
penseur, nous trouvons 1’idée de la faiblesse de ce critere lorsqu’il s’agit
«d’une grande distance dans le temps» dans ’identification et la réidenti-
fication de la méme personne. Dans cette situation, selon P. Ricoeur, on
devrait faire appel «...a la troisiéme composante de la notion d’identité, a
savoir la continuité ininterrompue entre le premier et le deuxiéme stade de
ce que nous tenons pour le méme individu» [16, p.143].

Par conséquent, ce qui permet d’identifier et réidentifier la méme
personne a des étapes différentes de sa vie, c’est la continuité ininter-
rompue dans le temps de ce que constitue son soi- méme, son unicité, son
individuel comme personne et son singulier au niveau national. L’unicité
assure la persistance du singulier dans notre Moi et sa reconnaissance par
I’ Autre grace a ce qui perdure dans 1’individu au cours du temps. Comme,
nous 1’avons déja constaté¢, méme le Temps n’a pas de force sur la con-
tinuité du méme en nous, dans une identité nationale ou sur la constance,
la permanence dans le temps du soi-méme.

Les deux composantes de 1’identité et leur réle dans la construction
de cette entité:

Structure de I’identité

e

composante quantitative composante qualitative
discontinuité continuité
unité unicité

\/

constance et continuité dans le temps

Lorsqu’il s’agit de I’identification d’une personne on identifie, cer-
tainement, la préservation des traits qui tiennent de son caractére, de sa
nature humaine, de son comportement, etc. Au moment ou il est question

29

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

de I’identification de I’identité nationale d’un émigré ou d’un groupe d’¢-
migreés, le probléme se complexifie, car on doit définir I’ensemble des cri-
teres et des facteurs qui doivent participer a cette opération: a part les pro-
priétés qui marquent I’individualité d’une personne, on identifie chez 1’¢-
migré ses formes de manifestation au quotidien dans un milieu social ét-
ranger, dans des situations particuliéres, on analyse sa manic¢re de prati-
quer les constituants de fond de la culture du pays d’accueil, etc.

Par suite, ces deux composantes de 1’identité¢ sont chaque fois rap-
portées tantot a 1’Un, tantot a un Tout ou a un groupe, a un collectif, a un
Touts, forme grammaticale empruntée a N. Dittmar.

La dimension quantitative se résume au nombre de différents genres:

— a I’ensemble des spécificités du Moi comme individu humain, de
I’individuel;

— a la différence des formes de manifestation, d’extériorisation de
ce coté individuel, conditionnées par le spécifique de I’espace et du temps;

— a la différence des temps, des dé€lais de temps dans lesquels 1’indi-
vidu ou les membres d’une société se manifestent;

— au nombre et a la pratique des constituants de la culture nationale,
des valeurs culturelles et intellectuelles de la communauté sociale d’ac-
cueil;

— au caractére itératif de la pratique des valeurs culturelles, I’itératif
a coté du psychologique constituant la condition de la construction d’une
nouvelle nationalité.

La dimension ou ['unité qualitative de I’identité personnelle se ré-
sume, comme nous 1’avons constaté plus haut, a I'unicité personnelle, a
ce dont est doté un étre humain et aux valeurs culturelles nationales trans-
mises et apprises, pratiquées par le Moi, le long de sa vie. Quand on parle
de I’identité nationale, on en vue la conjugaison de 1’individuel et du so-
cial, situés dans le temps et les circonstances ou se manifeste 1’individu.
C’est justement I’unité qualitative, continuant de persister dans le temps,
qui permet de reconnaitre, d’identifier dans un contexte social étranger
celui qui est relativement similaire a nous, a moi, a vous, etc. Les pre-
miers accents de ’interlocuteur géorgien entendus de loin dans le con-
texte moldave sont suffisants pour dire que c’est un Géorgien ou un Russe.

La multiplicité des circonstances et des temps différents, dans les-
quels se trouve ou est situé notre Moi, génere des Moi différents sur le
plan qualitatif. Ils nous habitent et ils émergent en fonction des spéci-
ficités spatiales et temporelles de I'unicité, 1’individu en quelque sorte se
démultipliant. Par suite, I’étre qui était unique se présente comme une
multitude de Moi, celle-ci déterminant la multiplicité de ce qui était uni-
cité. La multiplicité des Moi fusionnant devient unité. La présentation de

30

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

la dimension quantitative démontre la difficulté de la délimiter de la ca-
tégorie de la qualité.

Mais la continuité de 1’unicité se transforme en discontinuité, en
plusieurs Moi ou Alter Ego. Dans ce cas, ['unicité s’approprie, ou on lui
attribue, une nouvelle qualité, celle de la discontinuité. L’unicité, com-
portant en méme temps la continuité et la discontinuité, construit I’unité
de I’identité personnelle. La coexistence de la discontinuité et de la con-
tinuité, constituants numériques de I’identité personnelle, restent a la base
de la construction d’une qualité nouvelle, celle de I’identité collective.
Cette derniere a pour fondement de sa constitution I’identité des pratiques
culturelles et les différences des unicités, la discontinuité et la continuité y
persistant également.

Par conséquent, les deux dimensions, la qualitative et la quantitative
de I’unicité personnelle, a leur tour, construisent a travers le temps [’unité
collective de I’identité nationale. Il s’agit d’un ensemble d’individus, con-
stituant une unité collective, possédant le Moi au pluriel et leur acquis
culturel. Au début de sa construction, 1’identité collective se caractérise
par sa discontinuité, mais en se transformant en unicité nationale, elle se
présente comme une unicité continue, I’unicité personnelle existant aussi
comme continuité. Le temps, apportant des changements a sa structure,
surtout de la part des facteurs uniformisants, la transforme en discon-
tinuité.

L’espace identique, les temps vécus ensemble, la communication au
moyen d’une seule langue, I’appropriation du social, de la méme culture
anthropologique, etc. ont leur importance déterminante pour que 1’émigré
ait le droit a une autre identité nationale. L appropriation d’une nouvelle
culture, du social, constitue I’acquisition d’une nouvelle qualité, qualité
de nature sociale, nationale.

On doit la constitution d’une unité collective, d’une identité natio-
nale non uniquement a 1’appropriation du social, de la suture d’'une com-
munauté sociale, on la doit aussi a I’identité de ’espace et du temps vécus
ensemble. Il s’en suit, que la construction d’une identité¢ nationale a un
parcours s’étalant dans le temps et se présentant comme un processus qui
est régi par [’interaction entre la quantité et la qualité.

Dans ce cadre d’idées, on souhaite souligner que tant que 1’émigré
ne se sera pas approprié, par une pratique quotidienne, les valeurs, les
stéréotypes de la vie au quotidien, les traditions du milieu social dans
lequel il veut s’intégrer, jusqu’a ce que les valeurs de 1’Autre soient de-
venues les siennes, il ne peut pas confirmer qu’il appartient a I’identité
nationale d’accueil. Ceci ne veut pas dire que 1’émigré soit obligé d’ef-

31

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

facer le contenu des deux dimensions de son identité nationale, lorsqu’il
émigre et est obligé de s’intégrer et de construire des relations humaines.

L’expérience démontre que malgré tout, en apprenant a étre Autre,
on préserve le soi-méme et son identité d origine.

La mondialisation porte atteinte a I’identité personnelle aussi bien
qu’a celle nationale, en apportant des changements aux deux dimensions
de I’identité. Elle est parvenue a effacer, voire a déloger nombre de va-
leurs pratiquées et enracinées en nous, elle a transformé la valeur supréme
de I’identité personnelle, celle de ’humain, en installant des pratiques,
des propriétés, dans notre Moi, incompatibles avec le genre humain. Elle
a modifié notre maniere d’agir, d’interagir et de réagir.

9. CONCLUSIONS

Les philosophes, les sociologues se sont penchés sur deux types
d’identité, identité personnelle et identité nationale. L’identité personnelle
suppose une ressemblance d’un sujet a soi-méme dans différents délais de
temps, ou l’identification d’un objet et son identité aux autres objets,
jusqu’a la prise de conscience qu’elles font partie de la méme classe
d’objets.

La complexité de I’identité réside dans plusieurs facteurs, dont 1’un
serait celui de persistance de la constance et de la variabilité dans sa struc-
ture. C’est le temps qui démontre, avant tout, la continuité de la perma-
nence dans le temps de la constance et la coexistence des deux compo-
santes invariable et variable de I’identité. Les deux caractéristiques de
I’identité, celle de I’invariabilité et celle de la variabilité se rapportent
aussi a la dimension quantitative et qualitative de 1’identité.

La mondialisation perturbe la structure des deux dimensions de 1’id-
entité, en infiltrant nombre de nouvelles pratiques culturelles incompa-
tibles avec la culture d’origine et en modifiant, en premier lieu, la dimen-
sion quantitative et ensuite la dimension qualitative.

L’espace national et le temps sont les facteurs déterminants dans la
démonstration de la cohabitation de la constance et de la variabilité dans
la structure de I’identité.

Les différences sont importantes pour identifier I’un dans un Tout et
un Tout parmi les Touts.

Les dimensions quantitative et qualitative ont pour fonction la cons-
truction de I’identité, tandis que I'unicité et 1’'unité démontrent le spéci-
fique fonctionnel de ces deux dimensions.

La constance, perdurant a travers les différences de temps, con-
ditionne la durabilité et la continuité de 1’identité, quelle que soit sa na-
ture. Les différences de temps servent de critere de démonstration de la

32

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)



Anna Bondarenco — L’Identité nationale et I’interculturel...

constance et par ceci de la continuité des identités personnelle et natio-
nale. La constance dans I’identité personnelle se manifeste dans I’inchan-
geabilité relative du fond du soi-méme, la constance de I’identité natio-
nale se fait sentir par la pratique par un individu de tous les constituants
de la culture a travers les temps.

Si constante que soit la constance, elle connait toutefois des varia-
tions dues, avant tout, au spécifique de notre activité psychique dont les
produits ne sont pas identiques, car chaque perception apporte quelque
chose de nouveau qu’on n’avait pas remarqué antérieurement. L antérieur
est un repere temporel pour 1’identification de 1’identique, dans la mesure
ou, malgré sa nouveauté, s’y décelent nécessairement des éléments de
ressemblance qui sont finalement la preuve de 1’antériorité constatée. Les
différences ou I’illusion de I’identité sont alors conditionnées par la fa-
culté de I’intelligence humaine a produire en reproduisant, tandis que I’in-
telligence artificielle en reproduisant 1’objet, le reproduit toujours iden-
tique a lui-méme dans sa structure.

Bibliographie

1. Apyrionosa, H., Ilpednooicenue u eco cmoica: Jlocuxko-cemanmuueckue npo-
onemot, Hayka, Mockga, 1976.

2. Apyrtionosa, H., Toocoecmso unu nooobue? // [lpobaemvl cmpykmypHOu auH-
eeucmuxu, 1981, Mocksa, 1983.

3. Austin, J., «Truthy, in Philosophical Papers, Londres, 1961.

4. Bourdieu, P., Distinction, critique sociale du jugement, Minuit, Paris, 1979.

5. Dittmar, N., «Des enjeux philosophiques», Altersfice, Revue Internationale de
la Recherche, Vol. 2, no. 2, 2010.

6. Encyclopeedia Universalis, corpus 9, France S. A., 1985.

7. Frege, G., «Rezenson von E. Husserl: Philosophie der Arithmetik», in Zeit-
schr.f. Philos. u. philos. Kritik, H. F., 103, 1894,

8. Gevaert, R., «I’Enseignement du frangais dans I’Union Européenne, nouvelles
réalités, nouveaux enjeux», 2e Congres européen de la FIPF, Prague, 2011.

9. Terens, ®., Hayxa nocuxu, T. 1., Mbicas, Mocksa, 1970.

10. Hume, D., Traité de la nature humaine, 739, 1, IV, sect. 2 et 6.

11.Kant, E., Critique de la raison pure, 111, 137 [144, B 183].

12.Mapke, K., Kanuman: Kpumuxa norumuuecxou sxonomuu // Mapke, K.,
Ourensc, ., Cou. 2, uzn. T. 42.

13. Morin, E., Penser I’Europe, Gallimard, Paris, 1987.

14.Rigoud, S., «La culture comme enjeu politique», in Francophonie et mondi-
alisation. Cognitio, communication et politique, CHRS, Hermgés, 40, Paris, 2004.

15. Ricoeur, P., Du texte a l’action. Essais d’herméneutique, 11, Seuil, Paris, 1986.

16. Ricoeur, P., Soi-méme comme un autre, Seuil, Paris, 1990.

17. Saint-Augustin, Les Confessions, Garnier-Flammarion, Paris, 1964.

33

BDD-A20778 © 2015 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)


http://www.tcpdf.org

