
Limba ROMÂNĂ48

COMUNICARE 
ŞI CUNOAŞTERE 
PLURIDISCIPLINARĂ

Eugeniu
NISTOR

Deşi Omul este dotat de la natură cu un potenţial uriaş 
pentru memorare, selecţie, corelare a cunoştinţelor şi 
adaptare a trăirilor sale la diferite tehnologii, totuşi acest 
cuplaj continuu al sistemului său nervos şi al structurilor 
sale senzoriale în stări sintetizatoare, în subtile procese de 
asimilare-dezasimilare poate fi nu doar stresant şi angoa-
sant, ci şi distorsionant. Când facem însă aceste aprecieri 
trebuie să ţinem cont de faptul că omul istoric, spre a ajun-
ge ceea ce este el astăzi, a parcurs mai multe etape de conti-
nuu efort, de adaptare şi pliere la mediul social-matcă (sau 
fluctuant) în care a sălăşluit sau sălăşluieşte. Să amintim, 
în legătură cu această chestiune, pentru început, de pri-
mitivul care şi-a focalizat întreaga gamă a simţurilor către 
referinţa orală şi auditivă, atât în instituirea unui limbaj 
comun grupului social aparţinător, cât şi în tămăduirea 
sufletească prin ritualuri şi incantaţii muzicale. Intrarea, 
apoi, a omenirii în stadiul culturii vizuale prin inventarea 
alfabetului fonic, adică adaosul auditiv la simbolurile gra-
fice ale scrierii, adesea hieratice (cuneiforme, hieroglifi-
ce, ideografice, pictografice etc.), a însemnat aşezarea în 
acelaşi plan, ca importanţă şi semnificaţie, a două simţuri 
senzoriale – auzul şi văzul – într-o manifestare simultană, 
activă, energică. 

A existat, aşadar, cândva, într-o etapă pe care noi o numim 
acum „paradisiacă,” o condiţie ideală a omului în lume, în 
care toate simţurile acestuia se aflau într-o armonie per-
fectă, atât între ele, cât şi în acord cu mediul în care acesta 
vieţuia. Îndepărtarea însă de natură, parcursul său istorist 
şi relaţiile sociale tot mai sofisticate i-au determinat atât 
pervertirea comportamentală, cât şi cea senzorială, căci 
tehnologiile inventate de el pe acest traseu (printre care şi 
mijloacele de comunicare) au funcţionat întocmai ca niş-
te pârghii de prelungire a simţurilor sale. Iar raporturile 
fireşti dintre simţurile omeneşti şi lumea fizică au suferit 
modificări fundamentale, ca şi raporturile dintre simţuri, 
tot mai disarmonice şi mai instabile, chiar prin faptul că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:31 UTC)
BDD-A20598 © 2009 Revista „Limba Română”



simpozion 49

tehnologiile de ultim răcnet au „premiat” mereu unul sau altul dintre ele, astfel 
încât informaţia pe care insul uman o exteriorizează mai frecvent prin organele 
sale de simţ, racordate la noile invenţii tehnologice, deplasează automat unghiul 
de interes al percepţiei (şi chiar al gândirii) către o zonă senzorială privilegiată. 
Aşa se explică şi modul cum cunoaşterea senzorială („exteriorizările”) a propul-
sat în zona intensivă a comunicării fie vorbirea, desenul, sculptura, arhitectura, 
tipăriturile, telegraful, telefonul, radiofonia, televiziunea, internetul etc., acordând 
întâietate organului de percepţie favorizat, corespunzător mijlocului de comuni-
care adoptat de către om pe scara timpului. „Aportul său, care este considerabil – 
scrie filozoful canadian McLuhan –, a constat în a semnala ruptura dintre lumea 
magică a auzului şi lumea indiferentă a văzului şi în a arăta că ea a permis apariţia 
omului detribalizat”1. McLuhan are în vedere că omul alfabetizat a apărut mai 
întâi în Grecia antică, accentuând faptul că acesta „este un om dedublat, un schi-
zofren, cum au fost, de la apariţia alfabetului fonic, toţi oamenii alfabetizaţi. (...) 
Din lumea magică, sonoră, a relaţiilor simultane, pe care o constituie spaţiul oral 
şi acustic, există o singură cale spre libertatea şi independenţa omului detribali-
zat. Această cale trece prin alfabetul fonic, care îi transportă pe oameni deodată 
pe diverse trepte ale dualismului schizofrenic”2.

Aprecierile filozofului canadian referitoare la spiritul dihotomic al grecului al-
fabetizat sunt tranşante: acesta este departe de conţinutul de adevăr al maximei 
lui Protagoras din Abdera (cum că omul ar fi „măsura tuturor lucrurilor”), el 
fiind excesiv în toate (poezie, filozofie, religie, păcat), însă cu manifestări specifi-
ce celor două tendinţe – una îndreptată către viaţa de apoi (pătimaşă, religioasă, 
mistică), cealaltă raţionalistă, empirică, animată de elan şi bucurie (mereu avidă 
de cunoaştere). Între cele două aspecte fundamentale ale culturii vechii Elade 
stăruie spiritul euristic al lui Socrate, „primul care a despărţit mintea de inimă”3. 
Acest faimos trăitor la hotarele dintre cultura orală şi cea alfabetică a avut curajul 
de a nu lua nimic în seamă din enunţurile şi preceptele sofiştilor, în ciuda ingeni-
ozităţii lor, nici măcar din cele formulate de către celebrul Gorgias din Leontinoi, 
în maniera acestei exemplificări: „În lume nu există nimic; dacă ar exista ceva nu 
ar putea fi cunoscut; dacă ar putea fi cunoscut, nu ar putea fi comunicat!”4.

În general, cultura Greciei antice poate fi greu de înţeles pentru cineva care nu cu-
noaşte tehnica alfabetică; ea este produsul fertil al unei societăţi aşezate temeinic 
(„cetatea”), care trăieşte cu intensitate întreaga empirie a spaţiului închis; preapli-
nul ei se revarsă apoi, influenţând întreaga artă şi cronologie a Evului Mediu până 
la apariţia tiparului (secolul al XV-lea), când vechile tehnici ale uniformităţii şi 
repetabilităţii manuscriselor (prin copiere manuală) sunt înlocuite cu formele 
tehnologiei lui Gutenberg. Însă cum acest procedeu nu s-a introdus instanta-
neu şi pretutindeni, trebuie să subliniem aici existenţa, vreme de secole, chiar şi 
în Evul Mediu Mijlociu, a unor adversităţi şi conflicte mocnite între structurile 
scripturale şi structurile orale ale cunoaşterii care se răsfrâng, desigur, şi asupra 
vieţii sociale, nu doar asupra celei cărturăreşti. Căci în mentalitatea omului oral 
(în expresia vorbită) se decanta conţinutul tuturor nivelurilor de comunicare. 
Aşa, chilia călugărului catharic era nişa ideală pentru cântat, iar învăţătura sco-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:31 UTC)
BDD-A20598 © 2009 Revista „Limba Română”



Limba ROMÂNĂ50

lastică, legată de filozofia stoică din Roma târzie, era axată pe cultivarea tradiţiei 
şi interesului pentru aforismele lui Seneca, pentru culegerile lui de maxime şi 
sentinţe. „După Gutenberg, noua intensitate dobândită de văz pretinde ca lu-
mina să se reverse asupra tuturor lucrurilor. Concepţia despre spaţiu şi timp s-a 
modificat, astfel încât ele ajung să fie considerate recipiente ce trebuie umplute cu 
obiecte sau activităţi”5.

Dinamica tiparului a impus o accentuare a vizualului şi, aruncând o punte peste 
fluviul tulbure al filozofiei scolastice, constituie, practic, comerţul medieval de 
cărţi, fiind vorba de tipărituri cu un conţinut foarte divers, variind de la pietatea 
liturgică, literatură şi filozofie utopică până la ştiinţă şi politică. Mercantilismul 
noii tehnologii a împins Occidentul în faza progresului şi, în ciuda faptului că în 
Renaştere arta a contribuit la transpunerea auditivului în forme vizual-retiniene, 
„ruptura provocată de tipar între spirit şi inimă este trauma de care suferă Europa 
de la Machiavelli până în ziua de azi”6. Consecinţele – faste şi nefaste – ale tiparu-
lui nu au întârziat să apară, înregistrând, între altele: divorţul declarat dintre mu-
zică şi poezie; instituirea crezului că presa tipografică este o maşină producătoare 
de nemurire (febră care i-a cuprins pe toţi scriitorii medievali, cu excepţia lui 
Shakespeare, dar sindromul este departe de a fi vindecabil şi astăzi!); inventarea 
„aritmeticii politice” (regulile lui Machiavelli pentru afaceri, separte de cele pen-
tru viaţa privată) şi a „calculului hedonist” (de la Cervantes la Ibsen, în întreaga 
literatură modernă); purificarea latinei până la dispariţia ei, transformând limbile 
naţionale în sisteme închise, centralizatoare, fixând totodată fundamentul naţio-
nalismului modern. În plus, logica tipografică l-a creat pe omul alienat (intuitiv 
şi iraţional), dar a şi descătuşat energii spirituale nebănuite, structurând „noul 
simţ” al omenescului – pictural, neconvenţional şi cinematografic – eliberându-l 
pe Om de arhetipurile conştiinţei individuale şi pregătindu-l, astfel, să accepte 
arhetipurile inconştientului colectiv. 

Impunând, în plan social, „voci” care, poate, altfel ar fi fost sortite tăcerii, aparţi-
nând unor spirite revolute – precum Bruno, Copernic, Galilei, Newton, Descar-
tes, Pascal, Darwin, Nietzsche, Freud, Einstein ş.a. –, tiparul este cea mai frumoa-
să şi mai romantică călătorie întru comunicare, cunoaştere, ştiinţă şi învăţătură 
din istoria omenirii. „Sistemul lui Copernic – scrie Werner Heisenberg –, legile 
lui Kepler şi mecanica lui Newton s-au confirmat prin interpretarea experien-
ţelor, a rezultatelor observaţiilor şi prin tehnică într-o asemenea măsură şi cu o 
atât de extremă exactitate, încât corectitudinea lor, după Principia lui Newton, nu 
poate fi pusă la îndoială”7.

Trebuie să recunoaştem că, până dincoace de descoperirea spaţiului curb (în 
1905), prin imersiune în organicismul mediului electronic, tiparul a fost difuzo-
rul cel mai fidel al conceptelor filozofice, între care, bineînţeles, şi al ontologiei lui 
Martin Heidegger care, susţinând folosirea totalităţii limbajului ca dat filozofic, 
susţinea, de fapt (fără a proslăvi analfabetismul), că acesta ar conţine (cel puţin 
în perioada analfabetă a insului) raportul cel mai limpede dintre toate simţurile 
umane. Însă, în privinţa gândirii speculative a gânditorului german, lui McLu-
han i se pare că „Heidegger practică surfing-ul pe coamele valului electronic, la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:31 UTC)
BDD-A20598 © 2009 Revista „Limba Română”



simpozion 51

fel de triumfal ca Descartes pe valul mecanic”8. Aşadar, s-ar părea că tiparul, cu 
uniformitatea, repetabilitatea şi posibilităţile lui nelimitate, ar putea da glorie şi 
viaţă nouă oricui, câtă vreme ne îndepărtează de primitivism şi de superstiţiile 
inconştientului care alcătuiesc „Africa din noi”; dar există şi altfel de convingeri 
şi atitudini faţă de această „maşină” de comunicare şi cunoaştere: Dunciada lui 
Pope – scrie McLuhan – se ridică împotriva cărţii, considerate a fi „agentul unei 
reînvieri primitiviste şi romantice”, acuzând-o făţiş că, „prin calitatea pur vizuală, 
evocă rezonanţa magică a hoardei tribale”9. Filozoful canadian îl mai aminteşte 
aici, în cadrul acestei „galaxii reconsiderate”, şi pe savantul român Mircea Eliade, 
cel care în Sacrul şi profanul preamăreşte această „lume tribală, analfabetă”. 

Dar, graţie tiparului, şi comunicarea artistică se reconfigurează atipic în epoca 
modernă, cel puţin faţă de modelele şi specificul Renaşterii. Avem aici în vede-
re apariţia cărţii O estetică a urâtului (publicată la Königsberg, în aşezarea de 
obârşie a lui Kant, în 1853), a filozofului german Karl Rosenkranz, care a deschis 
una dintre perspectivele înnoitoare ale idealului artistic din a doua jumătate a 
veacului al XIX-lea, în cadrul căreia se prefigurează aspectele de care ar trebui 
să se ţină cont în omologarea unei (unor) opere de artă: imperfecţiunea, urâtul 
natural şi cel spiritual, disarmonia, asimetria, incorectitudinea, ordinarul, mes-
chinul, slăbiciunea, josnicul, obişnuitul (mediocrul), întâmplătorul şi arbitrariul, 
inevoluatul, dezgustătorul, grosolanul, hidosul, absurdul, scârbosul, răul, fărăde-
legea, fantasticul, diabolicul. Multe din aceste „aspecte” estetice vor fi considerate 
concepţii privilegiate în paradigma postmodernismului. „Orice frumos – susţine 
K. Rosenkranz –, întrucât trebuie să aibă formă, se bazează pe anumite proporţii 
universale, pe unitate, simetrie şi armonie. Urâtul începe tocmai de aceea, odată 
cu lipsa de formă, ce împiedică împlinirea unităţii sau o dizolvă în informal, de-
terminând astfel o dezordine a compoziţiei şi contradicţiei disarmonice”10.

Asistăm, prin urmare, la o confruntare din care ar rezulta că, într-un final, cheia 
de aur a acestui fenomen este, în chip paradoxal, chiar redescoperirea tranzacţi-
ilor dintre Eu şi Lume sau, mai simplificat, dintre subiectul comunicator (cunos-
cător) şi obiectul comunicat (cunoscut). Căci alfabetizarea a transformat indi-
vidul luminat „într-un sistem închis” şi a creat o falie între aparenţă şi realitate, 
între care stăruie doar „fluxul de conştiinţă”. Asupra acestei probleme vom stărui 
ceva mai mult, deoarece considerăm că, în ansamblul ei, conştiinţa constituie un 
factor esenţial al despărţirii dintre curente filozofice şi direcţii în psihologie, între 
materialism şi idealism, între reducţionism şi holism, pozitivism şi hermeneu-
tică, fenomenologie şi introspecţionism, chiar între concepţii privitoare la inte-
ligenţa artificială (care consideră că se pot crea roboţi cu emoţii şi conştiinţă) şi 
cele care, făcând distincţie între conştiinţă şi conştienţă, susţin teze că progra-
mele de calculator vor obţine conştienţa (cuprinzând: reacţii specifice la stimuli, 
direcţionarea atenţiei, controlul comportamentului, integrarea informaţiilor). 
Evoluţia concepţiilor despre conştiinţă începe cu Platon şi Aristotel, continuând 
cu nuanţe specifice în filozofia lui Descartes, Malebranche, Witgensten, Carnap, 
Goodman, Robert Cummis şi Mark Rollins – ultimii fiind reprezentanţi ai şti-
inţelor cognitive, ai neuroştiinţei şi filozofiei mentalului. Principalele funcţii ale 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:31 UTC)
BDD-A20598 © 2009 Revista „Limba Română”



Limba ROMÂNĂ52

conştiinţei ar putea fi rezumate la: „orientarea în spaţiu şi timp, sesizarea ordinii 
lucrurilor şi separarea realului de fictiv, înţelegerea realităţii, asumarea şi con-
trolul activităţii, transpunerea informaţiilor şi impresiilor dintr-un cod psihic în 
altul pe bază de criterii şi motivaţii morale sau de altă natură...”. Până aici avem 
aproape o transpunere a modelului kantian de comunicare şi cunoaştere, din care 
rezultă că, indubitabil, conştiinţa reprezintă „un nivel superior de manifestare 
sincretică a fenomenelor psihice, limbaj, cunoştinţe, simboluri, valori...”11. Dar 
pentru a înţelege mai bine cum funcţionează conştiinţa şi cum se manifestă sin-
dromul adaptării la mediu, a comunicării şi cunoaşterii, a celei mai evoluate fiinţe 
de pe Terra, e necesar să recurgem la domenii diferite şi extrem de specializate, 
precum: psihologia, neurologia, teoria comunicaţiilor şi endocrinologia. Cerce-
tările ştiinţifice au arătat că reacţiile corespunzătoare acestui proces se produc pe 
tot parcursul vieţii unui individ şi constituie un răspuns la schimbările din me-
diul fizic şi social care îl înconjoară: „...supărarea, grija, conflictul, incertitudinea, 
ba chiar aşteptarea unei bucurii, ilaritatea şi veselia – toate pun în funcţie uzina 
ACTH” (Sub această denumire este cunoscută de către specialişti substanţa pro-
dusă de biofiză care intră în combinaţie cu glandele suprarenale)12.

Americanul Alvin Toffler face un calcul extrem de interesant, care ilustrează mo-
dul cum şi-a petrecut Omul viaţa în ultimii 50.000 de ani; dacă am împărţi aceas-
tă cifră la 62 (durata medie de viaţă a unui individ), am obţine 800 de perioade de 
viaţă, reprezentând succesiunea corespunzătoare a generaţiilor umane pe Terra. 
Din aceste 800 de perioade, omul a petrecut circa 650 în peşteri, 150 în locuinţe 
şi „abia în ultimele 70 de perioade a reuşit să comunice efectiv de la o perioadă la 
alta, şi aceasta datorită scrisului. Abia în ultimele şase perioade de viaţă masele de 
oameni au ajuns să vadă cuvântul tipărit. Abia în ultimele patru perioade a deve-
nit posibil să se măsoare timpul cu oarecare precizie. Abia în ultimele două a fost 
folosit pentru prima oară motorul electric. Iar majoritatea covârşitoare a tuturor 
bunurilor materiale pe care le folosim în viaţa noastră zilnică au fost produse în 
ultima perioadă – cea prezentă, a 800-a”13.

Societatea umană, în întregul ei, constituie astăzi – graţie mijloacelor de infor-
maţie şi comunicaţie transmise la mari distanţe – un sat planetar. Sateliţi super-
dotaţi gravitează în jurul globului terestru putând identifica, pe orice suprafaţă 
a lui, fiinţe şi obiecte până şi de dimensiunile unui pix. Există un război total al 
informaţiilor între superputeri, care fac şi desfac totul, influenţează economia şi 
tranzacţiile comerciale, controlând şi filtrând până şi cele mai banale amănun-
te ale vieţii cotidiene, astfel încât din sunetele sexuale înregistrate prin hoteluri 
de lux rezultă, adesea, căi ferate ruginite şi schelete metalice contorsionate, căci 
„ocazional, practicanţii excesiv de zeloşi fixează microfoane în camerele de hotel 
sau birourile unde rivalii negociază o tranzacţie. Încă mai puţin agreabili sunt 
contractorii defensivi ai SUA, care au plătit consultanţi ca să afle dinainte cât de 
mult licitau competitorii lor pentru un proiect al Pentagonului, permiţându-şi 
astfel să subliciteze”14. Totul se reduce la informaţie şi comunicare. În perspectivă 
istorică, Toffler distinge trei moduri diferite de comunicare, şi anume: un mod 
rudimentar, în termeni supra-simplificaţi, în primul val, corespunzător societă-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:31 UTC)
BDD-A20598 © 2009 Revista „Limba Română”



simpozion 53

ţilor agrare, când informaţia circula pe cale orală, difuzându-se în comunităţi 
extrem de restrânse; mai apoi, comunicaţiile la distanţă au dat naştere oficiului 
poştal, telegrafului şi telefonului, în cel de-al doilea val, când ziarele, revistele, ci-
nematograful, radioul şi televiziunea prezentau, fiecare, capacitatea de a transmi-
te, simultan, acelaşi mesaj la milioane de receptori; şi, în sfârşit, reflectând nevoile 
economiei postindustriale, cel de-al treilea val îşi specializează produsele imagis-
tice şi transmite imagini tot mai sofisticate, idei, simboluri şi mesaje subliminale 
extrem de diverse unor segmente precise de populaţie, pieţe, profesiuni, grupări 
etnice, categorii de vârstă. În această ultimă fază supralicitarea informaţională la 
nivel senzorial este extrem de puternică şi îl determină pe insul uman să percea-
pă realitatea într-un mod mai denaturat, căci supralicitarea cognitivă se opune 
capacităţii lui de a gândi. 

Dar, tot aşa cum un individ poate opta conştient pentru un stil de viaţă, o societa-
te poate opta pentru un stil de civilizaţie. „Aceasta – scrie Alvin Toffler – este un 
lucru nou în istorie. În trecut civilizaţiile apăreau la întâmplare. Astăzi acest pro-
ces atinge pentru prima dată nivelul conştiinţei. Prin aplicarea unei politici teh-
nice conştiente – paralel cu alte măsuri – putem contura civilizaţia de mâine”15. 
Economistul austriac Friedrich A. Hayek (devenit cetăţean britanic în 1938), în 
eseurile sale de analiză economică şi filozofie socială, publicate pe la jumătatea 
secolului trecut, scrie despre uluitoarea putere a propagandei, a informaţiei co-
municate dirijat, cu un anumit scop (de regulă, politic şi economic), de către un 
regim politic sau grup de interese, succesul propagandistic fiind garantat prin 
modul subtil în care este instituit un nou cod de valori morale – acestea sunt 
coafate şi făcute acceptabile sub numele celor vechi; totodată, se operează cu efi-
cienţă în domeniul vieţii sociale, astfel încât niciun compartiment să nu scape 
„neîndrumat”. Desigur, Hayek este preocupat în a glosa despre libertate şi adevăr 
în regimurile totalitare, dar cu atât mai de actualitate sunt judecăţile sale în regi-
murile de tranziţie unde, apreciază el, „oamenii sunt făcuţi să-şi transfere devoţi-
unea de la vechii zei la cei noi, sub pretextul că noii zei sunt în realitate, ceea ce le 
spusese dintotdeauna instinctul lor sănătos, dar nu putuseră întrezări mai-înainte 
decât în chip vag. Iar cea mai eficientă tehnică în acest scop este folosirea vechi-
lor cuvinte, dar cu înţeles schimbat”16. Avem aici, în rezumat, procedeul modern 
al manipulării în masă. Citind astfel de aprecieri, e uşor să cădem în plasa unor 
terori ale conspiraţiei, ingenios construite în ultimul timp în unele cărţi, vizând, 
în primul rând, succesul de librărie, aşa cum este cazul celei publicate de către 
jurnalista americană Cristina Martin, care, în urma unor investigaţii personale 
riscante, susţine cu argumente existenţa Clubului Bilderberg (înfiinţat, pare-se, 
în anul 1954, la hotelul Bilderberg din localitatea olandeză Oosterbeek) – alcătuit 
din politicieni, reprezentanţi ai Caselor regale, magnaţi ai afacerilor, bancheri, 
jurnalişti şi alte persoane influente din lume – care domină în întregime viaţa po-
litică şi economică a planetei prin reuniunile internaţionale secrete, organizate, 
anual, de mai bine de o jumătate de secol. „Fără nicio îndoială, Clubul Bilderberg 
există – afirmă jurnalista americană. Însăşi Enciclopedia Britanică îl defineşte ast-
fel în paginile sale: „Întrunirile anuale de trei zile, la care participă o sută dintre 
cei mai influienţi bancheri, economişti, oameni politici şi funcţionari de stat din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:31 UTC)
BDD-A20598 © 2009 Revista „Limba Română”



Limba ROMÂNĂ54

Europa şi Statele Unite. Această conferinţă are loc în fiecare an în altă ţară occi-
dentală şi în cel mai strict secret. Ea oferă un climat de intimitate neprotocolară 
în care cei ce influenţează politicile internaţionale se simt în largul lor”17.

Dar dacă situaţia în plan social prezintă aceste sumbre caracteristici, care ame-
ninţă să suprime tot mai mult din raţia noastră zilnică de libertate individuală, 
să vedem cum este cotată mişcarea de idei a secolului nostru, aflată sub umbrela 
postmodernismului. Într-o lucrare de sinteză extrem de bine elaborată, cercetă-
toarea Angela Botez (redactor-şef al „Revistei de Filozofie”) scrie că noul curent 
cultural „neagă existenţa unei naturi umane construite în timp şi în diverse cul-
turi, susţinând imposibilitatea omului de a ajunge la esenţa realului. Pretenţia 
ştiinţei de a fi deţinătoare de adevăr despre natura esenţială a lucrurilor şi fe-
nomenelor îi pare suspectă. (...) Postmodernismul privilegiază eterogenitatea şi 
diferenţa ca forţă eliberatoare în redefinirea discursului cultural. (...) Redescope-
rirea pragmatismului şi hermeneuticii în filozofie (Rorty), schimbarea orientării 
cu privire la filozofia ştiinţei (Kuhn, Toulmin, Feyerabend), accentele asupra dis-
continuităţii şi diferenţei în istorie şi asupra convenţiei poliforme în locul accen-
telor pe cauzalitatea simplă sau chiar pe cea complexă (Foucault), noile dezvoltări 
ale matematicii relevând indeterminismul (teoria catastrofelor şi teoria haosu-
lui, geometria fractală, refuzul narativităţii şi al interpretărilor metateoretice cu 
aplicare universală, resurecţia în etică şi în antropologie, a validităţii şi demni-
tăţii altuia – sunt toate indicii ale unei profunde schimbări, ca răspuns la criza 
conceptului modernităţii”18. Trăim, aşadar, în plin avânt al unui curent cultural 
ofensiv, care a aruncat în orizonturile conştiinţei câteva teme de meditaţie marcate 
puternic de nihilism, precum: sfârşitul filozofiei, declinul epistemologiei, abrogarea 
umanismului şi al istorismului progresist. Conceptele-cheie al noii mişcări de idei pot 
fi simbolizate cel mai sugestiv prin imaginea unei oglinzi sparte; ele sunt: fragmenta-
rism, dezmembrare, deconstrucţie, dislocare, discontinuitate, descentrare, diferenţă, 
diversitate, alteritate, antireprezentaţionalism, antiesenţialism, particularism, plura-
lism, textualism, ironism, feminism, eclectism, antiformalism, holism etc. 

Protagoniştii postmodernismului sunt, în viziunea noastră, artizanii unei piese 
de teatru a absurdului, în care apar tot felul de actori, într-un joc scenic extrem 
de bizar, situat lângă cantonul unei linii de cale ferată: unii se străduiesc să ri-
dice bariera, şi alţii, cu nonşalanţă, o aşază de fiecare dată înapoi. Aşa sunt teo-
reticienii francezi: Jaques Derrida (1930-2004), susţinător al logocentrismului 
şi phonocentrismului, critic al umanismului şi partizan al sfârşitului filozofiei; 
Michael Foucault (1926-1984), artizan al teoriei dezvoltării acţiunii, a gândirii 
şi dorinţelor prin juxtapunere şi disjuncţie, a preferinţei pentru multiplu şi di-
ferenţiat în locul aranjamentelor stabile; Jean Francois Lyotard (1924-1998), fost 
marxist, convertit la teoria atomizării socialului între seturi diferite de coduri 
precum: acasă, la lucru, la biserică etc.; Jacques Lacan (1901-1981), preocupat 
de poziţia eului ideal în opoziţie cu inconştientul, de simbol şi simbolizat, de 
înlăturarea barierelor dintre unele discipline, ca psihanaliza, lingvistica, teoria 
literaturii, epistemologie şi filozofia mentalului; Emmanuel Levinas (1905-1983), 
captat de eu şi alteritate; Gilles Deleuze (1925-1995), susţinător al ideii că filozoful 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:31 UTC)
BDD-A20598 © 2009 Revista „Limba Română”



simpozion 55

este prietenul conceptului şi că, prin urmare, el are datoria să fabrice concepte. 
Dar extrem de ofensivi sunt şi reprezentanţii postmodernismului american: 
Richard Mckay Rorty (n.1931-?), susţinător al criticii istorismului, al ideilor de 
etnocentrism, liberalism, antireprezentaţionalism etc., el a arătat că mintea este 
o sursă de erori şi a propus un program deconstrucţionist al acestei teme; Paul 
de Man (1919-1983), de asemenea, un ardent deconstrucţionist, cercetător al 
alterităţii sexuale şi etnice; Calvin Otto Schrag, axat pe dezlegarea complexelor 
probleme ale dinamicii eului uman şi persoanei, ale naturii omeneşti, ale sufletu-
lui, ale substanţei care gândeşte în comparaţie cu modelele mentalului rezultate 
din evoluţia cercetărilor cibernetice, ale ştiinţei cognitive şi inteligenţei artificiale; 
John Sallis, afirmat mai ales ca editor şi istoric al reprezentanţilor unor curente 
ale gândirii din ţara unchiului Sam, precum fenomenologia, hermeneutica, de-
construţionismul, transcendentalismul ş.a.; Patrick Heelan, care crede că ştiinţa, 
din punct de vedere fenomenologic şi hermeneutic, are o valoare spirituală, tot el 
asociază mecanica cuantică cu spaţiul pictorial al lui Van Gogh şi este de părere 
că „Mintea divină” este prezentă în toate lucrurile şi produce o legătură directă a 
filozofiei cu religia şi ştiinţa; Eric Ramsey pune comunicarea în relaţie cu aspecte-
le active şi pasive ale posibilităţilor şi aspiraţiilor umane, configurând o ontologie 
a potenţelor reale ale conştiinţei; el propune o etică care să scoată în relief toate 
diferenţele, bazată pe o teorie a comunicării care determină eliberarea dorinţelor 
şi a speranţelor de libertate. Trebuie obligatoriu amintit aici şi filozoful italian 
Gianni Vattimo (n. 1936-?), care susţine sfârşitul metafizicii ca viziune unitară şi 
că teoriile acesteia au adus gândirea slabă în filozofie, dar şi ideea că finalul mo-
dernităţii şi al istoricităţii cu sens liniar, unic, nu este o epocă de regres, ci una 
de eliberare, în cadrul căreia multiplicarea interpretărilor religioase nu semnifi-
că negarea religiei, ci desfăşurarea unui evantai de posibilităţi mai largi supuse 
alegerii. Dintre gânditorii britanici: Michael Polany (1891-1976), originar din 
Budapesta, refugiat în Anglia în 1935, precursor al concepţiilor contextualist-
relativiste postanalitice, preocupat de semnificaţia transnaturalului şi suprana-
turalului, el arată că Dumnezeu nu poate fi cunoscut pe calea ştiinţei, deoarece 
se află dincolo de orice structuri teoretice, opera lui ne oferă posibilitatea de a 
face o analogie interesantă între teoria sa despre cunoaşterea tacită – „ştim mai 
mult decât putem exprima” – şi noţiunile de matrice stilistică, minus-cunoaştere 
şi mister, din filozofia lui Lucian Blaga; Christopher Norris (n.1947-?), pasionat de 
teoria cunoaşterii, de percepţie, experiment şi simţul comun. Desigur, unele con-
cepte ale postmodernismului pot fi identificate şi la filozofii români: Emil Cioran 
(1911, Răşinari – 1995, Paris), la care ideile deconstrucţiei sunt înveşmântate în 
iarba verbelor a descompune, a amăgi, a dispera, a schimba etc.; Lucian Blaga 
(1895-1961), cel care a enunţat mutaţia ontologică survenită în lume prin apariţia 
omului, ca „animal metaforizant”, şi un posibil mare câştigător în varianta unei 
viitoare resurecţii a metafizicii; Mircea Eliade (1907, Bucureşti – 1986, Chicago), 
creator al unui nou umanism, cu extensie planetară, strălucit hermeneut al cul-
turii simbolice şi al acelei fenomenologice, novator în antropologia arhetipală şi 
în abordarea istoriei religiilor; Ştefan Lupaşcu (1900, Bucureşti – 1988, Paris), 
considerat filozof al ştiinţei de sorginte postanalitică, prin cercetările sale despre 
logica dinamică a contradictoriului, despre microfizică şi gândirea umană.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:31 UTC)
BDD-A20598 © 2009 Revista „Limba Română”



Limba ROMÂNĂ56

Efectele devastatoare, de pulverizare a vechilor scări şi ierarhii axiologice, spre a 
impune altele (poate demult stabilite) – se răsfrâng şi sunt tot mai vizibile nu doar 
în mişcarea contemporană de idei, ci şi în spaţiul religiosului şi în cel al literaturii 
şi, adesea, în ciudate interferenţe, aşa cum se întâmplă, bunăoară, cu codul de 
valori morale creştine al Noului Testament, supus unui necruţător atac în roma-
nul lui Dan Brown – Codul lui da Vinci. Contra-atacul vine din tabăra teologilor 
(prin Codul spart al lui da Vinci), chestiunea fiind abordată din perspectiva anti-
tezei, în care autorii replicii romaneşti apără cu îndârjire o mulţime de aspecte ale 
doctrinei creştine, criticând cu decenţă descrierile lui Brown privitoare la ritualul 
păgân Hieros gamos care, în viziunea gnostică, ar deschide mintea către cunoaşte-
rea lui Dumnezeu: „Să fie, oare, adevărat că uniunea fizică dintre bărbat şi femeie 
constituie unica modalitate de a ajunge la gnosis – cunoaşterea divinului?”19. Însă 
va fi foarte greu de oprit această ofensivă ideologică costumată în veşminte lite-
rare, căci romanul lui Brown a fost deja tradus în zeci de limbi, a fost publicat şi 
difuzat în milioane de exemplare, a fost transpus, nu de mult, chiar şi pe peliculă 
cinematografică şi a înregistrat un succes la public imens graţie strategiilor prag-
matice hollywoodiene. Replica este deci destul de palidă, în ciuda temeinicelor 
studii doctorale (în teologie) ale celor doi autori.

Puşi în faţa acestor evidente „binefaceri” ale ştiinţei viitorului, greu îi mai putem 
asocia savantului contemporan, care se „joacă” la pupitrul acceleratorului de par-
ticule, chipurile luminate de idei ale discipolilor peripatetici din Grecia antică, 
plimbându-se prin grădina lui Akademos, vegheaţi de umbrele marilor lor das-
căli şi maeştri – Platon şi Aristotel...

Cu certitudine, astăzi putem vorbi despre o confruntare între Omul modern care, 
dând dovadă de prudenţă, doar a gustat puţin din roadele ştiinţifice ale unui veac 
romantic (al XIX-lea) şi Omul nou, ivit în veacul următor (zis postmodern), care, 
lacom, a captat energiile marilor invenţii tehnice şi le-a aplicat (le aplică în con-
tinuare), „înfruptându-se” fără chibzuinţă din ele, în multe situaţii în defavoarea 
întregii Omeniri (cazuri clare: cele două conflagraţii mondiale!).

Asistăm, aşadar, la distorsiuni de comunicare, rezultate chiar din confruntările 
celor două mari doctrine ale umanităţii: modernism versus postmodernism, în-
trucât celelalte ingrediente spirituale şi ideologice nu prea mai contează (deşi 
unii vorbesc tot mai insistent despre un aşa-zis transmodernism!...). Ca martori 
ai acestei ample confruntări, suntem şi victime ale ei, urmare a neadaptării, 
mai cu seamă că malaxoarele ofensive ale postmodernismului au tendinţa de 
a fi mai mult decât ceea ce par: ele nu se rezumă la destructurarea şi decima-
rea vinovatelor / nevinovatelor structuri ale culturalului, ci se impun tot mai 
energic în sferele înalte ale vieţii sociale, economice şi politice (dar, oare, nu 
de acolo şi vin?), îndemnându-ne, determinându-ne şi silindu-ne să gândim 
postmodern. 

Propagate continuu, în ritm susţinut, prin întregul arsenal cunoscut al mass-me-
diei, paradigmele postmodernismului depăşesc limitele îngrădite ale vieţii cultu-
rale şi se răsfrâng tot mai puternic în viaţa noastră individuală şi colectivă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:31 UTC)
BDD-A20598 © 2009 Revista „Limba Română”



simpozion 57

În atari împrejurări, nu fără oarecare fior nostalgic, prognoza filozofului cana-
dian al culturii – Marshal McLuhan – despre amurgul Galaxiei Gutenberg (care 
pierde tot mai mult teren în faţa tehnologiei electronice de comunicare, eficientă, 
ieftină şi rapidă), este cât se poate de credibilă, căci, astăzi, ni se pare că uriaşul 
nostru glob terestru, cu multele şi complexele populaţii care îl locuiesc, pare doar 
un biet cătun, străbătut de o ştire, de la un capăt la altul, în doar câteva secunde. 

Şi, ca o curiozitate a acestei noi Epoci a Omului, unora nu le mai ajunge pămân-
tul de sub tălpi şi se înghesuie să îşi cumpere parcele pe Lună! Verbul dominant 
al veacului XXI este a poseda, iar deviza contemporană la care te îndeamnă co-
munitatea trece dincolo de cogito-ul ontologic cartezian, manifestând tendinţa 
de a impune o exclamaţie care bate spre o filozofie pur pragmatică: eşti văzut şi 
posezi – exişti!

NOTE ŞI BIBLIOGRAFIE
1.	Marshal McLuhan, Galaxia Gutenberg, colecţia „Idei contemporane”, cuvânt-înainte de 
Victor Ernest Maşek, traducere de L. şi P. Năvodaru, Editura Politică, Bucureşti, 1975, p. 52.
2.	 Ibidem, p. 52-53.
3.	 Ibidem, p. 55.
4.	Gheorghe Vlăduţescu, Filozofia în Grecia veche, Editura Albatros, Bucureşti, 1984, p. 139.
5.	Marshal McLuhan, Galaxia Gutenberg, ed. cit., p. 183.
6.	 Ibidem, p. 178.
7.	Werner Heisenberg, Paşi peste graniţe, Colecţia „Idei contemporane”, studiu introductiv şi 
traducere de Ilie Pârvu, Editura Politică, Bucureşti, 1977, p. 311.
8.	Marshal McLuhan, Galaxia Gutenberg, ed. cit., p. 398.
9.	 Ibidem, p. 409.
10.	Karl Rosenkranz, O estetică a urâtului. Între frumos şi comic, traducere, studiu introductiv 
şi note Victor Ernest Maşek, Editura Meridiane, Bucureşti, 1984, p. 361-362.
11.	 Angela Botez, Filozofia mentalului. Izvoare. Teorii. Autori, Editura Floare albastră, Bucu-
reşti, 2006, p. 66.
12.	Alvin Toffler, Şocul viitorului, colecţia „Idei contemporane”, traducere de Leontina Moga 
şi Gabriela Manta, Editura Politică, Bucureşti, 1973, p. 325.
13.	Ibidem, p. 26.
14.	Alvin Toffler, Puterea în mişcare, traducere de Mihnea Columbeanu, Editura Antet, Bu-
cureşti, 1995, p. 160.
15.	Alvin Toffler, Şocul viitorului, ed. cit., p. 421.
16.	Friedrich A. Hayek, Drumul spre servitute, traducere de Eugen B. Marian, Editura Huma-
nitas, Bucureşti, 1996, p. 178.
17.	Cristina Martin, Clubul Bilderberg. Stăpânii lumii, traducere de Ioana Ionescu, Editura 
Litera Internaţional, Bucureşti, 2007, p. 24.
18.	Angela Botez, Postmodernismul în filozofie, Editura Floare albastră, Bucureşti, 2005, 
p. 136-138.
19.	James L. Garlow, Peter Jones, Codul spart al lui da Vinci, traducere de Anton Horvath şi 
Dumitru Dorian, Editura Aqua Forte, ediţia a V-a revizuită, Cluj-Napoca, 2005, p. 21.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:31 UTC)
BDD-A20598 © 2009 Revista „Limba Română”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

