
41 

TREPTE ŞI ASPECTE SPIRITUALE NUANŢATE ÎN CONFIGURAREA 
LOGICII FORMALE 

Spiritual stages and aspects in the configuration of formal Logics 
 

Eugeniu NISTOR1

 
Abstract 

 
As a science studying the laws of reason, Logics has known, like all the other sciences, a long and 

winding path. From the history of this path until the funding of Logics as formal science, there are certain 
stages that cannot be eluded, no matter if they are richer or poorer from a spiritual perspective, since they 
anounce the manifestations of human thought during the oriental antiquity (in the ancient Chinese and 
Indic cultures), which will later be settled into conceptual structures during the illuminated  age of the 
Greek cities - all of these based on the support of the presocratic thinkers and of the sophists and, most of 
all, by the major contribution of the three teachers of humanity: Socrates, Plato and Aristotle. 
 
Keywords: argument, demostration, Rhetorics, sophist thinking, formal logic.      
 
 
1. Consideraţii generale 

Denumirea de logică provine de la grecescul logos, termen polisemantic, cu multiple 
sensuri şi semnificaţii, adică: raţiune, idee, cuvânt, ordine. Semnificaţia proprie a logicii este 
aceea de ştiinţă a demonstraţiei, a legilor de raţionare, a regulilor şi normelor de gândire 
corectă. Propriu-zis logica se ocupă de studiul inferenţelor (în latineşte inferre = a duce, a 
introduce), adică a operaţiei de derivare a unui enunţ din altul, cu scopul de a stabili între 
inferenţe valide (adevărate) şi inferenţe nevalide (false). 

 

Ca şi gramatica şi matematica, logica este o ştiinţă formală, operând cu o serie 
întreagă de abstractizări. Abstracţiunea, trebuie să precizăm, este o categorie filosofică 
opusă concretului, desemnând proprietăţile esenţiale şi generale ale obiectelor, minus 
particularităţile lor concrete (senzoriale). Studiile de antropologie culturală ne arată că 
procesul de abstracţiune s-a rafinat continuu. Încă din cele mai îndepărtate vremuri, 
gândirea omului trăitor în societăţile primitive era bazată mai mult pe imagini şi, în mai 
mică măsură, pe concepte abstracte. Aşadar, el era marcat direct de realitatea 
înconjurătoare, de care era strâns ancorat prin simţurile sale: „Realitatea se reflectă în 
spiritul său ca într-o  oglindă, sau suferind în orice caz o prelucrare conceptuală redusă, 
faţă de elaborarea mentală a materialului în conştiinţa civilizatului.”2 Apoi, civilizându-se, 
acesta s-a îndepărtat tot mai mult de realitatea imediată, creând o alta, cu dimensiuni 
teoretice, care s-a aşezat în timp ca o plasă peste existenţă, făcând ca realitatea să transpară 
de sub ea foarte vag. Omul civilizaţiei s-a pervertit până-ntr-atât că a permis formularea 
supoziţiei conform căreia „primitivul se ataşează direct lumii sensibile, trăind-o, pe când 
civilizatul se detaşează de lumea sensibilă, gândind-o.”3

                                                           
1 Assistant prof. PhD, “Petru Maior” University of Târgu-Mureș. 
2 Anton Dumitriu – Istoria logicii, vol. I, Ed. Tehnică, Buc., 1993, ed. a III-a, revăzută şi adăugită, p. 30 
3 Ibidem 

 Această trecere de la reacţiile pur 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior



42 

instinctuale la reflecţie este numită raţiune sau proces de logicizare. Dar, oare, chiar reprezintă 
ea un „avantaj” pentru fiinţa umană?!  

Cercetătorul şi savantul Lucien Lewy-Bruhl (1857-1939), sociolog şi antropolog 
francez de marcă, analizând mentalităţile primitive ale tribului Bororo, a constatat cum un 
membru al acestuia s-a declarat a fi, în acelaşi timp, şi om şi papagal (denumit „arara”) – 
situaţie în care sunt clar încălcate principiile elementare ale identităţii şi contradicţiei. Teza 
lui Lewy-Bruhl, a derapajului logic al insului primitiv, expusă în lucrările sale – Funcţiile 
mentale în societăţile inferioare (1910) şi Mentalitatea primitivă (1922) – a fost socotită, mai 
târziu, lipsită de temei, dovedindu-se că primitivul avea, de fapt, o raţiune de acelaşi fel cu 
cea a omului modern, în ciuda participaţiei şi implicării sale la / în ritualurile totemice şi 
ceremoniile religioase specifice.  

Constatări similare celor lui Lewy-Bruhl a făcut şi etnologul şi antropologul (tot 
francez) Claude Levi-Strauss (n.1908), promotor al analizei structurale, în lucrările sale – 
Antropologia structurală (1958), Gândirea sălbatică (1962) şi Totemismul azi (1965) – dar, de 
această dată, cu cercetări extinse la modul de gândire al unor comunităţi înapoiate din 
zilele noastre.  

Însă şi savanţii secolului XX ne-au pus, uneori, în faţa unor constatări paradoxale: 
cercetând natura electronului, fizicienii au observat cu surprindere natura duală sub care se 
manifestă aceasta: atât sub formă de undă, cât şi de corpuscul – sfidând toate legile logicii 
bivalente, clasice, structurate pe două valori: adevăr şi fals. În aceste situaţii bizare a trebuit să 
se recurgă la logicile polivalente, în cadrul cărora propoziţiile pot lua mai multe valori, 
precum: adevăr, fals şi o a treia valoare, adesea cu o semnificaţie intuitivă. În Trilogia cunoaşterii, 
problematizând dualitatea undă-corpuscul al luminii, gânditorul Lucian Blaga arată cu claritate 
că natura contrară a acestor proprietăţi, care se „scindează” în alte însuşiri decât cele 
iniţiale (adică în continuitate şi energie), l-au îndemnat să recurgă la o metodă proprie de 
analiză, şi anume la metoda antinomiei transfigurate. 

Utilizarea logicii în analizele şi demonstraţiile filosofice, nu înseamnă că 
aplicabilitatea ei se rezumă doar la atât: încă din antichitate, instrumentarul logic al lui 
Aristotel urmărea stabilirea unui raport echilibrat între logică şi retorică, în vederea 
construirii unui discurs argumentat, veridic şi nemanipulator. Legat de acest aspect, în 
cursul său de Logică, de la 1898 (conţinând prelegerile ţinute la Universitatea din Iaşi, în 
anii 1863-1872, şi la cea din Bucureşti, începând cu 1884), Titu Maiorescu, spiritul rector 
al mişcării junimiste, arată că: „Logica s-a născut din trebuinţa retorică de a produce 
convingerea unui discurs în auditori”, dar şi că, în timp, „deosebirea cea mare, ce desparte 
Logica de Retorică, nu a putut să rămână ascunsă.”4 Profesorul face apoi distincţiile 
necesare între cele două ştiinţe: în timp ce oratoria urmăreşte să emoţioneze auditoriul, 
„capul logic, din contra, vrea să convingă mintea rece în mod statornic, indiferent dacă 
pune în joc emoţiunea trecătoare a simţămintelor şi plăcerea estetică...”5

                                                           
4 Titu Maiorescu – Logica, Universitatea Bucureşti, 1898, p. 8 
5 Ibidem 

   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior



43 

Aşadar, putem pune funcţiile logicii în acord atât cu filosofia, cât şi cu oratoria – cu 
accentul, aici, mai apăsat pe genul judiciar, unde argumentele în acuzare, în apărare şi în 
stabilirea verdictului trebuiesc umplute cu un însemnat conţinut logic. Nu putem trece cu 
vederea utilizarea logicii în teologie, în special pentru analiza unor enunţuri legate de 
argumentul ontologic al existenţei lui Dumnezeu – prilej continuu de dezbateri aprinse şi 
procese publice, de la scolastici încoace –, după cum nu poate fi ignorată utilizarea ei în 
medicină, începând cu secolul II, d. Chr., gând medicul Galien a recurs la raţionament 
pentru stabilirea diagnosticului medical. Mai nou, logica secondează cu succes, ca metodă 
ipotetico-deductivă, diverse ştiinţe empirice, ca: fizica, chimia, biologia, dar şi unele ştiinţe socio-
umane, cum sunt: lingvistica, psihologia, sociologia, istoria, antropologia, economia etc. 
Mai vechea relaţie cu matematica se completează cu utilizarea procedeelor logice în 
cibernetică, în activitatea robotică, în inteligenţa artificială şi în limbajul programat al 
computerelor. 

Pornind de la mecanismul de întemeiere a unor inferenţe valide şi de descoperire 
sau respingere a unor inferenţe nevalide, putem vorbi, în fond de două discipline distincte: 
I.- Logica formală clasică sau Logica generală şi II.- Logica modernă sau Logica simbolică 
(numită şi Logică matematică sau Logistică). Dintre acestea, în studiul nostru, ne vom 
referi cu precădere la elementele esenţiale ale Logicii generale, punând accentul pe acele 
legi, principii şi reguli care dau forţă argumentativă în procesul de comunicare interumană.  
         Dar într-o carte fundamentală a ştiinţelor umaniste contemporane, fiind vorba de 
Tractatus Logico-philosophicus (publicată la Leipzig, în 1921), a filosofului Ludwig 
Wittgenstein, recunoscut drept unul dintre reprezentanţii filosofiei semantice (o tendinţă 
în filosofia modernă, de natură neopozitivistă), sunt făcute următoarele aprecieri: „Logica 
nu este o disciplină, ci o imagine oglindită a lumii. Logica este transcendentală” (adică a 
priori!) – propoziţia 6.13; completând apoi: „Nu credem a priori într-o lege a conservării, ci 
cunoaştem a priori posibilitatea unei forme logice” – propoziţia 6.33.6

     Logica orientală. Mentalitatea specifică indivizilor primitivi, care nu au concepte 
abstracte bine delimitate, bazându-se mai mult pe imagini, reprezintă o bizarerie. 
Specialiştii au stabilit că, totuşi, logica lor este construită pe structura de Adevăr şi Fals, 
conform schemei A şi –A, dar că, uneori, din această contradicţie, este evident că tocmai 
conceptul A nu este clar definit, pentru ca lucrul să nu fie nici A, nici –A. Cercetările lui 
Lewy-Bruhl şi Levi-Strauss sunt elocvente în această privinţă, ei arătând că există o 

 

Putem recunoaşte, aşadar, în vecinătatea conceptelor tari ale lui Wittgenstein, şi, 
totodată, putem conchide că dacă Filosofia este ştiinţa absolutului, atunci Logica este 
metodologia acesteia, adică propedeutica, care veghează ca ideile şi teoriile emise să aibă 
raţiune şi consistenţă şi să nu alunece în nepermise contradicţii! 

 
2. Prefigurări ale logicii 

                                                           
6 Ludwig Wittgenstein – Tractatus Logico-philosophicus, traducere, cuvânt introductiv şi note de Alexandru 
Surdu, Editura Humanitas, Bucureşti, 1991, p. 112, respectiv p. 115 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior



44 

„vârstă” a omului, când peste mintea lui stăruie o ceaţă deasă, hipnotică, susceptibilă a fi 
categorisită chiar „prelogică”.  

Totuşi, primele dovezi umane ale interesului metodic pentru stabilirea unui 
ansamblu de reguli şi introducerea ordinii în vederea obţinerii unei gândiri corecte, 
operaţionale, o avem în Orientul antic. Aceasta ţinându-se cont d e faptul că în acest 
domeniu se operează cu: definiţii, propoziţii, judecăţi, categorii, concepte şi raţionamente. 

Logica chineză. În China antică, în condiţiile proprice ale unei civilizaţii milenare şi a 
unei culturi spirituale de mare fineţe şi subtilitate, gândirea logico-filosofică a fost marcată 
de afirmaţii şi concepţii enigmatice şi chiar paradoxale, cum sunt cele din cartea lui Lao-
tse, Tao-te-King, precum: „Non-activitatea lucrează!”; „O, lucraţi fără fapte!” sau: „Ce este 
mare trebuie să-l vedeţi în ceea ce este mic!”; sau: „Ceea ce este greu cântăreşte cât timp 
este uşor” etc. Existenţa şcolilor de filosofie, ca „şcoală cosmologică” (Yin-Yankia), ca 
„şcoală a învăţaţilor” (Ju-Kia), şcoala lui Mao sau Moismul (Mo-Kia), şcoala numelor 
(Ming-Kia), şcoala logiştilor  (Fa-Kia), şcoala lui Tao sau Taoismul, determină o puternică 
emulaţie a gândirii, de la argumentare şi raţionamentul clar, imbatabil, până la sofism şi 
propoziţiile paradoxale. Astfel, în dialectica moistă sunt lămuriţi unii termeni şi unele noţiuni 
logice: „Dialecticismul desparte adevărul de fals, cercetează ce este ordonat şi ce nu este, 
lămureşte egalitatea şi diferenţa, caută raportul dintre vorbe şi realitate, hotărăşte asupra a 
ceea ce este avantajos şi dezavantajos, înlătură îndoiala, cugetă asupra esenţei lucrurilor, 
discută asemănarea expresiilor, caută prin nume să sesizeze realitatea, să exprime prin 
cuvinte sensul, să descopere temeiurile prin critică, unele el le acceptă prin analogie, altele 
le concede după analogie.”7 În aceeaşi lucrare a lui Mo-tse sunt date câteva definiţii 
nominale, precum: „A elogia înseamnă a arăta frumuseţile”; „A critica înseamnă a arăta 
răul”; „Un lucru ce nu este în întregime precizat se explică prin: asemănător”; „Dublu 
înseamnă îndoit”8

Filosoful Thui-Tse (sau Tuei-shi, trăitor în sec IV î. Chr.) este considerat cel mai 
faimos „sofist” chinez, fiind autorul unor paradoxe care a dat mare bătaie de cap 
interpreţilor, precum cele contra realităţii spaţiului: „Cerul este tot atât d e jos ca şi 
pământul”; sau: „Sudul este nemărginit şi totuşi are graniţă”; „O broască ţestoasă este mai 
lungă decât un şarpe”; „Roţile unui car nu ating pământul”. Alte paradoxe, ale aceluiaşi, 

 Apoi, avem o variantă argumentativă în şapte trepte: (1) ceea ce este 
limitat (yu) este ceea ce nu este universal; (2) ceea ce este fals este ceea ce în fapt nu este 
aşa; (3) imitaţia (hsiao) constă în a lua un model. Prin urmare, dacă modelul este adecvat 
imitaţiei, raţionamentul este corect. Dacă nu este adecvat imitaţiei, raţionamentul este fals. 
Aşa este hsiao; (4) comparaţia (pi) constă în a lua un lucru pentru a explica un altul (adică 
raţionamentul prin analogie); (5) paralelizarea (nou) este compararea termenilor (sau 
propoziţiilor) şi găsirea că ei sunt în complet acord; (6) concluzia (yuan) constă în a spune: 
eşti de cutare sau cutare natură, pentru ce aş refuza să admit că eşti de cutare sau cutare 
natură?; (7) extensiunea (thui) constă în a considera că ceea ce cineva nu acceptă este identic 
cu ceea ce nu este acceptabil şi admite aceasta. 

                                                           
7 Anton Dumitriu – Istoria logicii, I, ed. cit., p. 41 
8 Ibidem, p. 43 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior



45 

sunt împotriva realităţii timpului: „Soarele apune când se află la zenit şi creaturile mor când se 
nasc”; „Dacă cineva pleacă azi la Yueh, ajunge ieri”; „Un mânz orfan nu a avut mamă”. 
După cum unele paradoxe caută să dovedească, pe diverse căi, că lucrurile nu au proprietăţile 
care li se atribuie: „Inelele legate sunt despărţite”; „O găină are trei picioare”; „Un câine 
negru este alb”. Apoi, paradoxe prin care se arată că deosebirile dintre clase, în care se despart 
lucrurile, nu există în realitate: „Un cui are coadă”; „Munţii vorbesc, deci sunt însufleţiţi”; 
„Un cal ouă ca o pasăre”; „Un câine poate să fie considerat ca o oaie”. Dar filosoful 
chinez a formulat şi paradoxe privind direct unele noţiuni logice: „O asemănare mare nu se 
deosebeşte de o asemănare mică”; „Definiţiile nu-şi ajung niciodată scopul. Oricât de 
departe am putea să mergem cu ele, nu vom ajunge la sfârşit.”; „Un câine nu este un 
căţeluş”. Dar şi paradoxe relative, referitoare la cunoaştere: „Focul nu este cald”; „Ochiul nu 
vede”;  „Un cal galben şi o vacă neagră sunt trei”. Deşi astăzi sunt lipsite de semnificaţie 
reală, părând a fi doar simple jocuri paradoxale, sofismele vechilor chinezi pot fi apropiate 
de concepţia indiană Maya, care considera existenţa o efemeridă iluzorie. 

Logica indiană. Gândirea indiană este marcată de maniera proprie a acestui popor de 
a privi lumea, configurând o structură specifică, axată pe: 1. Karma şi transmigraţia sufletelor, 
unde karma este o lege a cauzalităţii  care determină ca trăirile fiecărui individ să lase în 
urmă un fel de energie influienţând bucuriile şi tristeţile, în funcţie de cum i-au fost 
acţiunile: bune sau malefice; iar dacă aceste aspiraţii nu au putut fi atinse în viaţă, ele vor fi 
transferate într-o existenţă viitoare a individului;  2. Doctrina eliberării (Mukti)  explică 
efortul metodic prin care individul poate să scape de ciclul naşterilor şi al renaşterilor 
continue; 3. Atitudinea pesimistă faţă de lume şi credinţa optimistă în scopul final; 4. Calea 
spre desăvârşire – Sădhana. 

Doctrinele filosofice indiene şi inclusiv unele chestiuni de logică, sunt de găsit în 
scrierile Vedelor –  Rig-Veda (ştanţele laudative), Yajur –Veda (colecţia formulelor 
sacrificiale), Sama-Veda (ştiinţa melodiei) şi Atharva-Veda (incantaţiile sacerdotale) –, dar 
şi în Mimăsă (care înseamnă cercetare prin gândire), Vedanta (adică punct de vedere), 
Sămkhya (care înseamnă număr), Yoga (conţinând tehnicile ascetice prin care se poate 
evada din prizonieratul manifestării iluziei, ajungându-se la atingerea principiului absolut – 
Brahman), Nyăia (exprimând o teorie atomistă, dar şi principiul conform căruia întregul rău 
decurge din argumentările false). 

Tabla categoriilor logice este formulată în Nyăya astfel: 1. Substanţa; 2. Calitatea; 3. 
Acţiunea; 4. Generalitatea; 5. Specificitatea; 6. Coexistenţa. În aceeaşi lucrare sunt 
abordate aspectele logice ale cunoaşterii valide – pramă – cuprinzând: I. Percepţia, considerată 
primară şi originală, care poate fi nedeterminată (ca în propoziţia „Văd ceva”) sau 
determinată (ca în propoziţia „Văd un Brahman”); II. Deducţia – anumiti – care cunoaşte 
silogismul, chiar dacă el încă nu apare în forma pură (aristotelică), ca în exemplul: 
„Oriunde este fum, este foc” (unde fum= termenul mediu, foc=termenul minor); „Pe acest 
munte este fum (unde munte=termenul major, fum=termenul minor); “Deci pe acest 
munte este foc” (unde s-a dedus existenţa termenului minor); III. Inducţia prin analogie – 
upamiti – care se referă la atribuirea unui nume unui obiect (cu exemplul cuiva căruia i se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior



46 

descrie un animal – să zicem rinocerul – pe care nu l-a văzut niciodată, dar care i-a fost 
descris ca având talia unui elefant mic, cu corn în frunte – pe care îl întâlneşte, apoi, 
întâmplător într-o pădure şi îl identifică cu precizie, în baza cunoaşterii prin analogie; IV. 
cuvântul – sabda – considerat a fi specific uman şi de obârşie divină. 

Canonul budist. Logica budistă se pare că a apărut ca o schismă a religiei brahmane, 
fiind, scris în limba păli (o limbă indiană), dar şi în sanscrita mixtă şi sanscrita pură, ultima 
fiind şi limba clasică a Vedelor. Printre şcolile derivate din budism ar trebui menţionată în 
special sautrăntika, axată pe un realism critic, grupând şi ordonând în totalitate elementele 
existenţei, în număr de 47, împărţite în cinci grupe, astfel: 1. Materia – rupa, cuprinzând 
patru forme primare – upădâna, şi alte patru derivate – upădâna-rupa; 2. Sentimentele – vedană 
– adică plăcerea, suferinţa şi starea neutră; 3. Indiciile, cuprinzând cinci organe ale simţului 
extern – samjnă şi mentalul – citta; 4. Conştiinţa – vijnăna – propulsând şase elemente, 
corespunzătoare celor şase simţuri; 5. Forţele – samskăra. Specialiştii au remarcat că logica 
budistă se axează pe două moduri de cunoaştere – cunoaşterea imediată şi cunoaşterea mediată – 
semănând uluitor de mult cu sursele cunoaşterii enunţate şi teoretizate, peste mai bine de 
două milenii, de către filosoful german Immanuel Kant, adică sensibilitatea şi intelectul, care 
au origine comună (dar rămasă necunoscută) şi mijlocesc cunoaşterea obiectelor a priori 
(prima) şi gândirea (cea de-a doua).  
 
3. Logica greacă presocratică 

Interpretarea dialectică spontană a fenomenelor naturii şi a vieţii politice, deosebit 
de frământate şi tumultoase, dinamismul relaţiilor comerciale din bazinul Mării 
Mediteraniene – sunt câteva caracteristici care au influienţat în chip progresist evoluţia 
gândirii greceşti încă din sec. VII  î. Chr. 

Şcoala milesiană. Filosofii ionieni – Thales din Milet, Anaximandru şi Anaximene – 
preocupaţi să descopere fenomenele şi ordinea naturală a lucrurilor (cosmosul), au ajuns 
să constate unele raporturi constante şi permanente, precum conceptele de Fiinţă sau 
Existenţă, Unu şi Multiplu, Mişcare şi Repaos, Ordine şi Haos, dar şi acela de Principiu al 
lumii – ca Apa, la Thales, Apeironul (element inepuizabil, nepieritor şi indestructibil), la 
Anaximandru, sau Aerul, la Anaximene.  

Pitagora (580-500 î. Chr.) şi şcoala pitagoreică. Doctrina logico-filosofică a celebrului 
geometru antic, autor al teoremei care îi poartă numele, poate fi schematizată astfel: din 
Unitatea şi Doimea nedefinită se nasc numerele – din numere punctele, din puncte liniile, 
din linii figurile plane sau suprafeţele, din suprafeţe figurile solide, din figurile solide 
corpurile sensibile – ale căror elemente constante sunt patru: focul, apa, pământul şi aerul 
–, iar din aceste elemente este configurat Universul care este însufleţit, „dotat cu raţiune, 
cuprinzând în mijlocul lui pământul, care este tot sferic şi locuit de jur împrejur.”9

                                                           
9 Diogenes Laertios – Despre vieţile şi doctrinele filosofilor, vol II, trad din limba greacă de C. I. Balmuş, 
comentarii de Aram M. Frenkian, ediţie îngrijită de Ion Acsan şi Adelina Piatkowski, colecţia „Biblioteca pentru 
toţi”, Editura Minerva, Bucureşti, 1997, p.147 

  
Observăm cum finalul gândirii pitagoreice este chiar încununarea teoriei geocentrice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior



47 

Stabilirea unor raporturi între numere şi lumea inteligibilă au dus la descoperirea unei serii 
de  zece opoziţii, în cadrul cărora numerele impare au ceva imperfect şi nemărginit iar cele 
pare sunt perfecte şi mărginite, acestea fiind: 1. Finit şi Infinit; 2. Par şi Impar; 3.Unu şi 
Multiplu; 4. Dreapta şi stânga; 5. Masculin şi Feminin; 6. Mişcare şi Repaos; 7. Drept şi 
Strâmb; 8. Lumină şi Întuneric; 9. Bine şi Rău; 10. Pătrat şi Dreptunghi. Preocupările 
logico-filosofice ale lui Pitagora şi cele ale discipolilor săi s-au îndreptat, în mod evident, 
spre determinarea Principiului tuturor lucrurilor, pe care l-au identificat în numere, stabilind 
că „lucrurile sunt numere” şi punând astfel bazele unei ştiinţe pure – matematica. Ca 
şcoală de filosofie şi geometrie „gândirea pitagoreică funcţionează efectiv ca gândire 
logică, ridicându-se la un grad de abstracţiune care este al celei mai exacte ştiinţe: ştiinţa 
numerelor.”10

Şcoala eleată (din Eleea, Italia de Sud). Xenofon din Colofon (365-475 î. Chr.) a fost 
contemporan cu Pitagora şi, de asemenea, preocupat de descoperirea principiului: „Pentru 
el, principiul unic este unul şi acelaşi lucru cu cosmosul, adică ceea ce el exprima prin 
formula: Unul şi Totul.”

 

11

Parmenide, discipol al lui Xenofon, considerat adevăratul fondator al şcolii eleate, 
arată legătura strânsă dintre gândire şi existenţă – adică „numai ceea ce este gândibil există 
şi numai ceea ce există este gândibil. Gândirea este identică cu obiectul gândirii”

  

12

                                                           
10 Anton Dumitriu – Istoria logicii, vol. I, ed. cit., p.104 
11 Ibidem. 
12 Ibidem, p. 105 

 Logica 
lui Parmenide poate fi concentrată în două propoziţii simple: Fiinţa sau existentul există; 
Non-Fiinţa sau non-existentul nu există. 

Zenon din Eleea, amic şi discipol al lui Parmenide, exprimă cel mai bine preocupările 
de identificare ale adevărului eleatic, instituind o metodă proprie, cunoscută astăzi drept 
metoda reducerii la absurd, prin care, într-o primă etapă, teza adversarului este considerată 
adevărată, în mod ipotetic, pentru ca mai apoi, prin tot felul de argumente să se ajungă la 
contradicţii. Acestea sunt cunoscute drept paradoxele sau aporiile lui Zenon, referindu-se 
la spaţiu, dihotomie şi iluzia mişcării (unele semănând celor formulate de gânditorul 
chinez Tuei-ţe).  

În privinţa spaţiului, Zenon combate cu argumente împotriva celor care susţin că 
spaţiul există separat de corpuri, într-o demonstraţie iniţială arătând că dacă spaţiul există, 
atunci acesta trebuie să existe într-un alt spaţiu, şi acesta, la rândul lui, într-un alt spaţiu, şi 
tot aşa, la infinit; concluzia fiind că spaţiul nu există!  

Prin argumentul dihotomiei este redusă la absurd ideea divizibilităţii nesfârşite, a 
dihotomiei (adică a împărţirii în două, la infinit). Dacă un segment de dreaptă este divizat, 
mai întâi, în două şi, apoi, fiecare jumătate în două şi aşa mai departe, procedeul nu va 
putea duce niciodată la un rezultat final. 

Pentru a explica iluzia mişcării, argumentele lui Zenon sunt evidenţiate de către 
Aristotel însuşi în Fizica sa. Să le luăm pe rând: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior



48 

- Argumentul săgeţii: săgeata trasă din arc este în repaos, aceasta deoarece fiecare 
corp se află în repaos când ocupă un spaţiu egal cu el însuşi; şi cum şi ceea ce zboară 
ocupă mereu, în orice poziţie şi în orice moment s-ar afla, un spaţiu egal cu el însuşi – 
rezultă că aceasta nu se poate mişca! 

- Argumentul legat de Ahile şi broasca ţestoasă: Ahile, cel iute de picior, erou al 
războiului troian, nu va putea întrece niciodată la fugă o broască ţestoasă, aceasta deoarece 
el va ajunge, mai întâi, în locul de unde a plecat broasca ţestoasă, care între timp a 
dobândit un anumit avans, şi chiar dacă va reuşi să se apropie de aceasta Ahile n-o va 
ajunge niciodată, căci broasca va avea mereu un plus de distanţă parcurs. 

O schiţă logică a aporiei mişcării a lui Zenon va arăta cam aşa, în presupunerea 
existenţei a trei serii de corpuri: 
AAA – corpuri în repaos 
BBB –> corpuri într-un sens de mişcare 
<– CCC corpuri într-un sens de mişcare contrar seriei anterioare 
Iar dacă acceptăm ideea existenţei unităţii de timp indivizibile, atunci avem următoarea 
figură statică: 
AAA 
BBB 
CCC 

De aici deducem că Zenon configurează cel mai bine teoria eleaţilor, legată de 
existenţă şi non-existenţă (adică fiinţă sau non-fiinţă), care poate fi rezumată astfel: „Este 
real ceea ce este raţional, şi invers, ceea ce este gândibil raţional este real.”13

De numele lui Heraclit din Efes (540-470 î. Chr.), numit ca şi gânditor „Obscurul”, 
este legată o anumită metafizică, zisă a „mobilismului etern”, conform propriilor lui 
aprecieri dintr-o scriere fragmentară: „Totul se schimbă, totul curge, nimic nu se 
opreşte...”

 Dar, să 
precizăm că pentru Aristotel demonstraţia prin metoda reducerii la absurd, era una 
negativă, el preferând demonstraţia afirmativă. 

14 Aşadar, considerând mişcarea drept principiu a tot ceea ce există, acceptând 
multiplicitatea şi diversitatea lucrurilor, înţelegând Unitatea ca rezultat al „luptei 
contrariilor”, el chiar afirmă că „din luptă se nasc toate, lupta este tatăl tuturora, dar toate 
se unifică într-o armonie superioară care este logos-ul.”15

Anaxagora din Klazomene este considerat de către doxografii greci drept discipol al 
lui Anaximene. El considera că ideea de cosmos semnifică, în plan real, ordinea din lume, 
dar o ordine raţională datorată unui element distinct de lume – raţiunea sau inteligenţa, 
cunoscută în cultura greacă sub denumirea de nous. Deşi în teoria sa filosofică arată că 
toate lucrurile din lume sunt făcute din homeomeri, Anaxagora precizează clar că nous-ul nu 

 Formulând ideea devenirii ca 
armonizare sau îmblânzire a contrariilor, Heraclit instituie metoda dialectică, ca lege a 
transformării realităţii. 

                                                           
13 Ibidem, p.107 
14 Ibidem, p.108 
15 Ibidem, p. 109 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior



49 

participă cu nimic la structura acestora, deoarece atunci acesta (nous-ul) ar fi la fel de 
imperfect ca orice lucru lumesc, ori „nous-ul mişcă şi ordonează totul; ceea ce trebuie să 
fie, ceea ce a fost, ceea ce este, ceea ce va fi.”16

Empedocle din Agrigentum (oraş din Sicilia, colonizat de greci) este cunoscut ca poet 
(prin poemele Despre natură şi Purificările, conţinând aproximativ 450 de versuri) şi filosof 
(prin cele trei lucrări cu conţinut divers cunoscute: Despre medicină, Politicii şi Introducere la 
Apollo). Aderând la gândirea lui Anaxagora, Empedocle considera ca principiu primordial 
al lumii inteligibilitatea, explicând în mod ştiinţific, în fragmentul 8 al scrierilor sale că, în 
ciuda tuturor transformărilor vizibile, în fond, nimic nu se pierde şi nimic nu se creează: 
„Nu există intrare în existenţă nici sfârşit în moartea funestă pentru ceea ce este perisabil, 
ci numai un amestec şi o schimbare a ceea ce a fost amestecat.”

 

17

Logica atomiştilor Leucipp şi Democrit. Disputa dintre întâietatea teoriei atomiste 
continuă şi azi: a fost Democrit sau a fost Leucipp autorul? Lumea, în întregime, este 
concepută ca fiind alcătuită dintr-o mulţime infinită de atomi (aceştia au mărime, dar sunt 
indivizibili), care se mişcă în vid datorită unei „forţe” pe care cei doi gânditori recunosc că 
nu au identificat-o, dar au stabilit că le imprimă capacitatea de a se concentra, de a se 
aglomera şi de a se despărţi, generând astfel toate metamorfozele din Univers. Se ştie însă, 
din scrierile lui Diogenes Laertios, că Democrit  este primul autor grec al unui tratat de 
logică, intitulat Despre chestiuni de logică sau canonul, în care admitea că omul poate dobândi 
două feluri de cunoştinţe: unele cu ajutorul inteligenţei şi unele cu ajutorul simţurilor. În 
fragmentele rămase din scrierile lui, acesta explică: „Există două forme de cunoştinţe: o 
cunoştinţă pură şi legitimă şi alta impură şi obscenă: văzul, auzul, gustul, mirosul şi 
pipăitul aparţin acestei ultime forme. Dar cunoştinţa pură este complet distinctă.” Ceva 
mai încolo, lămurind: „Aparenţă culoarea, aparenţă dulcele, aparenţă auzul; în realitate 
nimic decât atomii şi vidul.”

 Precupat de găsirea unor 
elemente din al căror amestec să rezulte întreaga existenţă, el le identifică în cele patru 
„stihii” sau rădăcini care stau la baza tuturor lucrurilor: apa, focul, pământul şi aerul –  
aerului însă îi dă denumirea de eter (element, să recunoaştem, ceva mai subtil!). 

18

Fiu al unei moaşe şi al unui sculptor, atenianul Socrate (469-399 î. Chr.), este 
preocupat nu atât de studiul lucrurilor, ci mai degrabă de studiul ideilor despre lucruri, 
singurele care contează, căci „Adevărul este pentru el esenţa conceptului, principiul 
lucrului.”

 

  
4. Logica socratică 

19

                                                           
16 Ibidem, p. 115 
17 Ibidem, p. 116 
18 Ibidem, p. 119 
19 Ibidem, p. 137 

 Cum moştenirea sofistă era derutantă, întrucât sofiştii au preluat conceptele 
aşa cum erau ele formulate în limbajul uzual, nedefinite confom principiului raţionalităţii, 
Socrate îşi asumă misia de a le reconstrui şi de a le fixa logic pentru a nu permite mutaţii 
absurde şi cu totul hazardate. Cele două principii tari de la care pleacă meditaţia socratică 
vor sta, mai târziu, la temeliile gândirii moderne, ele dobândind în filosofia lui René 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior



50 

Descartes atributul îndoielii metodice a sufletului cugetător, care are drept certitudine doar 
existenţa sa indubitabilă, şi anume: „fiindcă ceea ce nu ştiu nu pretind că ştiu!”20 şi o alta, 
care nu este decât celebra deviză a lui Thales din Milet, inscripţionată pe frontispiciul 
templului din Delphi: „Cunoaşte-te pe tine însuţi!” Modalitatea identificată de filosof 
pentru a defini conceptele este arta moşitului sau maieutica, adică metoda de a ajunge la 
adevăr – metodă denumită aşa în memoria mamei sale, care profesase îndeletnicirea de 
moaşă. Aristotel, cel mai de seamă savant al antichităţii, recunoaşte că Socrate a descoperit 
două procedee logice raţionale:  procedeul inducţiei şi definiţia generală, primul fiind dat de 
cunoscuta ironie socratică sau de arta „de a strânge adversarul în menghina întrebărilor şi 
de a-l sufoca în propria lui contradicţie”, făcându-se enumerarea cazurilor cunoscute, 
denumit de Stagirit discurs inductiv; iar al doilea este chiar maieutica sau generalizarea inductivă, 
în cadrul căreia, dintr-un număr redus de cazuri, „se inducea valabilitatea adevărului 
pentru toate celelalte cazuri posibile.”21 Deşi Socrate nu a realizat o teorie a definiţiei – 
conform metodologiei logico-filosofice de mai târziu – el a folosit în demonstraţiile sale 
toate regulile definiţiei, descoperind „fundamentul ştiinţei în ceea ce face acordul gândirii 
tuturor oamenilor, fondul tuturor judecăţilor lor.”22 Dar intenţia dialecticianului Socrate 
este nu doar aceea de a oferi o ştiinţă utilă, necesară oamenilor, ci de a oferi o ştiinţă 
adevărată, în cadrul căreia adevărul poate fi validat chiar prin generalizare căci, conform 
maximei sale, „nu există decât ştiinţa generalului (...) aceasta este dealtfel şi explicaţia 
pentru care el caută cu atâta înverşunare definiţia generală a conceptelor.”23

În opinia primului – Protagoras din Abdera – fost elev al lui Democrit, pentru fiecare 
lucru din univers există două raţionamente opuse unul altuia, argumentând aceasta şi 
formulând celebra sa maximă: „Omul este măsura tuturor lucrurilor, şi a celor care există 
precum există, şi a celor care nu există precum nu există.”

 Deşi nu a 
scris nimic, înţelepciunea socratică ne este cunoscută prin intermediul a doi dintre 
discipoloo săi – filosoful Platon şi memorialistul Xenofon.  

 
5. Gândirea sofistă 

Între reprezentanţii acestei interesante şcoli de gândire, Protagoras din Abdera şi 
Gorgias din Lentinoi nu pot nicidecum lipsi. 

24

Concepţia lui Gorgias din Lentinoi, afirmată în scrierea Despre non-existenţă sau despre 
natură dezvoltă următoarele trei teze: 1. în lume nu există nimic, cu precizarea că nu există 

 Între lucrările care cuprind 
aspecte ale principiilor sale de gândire, menţionăm: Arta controversei, Despre luptă, Precepte, 
Discuţii contradictorii, Despre ştiinţe etc. Tot el a împărţit vorbirea în şapte specii distincte: 
naraţiunea, întrebarea, răspunsul, comanda, raportarea, rugămintea, invitarea – şi a admis că 
acestea ar constitui fundamentele vorbirii. 

                                                           
20 Platon – Dialoguri , în „Apărarea lui Socrate”, traducere de Cezar Papacostea, Editura Iri, Bucureşti, 1998, 
p.15 
21 Anton Dumitriu – Istoria logicii, vol. I, ed. cit., p. 139 
22 Ibidem. 140 
23 Ibidem 
24 Ibidem, p. 129 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior



51 

nici neantul nici existentul; 2. dacă ar exista, totuşi, ceva acesta nu ar putea fi cunoscut de 
oameni; 3. dacă acest ceva ar putea fi, totuşi, cunoscut, el nu ar putea fi comunicat celorlalţi 
oameni prin cuvinte, „fiindcă cuvintele, departe de a produce cunoaşterea lucrurilor, o 
presupun... Concluzia lui Gorgias este că totul este fals, nimic nu este adevărat.”25

Confuziile logicii sofiste sunt criticate şi ridiculizate de către Platon în dialogul său, 
Euthydem: „Dacă cineva învaţă pe altul, va avea drept efect ca acela să fie înţelept şi să nu 
mai fie ignorant; el vrea să nu mai fie ceea ce este; aşadar vrea să-l distrugă.”

 
Între meritele sofiştilor trebuie subliniată îndeosebi marea lor investiţie de spirit în 

argumentul reciproc; şi aici venim cu exemplul celui de-al treilea om: existenţa unui om 
presupune acceptarea ideii de om, iar această accepţie generală presupune automat, conform 
logicii sofiste, existenţa celui de-al treilea om, a celui de-al patrulea, ş. a. m. d., ca specii ale 
unuia şi aceluiaşi gen. 

26

Aşadar, punând în forme extrem de variate problema gândirii, „momentul” sofist 
constituie o treaptă pozitivă în istoria logicii, deoarece prin sofişti „gândirea începe să se 
gândească pe ea însăşi, să-şi examineze propriile ei procese şi să le evalueze.”

 Aristotel, în 
Despre respingerile sofiste, analizând erorile lor de raţionament, combate cu argumente logice 
echivocul, propoziţiile şi formulările acestora, care aduc mai mult a jocuri de cuvinte, ca în 
exemplele: (1) „Este posibil ca un om care este aşezat să meargă; deci este posibil ca un om 
să meargă stând.”; (2) „Acest câine are pui; deci este tată; dar el este al tău; deci este tatăl 
tău; tu îl baţi însă; deci îl baţi pe tatăl tău.”; (3) „Doi şi trei sunt cinci; deci doi sunt cinci şi 
trei sunt cinci.” 

27

Aşadar garanţia cunoaşterii este spiritul cunoscător, concluzie extrasă din maxima 
thalesiană „Cunoaşte-te pe tine însuţi!”, iar în demersul său de analiză gnoseologică Platon 
distinge, cu subtilitate, două etape graduale: I. opinia – configurată prin intermediul 
simţurilor, şi II. ştiinţa – formată exclusiv prin inteligenţă. Apoi, cunoaşterea de gradul I, 
„care e o cunoaştere aproximativă, şovăitoare, foarte utilă în practică”, dar al cărei obiect 

 
  
  6. Logica lui Platon   

Discipol al lui Socrate, filosoful Platon (428-347 î. Chr) a dus mai departe teoria 
magistrului său despre generalitate şi esenţă, acordând un rol preponderent spiritului creativ 
şi cunoscător. El a lăsat moştenire umanităţii o operă culturală monumentală: 35 de 
dialoguri şi câteva scrisori. Între acestea se numără şi dialogurile din tinereţe, tributare lui 
Socrate, axate mai mult pe o problematică de ordin moral (Apologia lui Socrate, Menon, 
Eutyhphon, Criton, Protagoras, Gorgias ş.a.), dar şi scrierile din perioada maturităţii, conţinând 
preopria sa concepţie de gândire, diferită de aceea a Magistrului (Theaitetos, Philebos, 
Parmenide, Cratylos, Politica ş.a.) şi cele din ultima etapă a vieţii, care se caracterizează printr-o 
ingenioasă expunere, notele de originalitate ale doctrinei sale completându-se cu fineţea 
meşteşugarului într-ale stilului literar (Phaidon, Timaios, Symposion, Republica, Legile). 

                                                           
25 Ibidem. 
26 Ibidem, p. 133 
27 Ibidem, p. 135 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior



52 

este efemer, nu ne oferă altceva decât „o cunoaştere a lumii sensibile care, ca şi această 
lume, nu poate avea nici un fundament, nici în ea însăşi şi nici în aparenţa acesteia.”28 Acest 
tip de gnoseologie se raportează la alte două moduri de cunoaştere: a) la credinţă, atunci când 
se referă la obiecte şi b) la o conjectură, când are în vizor imaginile lucrurilor sensibile. Dar 
toate aceste diviziuni ale cunoaşterii sunt specifice lumii sensibile, fiind în deplin acord cu 
manifestările pieritoare şi instabile ale acesteia. Însă, conform teoriei platonice mai există, în 
paralel, şi o lume inteligibilă, eternă şi imuabilă, care nu poate fi cunoscută decât prin 
inteligenţa vie a omului, iar ştiinţa ar reprezenta  tocmai cunoaşterea acestei lumi care are, de 
asemenea, două modalităţi  „de lucru”: a) facultatea de a raţiona sau dianoia, care porneşte de 
la idee şi b) intuiţia intelectuală sau noesis, reprezentând un act de cunoaştere original prin 
care este interpretat „inteligibilul.” Diferenţa dintre dianoia şi noesis poate fi rezumată astfel: 
dacă în cazul primului mod este strict necesar un punct iniţial de plecare pe care se 
desfăşoară, apoi, raţional întregul evantai de consecinţe; al doilea mod de cunoaştere nu 
necesită un punct de sprijin, adică nici o ipoteză de lucru (fiind „neipotetic”). Aşadar avem, 
în concepţia lui Platon, o lume duală şi o teză epistemologică a dublei cunoaşteri: prin opinie, 
pe de o parte, şi prin ştiinţă, pe de altă parte, conform reprezentării de mai jos. 

 

 
 

Punându-şi problema de a descoperi o cale care să conducă „subiectul cunoscător”, 
de la iluzie şi aparenţă la realitate, mijlocindu-i ieşirea din lumea sensibilă şi intrarea în lumea 
inteligibilă, Platon arată că întreaga chestiune este de natură raţională şi un atribut al nous-
ului (al inteligenţei), în sensul că „ştiinţa îl poate pune pe cel care o cunoaşte într-o altă 
stare a firii, astfel că a cunoaşte va însemna o imitaţie a divinului.”29

                                                           
28 Ibidem, p. 142 
29 Ibidem, p. 143 

 Pe urmele eleaţilor, 
gânditorul explică impresiile de mic şi de mare, de unu şi multiplu, dar şi modul cum 
aceste senzaţii iscă unele contradicţii ce determină „reflecţiile sufletului care este constrâns 
să facă cercetări şi să caute ce este unitatea. Luând contact cu ştiinţele, cu aritmetica, 
geometria, muzica, astronomia, sufletul se întâlneşte cu unul şi multiplul, cu operaţia 
dianoetică, prin care acceptă ipoteze şi urmăreşte apoi consecinţele lor. Astfel se vor 
cunoaşte legile necesare ale geometriei, raporturilor armonice ale sunetelor, care sunt şi ale 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior



53 

astrelor etc. Ceea ce caută mintea noastră este o raţiune pentru ordinea pe care o 
descoperă în tot ce formează lumea sensibilă.”30

Similar lui Platon, dascălul său, Aristotel îşi compartimentează ştiinţele în trei clase: 
1. Teoretice – cuprinzând: metafizica, matematica, fizica; 2. Practice – din rândul cărora fac 
parte: etica, ştiinţele economice, politica (retorica subsumând-o acesteia); 3. Poetice – cu 
conţinutul: muzica, poezia şi arhitectura. Logica nu figurează nicăieri între acestea, ea fiind 
considerată de filosof drept „o ştiinţă a tuturor ştiinţelor”, neintegrabilă niciuneia dintre 
cele trei clasificări, constituindu-se aşadar într-un „corp de propoziţii, unele admise fără 
demonstraţie şi altele prin demonstraţie (...), o ştiinţă a deducţiei, adică un sistem de reguli 
prin care se face deducţia.”

 
 
  7. Elemente formale în logica lui Aristotel 

Aristotel s-a născut la Stagira, în Maced onia, în anul 384 î. Chr., şi a murit la 
Chalcis, în Eubeea, în anul 322 î. Chr. Scrierile lui sunt încadrate de către specialişti în 
specia philosophia perrenis, adică o filosofie eternă, peste care nu se poate trece. Lecţiile pe 
care le-a predat magistrul în vestitul său Lyceum erau împărţite astfel: unele se numeau 
exoterice – referindu-se strict la retorică, adică la arta de a argumenta şi la ştiinţele poilitice; 
altele se numeau acromatice – cuprinzând problemele de logică şi fizica. 

În privinţa lucrărilor de logică ale Stagiritului, acestea au fost orânduite de către 
Andronicos din Rhodos astfel: 1. Categoriile (sau, în latineşte, predicamenta), 2. Despre 
interpretare (sau hermeneutica), 3. Analiticele prime (sau teoria silogismelor), 4. Analiticele 
secunde (sau teoria demonstraţiei în ştiinţe), 5. Topica (sau dialectica, adică arta 
demonstraţiei probabile) şi 6. Respingerile sofiste (sau critica gândirii sofiştilor). Alte elemente 
de logică, complementare, sunt identificabile în Metafizica, Retorica şi De anima, care 
completează tabloul sistemic al logicii aristotetice (cunoscută, de altfel, iniţial, sub 
denumirea de Organon, adică de unealtă, de instrument în cunoaşterea adevărului). 

31

Eidos-ul aristotelic are în vizor două elemente fundamentale: forma şi materia. Prin 
urmare, preocupările Stagiritului pentru degajarea generalului din individual ajung la 
următoarea concluzie: „individul, care singur există material, este însă compus din materie 
şi din formă sau idee.”

 

32 Forma, ideea sau esenţa – sunt, în special, obiectul logicii 
aristotelice. Avem două principii nou-create: forma / ideea şi materia, care se conjugă şi 
explică devenirea realităţii, căci „toate lucrurile din lume sunt compuse din formă şi 
materie”33 Dar şi aici putem avea, uneori, situaţii opozante: „ceea ce este materie la un 
anumit nivel, devine formă la un alt nivel. De exemplu, sufletul este formă în raport cu 
corpul, dar este materie în raport cu inteligenţa.”34

                                                           
30 Ibidem, p. 144 
31 Ibidem, p. 188 
32 Ibidem 
33 Ibidem, p. 189 
34 Ibidem, p. 190 

 O descriere simplă a devenirii aristotelice, 
între cele două principii fundamentale (forma şi materia) trebuie să aibă în vedere că 
materia este posibilitatea pură, având o atracţie perpetuă către esenţă sau formă / eidos, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior



54 

„făcând din substratul  posibil o realitate.”35 Aşadar, „întreaga realitate nu este altceva 
decât realizarea unor posibilităţi, prin încorporarea formei în materie, prin realizarea ei 
concretă, sau trecerea posibilului din simplă virtualitate în act.”36 Rezulatul final al tuturor 
acestor explicaţii ar fi: „devenirea realităţii este încorporarea universalului în individual.”37 
Dar, cum contactul cu câmpul realului se face prin simţuri, „acest prim contact nu ne 
duce încă la cunoaştere; din masa senzaţiilor gândirea extrage, printr-un travaliu succesiv, 
esenţialul – formele inteligibile – obiectul pur al gândirii care, degajat de orice materie, 
devine act pur.”38

În descrierea lui Aristotel însuşi, procesul complex prin care gândirea ajunge la 
formele inteligibile, pornind de la senzaţie, înregistrează următorul traseu: 1. imaginaţia – 
prin intermediul căreia materialul sensibil suferă o primă prelucrare, „degajând calităţile 
generale”, astfel încât imaginea rezultată prin fantasia este „ceea ce este figura geometrică 
faţă de adevărul rezultat cu ajutorul ei.”

  

39;  2. plecându-se de la aceste imagini, vor fi 
extrase ideile inteligibile din lucrurile sensibile; 3. operaţia finală a procesului o face intelectul 
sau gândirea, în varianta aristotelică purtând denumirea de nous-ul, care „are intuiţia directă 
a esenţelor, a formelor inteligibile”40

La acestea se adaugă studiul silogisticii, al naturii şi structurii silogismului, ca forme de 
raţionament eficace, alcătuite din două premise (una majoră şi alta minoră) şi o concluzie. 
În fundamentarea logicii sale el a instituit tabloul atotcuprinzător al celor zece categorii 
sau „decalogul categorial”: esenţa, cantitatea, calitatea, relaţia, locul, timpul, situaţia, posesia, 
acţiunea şi pasiunea. Apoi, ca prag însemnat în atingerea esenţei lucrurilor, studiază 
definiţia, iar, ca raport ontologic între general şi individual, cercetează judecăţile, împărţindu-
le corespunzător, după modalitate: asertotice (când se raportează la realitate), apodictice 
(când se referă la ceea ce este necesar) şi posibile (cu referinţă la ceea ce este posibil), şi 

 (deşi, legat de acest aspect, trebuie să precizăm că 
Stagiritul vorbeşte de două „faţete” distincte ale intelectului sau nous-ului, şi anume: 
intelectul activ, care are funcţia formei, şi intelectul pasiv, care are funcţia materiei). În rezumat, 
avem deci următorul tablou continuu de procese logice: imaginaţia – extragerea ideilor 
inteligibile – intuiţia esenţelor sau nous-ul.  

Aristotel este strălucitul inventator al termenilor necesari în analiza propoziţiilor – 
analiză în cadrul căreia orice raţionament este înţeles ca o formulare logică în care 
subiectului i se atribuie un predicat, iar raţionamentele, la rândul lor (false sau adevărate) 
pot fi grupate în patru tipuri de propoziţii distincte, după cum urmează: afirmativă 
universală, negativă universală, afirmativă particulară şi negativă particulară – ceea ce a 
dus, mai târziu, la instituirea pătratului logic al filosofului roman Boethius (după unii 
invenţia i-ar aparţine lui Apuleus).  

                                                           
35 Ibidem. 
36 Ibidem. 
37 Ibidem. 
38 Ibidem. 
39 Ibidem. 
40 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior



55 

după diversele lor aspecte contradictorii (opozabile) sau conversive (când se poate 
schimba subiectul în predicat şi predicatul în subiect).  

Dar o gândire consecventă, clară şi precisă, avea nevoie de câteva principii solide, de 
la care să nu abdice nicicând, Stagiritul configurându-le şi stabilindu-le rostul şi rolul lor în 
structura ştiinţei sale, acestea fiind: principiul identităţii (care stipulează că în cadrul unui 
discurs dat, conceptele si afirmaţiile trebuie să rămână aceleaşi, fără o schimbare forţată a 
înţelesului, ele rămânând identice cu sine), principiul terţiului exclus (prin care se admite că, în 
acelaşi timp şi sub acelaşi raport, orice propoziţie este sau adevărată, sau neadevărată, sau 
acceptată, sau neacceptată într-un sistem de propoziţii, a treia posibilitate fiind exclusă, 
adică terţul este exclus) şi principiul noncontradicţiei (conform căruia două propoziţii contrare, 
adică una de forma  p, iar cealaltă de forma  non-p, nu pot fi adevărate, dar pot fi ambele 
false, în acelaşi timp şi sub acelaşi raport). 

Un rol semnificativ a avut Aristotel în organizarea raportului dintre logică şi 
retorică, lucru vizibil mai ales în critica ideilor platonice din scrierea Gorgias, unde pledează 
pentru un discurs veridic şi nemanipulator, stârnind un viu interes şi astăzi pentru 
cercetătorii logicii tradiţionale, care apreciază că „o bună retorică trebuie să se aplice 
raţionamentelor ale căror enunţuri sunt verosimile (iar nu doar adevărate), ancorându-se 
în legile logice, care dictează regulile raţionamentelor valide.”41

Drumul gândirii omeneşti a fost lung, greu, presărat adesea cu tot felul de meandre 
(mai mult sau mai puţin ademenitoare), dar în configurarea unei ştiinţe a adevărului nu 
putem ignora rolul vechilor culturi orientale şi, mai apoi, al gânditorilor presocratici şi al 
sofiştilor Eladei. Iar locul celebrilor dascăli ai omenirii –  Socrate, Platon şi Aristotel – este 
bine determinat astăzi, vădindu-se cu claritate şi fiind recunoscut ca atare rolul covârşitor 
al celui din urmă. Căci în viziunea lui Stagiritului orice ştiinţă adevărată nu poate fi decât 
„ştiinţa universalului”, însă dacă „ştiinţele particulare” pornesc de la lucruri spre a ajunge 
la relaţiile lor generale, în schimb, logica porneşte de la concepte şi „stabileşte relaţia între 
concepte şi nu între lucruri.”

 

 
În concluzie 

42

                                                           
41 Marie-Dominique Popelard, Denis Vernant – Elemente de logică, traducere de Ion Vezeanu, Institutul 
European, Iaşi, 2003, p.14 
42 Anton Dumitriu – Istoria logicii, vol. I, ed. cit., p. 192 

 Aşadar, ocupându-se de formele abstracte, conceptuale – 
care nu sunt altceva decât „reflexii în intelectul pasiv al formelor inteligibile ale intelectului 
activ” – logica lui Aristotel este o logică formală, aşa cum şi-a dorit-o iniţiatorul ei în urmă 
cu peste 23 de secole. Ea se va completa, ulterior, cu dezvoltarea propoziţiilor, cu studiul 
hermeneutic al paradoxelor din şcolile megaro-stoice şi, mai ales, va concentra interesul 
spiritelor ştiinţifice ale evului mediu european asupra moştenirii aristotelice în cadrul 
elevat şi riguros al învăţământului scolastic, unde ciclul de învăţare trivium cuprindea, 
obligatoriu, pe lângă gramatică şi retorică,  şi logica! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:27 UTC)
BDD-A20509 © 2015 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

