
La estética de la transgresión en el teatro de Eugène Ionesco 

The aesthetics of transgression in Eugene Ionesco’s drama 

          

 

Cécile Vilvandre de Sousa 

Universidad de Castilla-La Mancha, España 

 

“La libertad de la fantasía no es ninguna huida a la 

irrealidad ; es creacíon y osadía.” 

     E. Ionesco 

 

 
Abstract:  

This paper is a reflection on the aesthetics of transgression in Eugene Ionesco’s theatre. It is a parallel between 

Ionesco’s and Caragiale’s language used in plays and a meditation on the dramatic aesthetics of the 20
th

 century. The 

title defines Eugene Ionescu’s attitude towards the life of his characters and his literary craft, which renders to a certain 

extent the dialogue of numerous sources of inspiration.  

Both in France and in Spain, Ionesco’s theater was remarked first of all for his determination to fight for a free, 

pure and open drama, not conjunctural but universal; his theatre proposed to the public a new aesthetics,  imbued with 

the feeling of angst experienced in Europe by the post-war generation. His plays describe the ridiculous and futile 

human existence, in a totally unpredictable universe, where, because of their innate limitations, people are incapable of 

communicating with one another. 

 

 

Key-words: estetica, reflexion, estetismo, vanguardia, Teatro del Absurdo. 

      

 

Eugène Ionesco forma parte de esa categoria de artistas - asombrosamente numerosos - que 

han nacido en Rumania y han iniciado su carrera en su país de origin para proseguirla, y en la 

mayoría de los casos, acabarla en Francia. Algunos de ellos conservaron su nombre (el escritor 

Panaït Istrati [1884-1935], los filósofos Mircea Eliade [1907-1986] y Emil Cioran [1911-1995]), 

otros lo modificaron (S. Samyro, que ya era seudónimo, se convirtió en Tristan Tzara), y por 

último, otros se limitaron a afrancesar la terminación de su nombre y apellido: como Georges 

Enesco (Gheorghe Enescu), Eugen Ionescu se convierte en Eugène Ionesco. 

El que será considerado como el mayor exponente del Teatro del Absurdo y como tal, gran 

dramaturgo de renombre internacional, empezó su carrera literaria en Rumania como crítico 

literario. Eugène Ionesco (1912-1994) tiene ya, en los años treinta, una personalidad fuera de lo 

común. Su actitud iconoclasta y transgresora inspiró el título de la conferencia “La estetica de la 

transgresíon en el teatro de Eugène Ionesco”. Pero se podría considerar que la expresión elegida 

para caracterizar el quehacer literario del autor franco-rumano es incoherente; en efecto el término 

“estética” - como conjunto de elementos estilísticos y temáticos que caracterizan a un determinado 

autoro movimiento artístico - va, en principio, reñido con el de “transgresíon”- acción y efecto 

transgredir, es decir quebrantar, violar un percepto, ley o estatuo. A nuestro juicio este título, a su 

vez transgresor, define muy bien la postura adoptada por Ionesco frente a la vida y a su quehacer 

literario: el no quererse doblegar ante cualquier muestra de autoritarismo, el no aceptar el 

gregarismo, el antreverse a no pensar de rebeldía emparentada con la de los escritores británicos de 

los años cincuenta llamados “angry young men”. Sus obras teatrales describen la ridícula y fútil 

existencia humana en un univeso totalmente impredecible, en el cual, debido a sus innatas 

limitaciones, las personas son incapaces de comunicarse unas con otras. Su pesimismo forma parte 

de la base del teatro del absurdo, un movimiento teatral que se lamenta de la falta de sentido de la 

condición humana. Pero a pesar de las serias intenciones de Ionesco, sus obras rezuman umor y son 

ricas en situaciones cómicas como veremos en la primera parte de nuestro trabajo dedicado a su 

estética dramática. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A20475 © 2009 Valahia University Press



Nacido en Slatina en la región de Valahia (Rumania), el 26 de noviembre de 1912, de padre 

rumano, abogado de profesión y del que es homónimo, y de madre francesa (Thérèse Ipcar), el niño 

tiene un año cuando sus padres lo llevan a Francia donde pasa su infancia en Paris hasta 1922, año 

en que vuelve a vivir con su padre en Rumania con la edad de trece años. Después del Bachillerato 

que obtiene en 1928, el joven Ionesco prepara una licenciatura de Filología Francesa en la 

Universidad de Bucarest que obtuvo en 1932. Entonces empieza a trabajar de profesor de francés y 

en 1938 decide regresar a París con una beca para realizar una tesis doctoral sobre el tema dela 

muerte y del pecado en la poesía francesa desde Baudelaire, tesis que nunca terminó. Eugène 

Ionesco materializaba en París las aspiraciones del joven Eugen Ionesco, escritor, profesor de 

francés y crítico literario en Bucarest (1927-1940). El apredizaje del francés durante su infancia, su 

adaptación para hacer frente a los programas rumanos y su readaptación para escribir en esta lengua 

son evocados en Entre la vie et le rêve (1977), mientras que L’Homme aux valises (1975) pone en 

escena su situación de hombre errante, dividido entre dos países, dos idiomas y dos culturas. 

 Si repasamos algunos nombres ilustres de la dramaturgia rumana de los siglos XIX y XX, 

veremos que el teatro de Ion Luca Caragiale (1852-1912) y los experimentos dramáticos de Tristan 

Tzara (1896-1963) conservan un gran parentesco con el de Eugène Ionesco en su afán común de 

transgredir las normas vigentes en el arte para llevar a cabo su acérrima crítica del mundo 

circundante. La actitud polémica puede surgir en cualquier época cultural pero, en el caso de la 

literatura rumana, el papel ejercido por el espíritu de rebeldía de los intelectuales rumanos ha 

provocado después de 1900 una brusca ruptura con el pasado. Siendo difícil de delimitar la frontera 

entre modernismo, futurismo, expresionismo y surrealismo. Urmuz, Tzara, Ion Vinea (1895-1964), 

Geo Bogza (1908-1993) y B. Fundoianu (1898-1944) se convirtieron en los representantes de la 

vanguardia histórica, un movimiento heterogéneo más conocido como integralismo. Ionesco 

compartía el espíritu contestatario de sus predecesores y coetáneos rumanos y una breve incursión 

en su quehacer intelectual de la época rumana nos ayudará a entender las razones que condujeron a 

Ionesco a no abogar nunca por una literatura social y comprometida. 

 En su libro Ionescu avant Ionesco. Portrait de l’artiste en jeune homme (Berne, 1993), 

Alexandra Hamdan trata de reencontrar la voz rumana de Ionesco y, tras la comparación del texto 

rumano Englezeste fara profesor con su traducción parodiada y adaptada que resultará ser La 

Cantante calva, su conclusión es que en esta parodia de traducción, el lenguaje híbrido, artificial, en 

la frontera entre dos idiomas muestra mejor que nunca la fractura lingüística que se opera en la 

mente del dramaturgo:  “Fusion des langues et des cultures, le palimpseste de l’oeuvre de Ionesco 

représente le dialogue thâtral des sources qui s’y reconnaissent.” (p.97). Por tanto, veremos que su 

juventud literaria sigue latente en sus textos tanto en los ecos más o menos manifiestos de la lengua 

y cultura rumana, que en ellos descubrimos, como en su actitud anticonformista. 

 

 

Su estética dramática 

 Su primera obra, La Cantante calva (1950), es una sátira que exagera algunos aspectuos de 

la vida cotidiana con el fin de demostrar la falta de sentido de una vida acomodada donde la 

hipocresía y el formalismo rigen las relaciones humanas. Las conversaciones de la obra forman un 

gran galimatías, y los personajes se muestran incapaces de comunicarse unos con otros. Ionesco 

utilisa esta misma técnica recitativa en La lección (1950), en la cual, un profesor lunático asesina a 

sus alumnas. En Las sillas (1952) dos ancianos reciben y hablan con personajes invisibles. Amadeo 

o cómo salir del paso (1953) trata de una pareja dentro de la cual los sentimientos que una vez 

tuvieron el uno hacia el otro, muertos ya, van produciendo un cadáver que crece amenazadoramente 

hasta que consigue atraparlos a ambos. En Rinoceronte (1959), la obra quizás más conocida de 

Ionesco, los habitantes de una pequeña ciudad se transforman en rinocerontes. El personaje 

principal, prototipo del hombre normal, va siendo apartado de la vida dela pequeña sociedad de su 

ciudad  a medida que lucha contra el conformismo de sus habitantes. 

 Ionesco quiso adoptar una postura totalmente nueva y virgen frente al discurso humano a 

raíz de su aprentizaje del inglés con el método Asimil, método de prentizaje del idioma muy famoso 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A20475 © 2009 Valahia University Press



en los años cincuenta. Englezeste fara profesor (1943), convertido en La Cantante calva (1950), 

nos muestra una “tragedia del lenguaje” a partir de los clichés dela conversación, una mecánica 

absurda que se desarticula y estalla al desestimar los principios racionales de nuestra lógica. 

Asimismo Ionesco nos incita a contemplar el mundo con una mirada nueva, en un estado de 

profundo asombro. Los Smith y los Martin, fantoches grotescos, intercambian réplicas que ya no 

tienen sentido porque han dejado de pensar por sí mismo; por tanto, las conversaciones de salón van 

dejando paso a “discursiones bizantinas” que progresivamente se convierten en altercados de 

palabras, jirones de frases que los personajes se arrojan con furia. Como adelantamos el punto de 

partida detales réplicas disparatadas se encuentra en los diálogos del Método Asimil para aprender 

inglés; en efecto Ionesco se quedó asombrado por las conversaciones absurdas y estereotipadas y las 

réplicas inconexas que intercambiaban los personajes. Por tanto, en su primera etapa dramática, las 

palabras ya no son señas de identidad; lugar de ambigüedad permanente que vehicula el nonsense y 

progresa a fuerza de equívocos, la expresión se convierte en presión. El oxímoro será una figura 

retórica de predilecciónes en toda la obra de Ionesco. Asimismo en La Cantante calva emplea las 

expresiones “mi pollito asado” y “un vinito de Borgoña australiano”, en Víctimas del deber evoca 

“un palacio de llamas gélidas” o “mares incandescentes”, y en El Porvenir está en los huevos habla 

de “nieves de fuego”. El uso de neologismos rompe aún más la comunicación como “los 

policandros” que acentúan el carácter enigmático del poema de la Criada. Las asociaciones de 

palabras obedecen a motivos de estricta homofonía. Tal es el principio de composición de Los 

Saludos (1950) donde tres Señores se devuelven la pelota con adverbios modales. El uso de 

analogías sonoras es un avatar de los métodos mnemotécnicos propuestos para el aprendizaje de los 

idiomas. El furor culmina cuando la Señora Smith recita vocales con gritos lúgubres y cuando la 

Señora Martin le contesta vociferando una serie consonántica. Los cuatro protagonistas que ya no se 

entienden, luchan a brazo partido. Sin embargo si el lenguaje aísla y hiere, el mito de la torre 

deBabel, sobre el que Ionesco ha estado meditando mucho, reaparece una y otra vez en su obra. En 

la distribución de frases sin vínculo lógico o gramatical (parataxis), cualquier afirmación parece ser 

reversible. La distribución de las escenas es tan contradictoria como el discurso. El lenguaje se 

desmiente en cualquier momento y hasta los elementos del decorado, aparentemente tangibles son 

factores de ambigüedad. Cuando el reloj de pared inglés da diecisiete campanadas, la Señora Smith 

comenta que son las nueves. Inepto para medir el tiempo, el mismo reloj tiene espíritu de 

contradicción. 

 

 

Su juventud literaria 

En Rumania Ionesco ha sido profesor de francés entre 1936 y 1942 (Cernavoda, Curtea de 

Arges, Bucarest), periodista entre 1927 y 1940, y ha iniciado su carrera literaria con un libro de 

poemas Elegías para minúsculos (1931), dos esayos NO (1934) y La vida grotesca y trágica de 

Victor Hugo (1935-1936) que fue traducido en francés con el título Hugoliade en 1982, y la obra de 

teatro Englezeste fara profesor (1943) (La Cantante Calva). 

 Volvamos pues a Rumania con una confidencia de Ionesco sobre su primer contracto con su 

patria de origen: “Desde el principio todo me disgustó. Decidí que tenía que regresar a Francia”. 

Eugène Ionesco, como los demás intelectuales rumanos de entre las dos guerras mundiales, se 

interesa por la literature francesa. Un gran problema preocupa al joven dramaturgo, como al 

conjunto del sector intellectual rumano: abandonarse a la influencia de las literaturas extranjeras, en 

particular de la francesa y de la alemana, o encerrarse en sí mismo. La apertura a las influencias 

extrangeras era generalmente preconizada por los liberales, mientras que el modelo nacional era 

propugnado por los conservadores. El grupo de la Junimea (Juventud) se constitu como renacción 

contra la influencia preponderente de la literatura occidental. Su más notorio representante fue Titu 

Liviu Maïorescu (1840-1917), el gran teórico de la renivación literaria rumana. Además existía otro 

debate que era de ídole estético ya que tenía que ver con el estatus de la literatura con respecto a la 

política, la moral y la retórica. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A20475 © 2009 Valahia University Press



 Ionesco creía firmemente en la importancia del papel que desempeñaba la cultura francesa 

en el desarrollo de las letras rumanas. Entre las dos guerras munidales continua en Rumania el 

combate ideológico acerca de esta problema: si se debe aceptar y buscar la influencia de las 

literaturas extrangeras o si, por el contrario, se debe miar hacia las fuentes del pasado literario 

rumano. Cabe recordar que este tipo de enfrentamiento de las orientaciones tradicionalista y 

nacionalista por un lado, modernista y cosmopolita por otro, se repite en todas las culturas en un 

momento dado. A principios del siglo XX, el pasado y la cultura nacional son defendidos por las 

corrientes “samanatorist” u “poporanist”. Agrupado alrededor de la revista Samanatorul (El 

Sembrador), la corriente “samanatorist” recomendaba a los artistas buscar la inspiración en la 

historia rumana y en la vida de los campesinos, los únicos en velar por su tradicioes; entre sus 

animadores se encuentra el historiador Nicolae Iorga. La corriente “poporanist” se inspira en los 

“amigos del pueblo” rusos y también resalta el amor al pueblo como valor más importante. 

 En el polo opuesto, se encuentra la corriente llamada”estetismo”. Esta reacción en contra de 

la idealización de la vida rural y en contra del “passéisme” (elogio al pasado) es la del movimiento 

simbolista favorable a que las letras rumanas se abran a la literatura francesa y a las de los países 

románicos. Esta tendencia está representada por la revista Sburatorul (El Siflo) fundada por Eugen 

Lovinescu (1881-1943). Acerca del tema de las influencias extrangeras en la cultura, elabora la 

teoría del “sincronismo”. Lovinescu explica que, en la mayoría de los casos, la civilización no ha 

conocido un desarrollo evolutivo sino que casi siempre ha sido importada bruscamente. Lo que 

cuenta, por consiguente, es la capacidad que demuestra un país para adaptar las ideas procedentes 

del exterior hasta convertirlas en ideas originales. Cree que el despegue de Rumania pasa por la 

asimilación de la cultura industrial y urbana de Europa occidental y cree en la democracia liberal. 

Por tanto considera que los intentos de idealización del pasado feudal son románticos y 

reaccionarios. Por su parte, Ionesco también manifesta su desconfianza acerca del “rumanismo” 

porque teme que los conceptos políticos puedan desteñir sobre la literatura y dirigirla hacia el 

totalitarismo. Sabemos que el joven profesor de francés se decidió a dejar Bucarest y Rumania 

porque la politica la había ivadido todo: la vida literaria y la vida cotidiana, porque sus amigos se 

dejaban contagiar, unos tras otros, por la fiebre antisemita y totalitaria, por la epidemia “rinocérica”. 

A su juicio, la crítica literaria no debe ir subordinada a los prejuicios; y los prejuicios se llaman 

criterios, métodos, dogmas, principios, sensibilidad estética selecta y demás elementos que 

esombrecen la obra literaria. Para ello es preciso huir de la imitación occidental y también rechazar 

la inspiración folklórica que no llevan más que a resultados muy artificiales. Tal vez la solución esté 

en la síntesis de ambas tendencias: ¿Tudor Arghezi no es a la vez seguido de Baudelaire u poeta del 

terruño? ¿Las novelas de Camil Petrescu, que resulta ser un gran admirador y seguidor de Proust et 

de Gide, dejan, por eso, de reflejar la sociedad rumana? 

 Mientras tanto, las actividades de la “Guardia de Hierro”, el equivalente e Rumania al 

movimiento nacional-socialista alemán, se desarrollan, el antisemitismo gana terreno y, en estas 

condiciones es difícil no relacionar la génesis de Rinocerita con la dolorosa experiencia entonces 

vivida por Ionesco. En la obra la piel verdosa de los paquidermos no deja de recordar las camisas 

verdes de los legionarios de la Guardia de hierro. Rinoceronte constituía uno de los mayores éxitos 

de la posguerra, al igual que Esperando a Godot de Samuel Beckett y que La Ratonera de Agatha 

Christie. La obra llegaba a España el 13 de eneros de 1961, en el teatro María Gierrero, en una 

traducción de Trino Martínez Trivas bajo la dirección escénica de José Luis Alonso. 

 Rinoceronte se basa en una reflexión teatralizada sobre las características permanentes y 

universales del hombre como son su propensión a caer en la utopía, su fascinacin por las luces de 

los sistemas ideológicos y su espíritu gregario y dominador. He aquí el credo de Ionesco: No pensar 

como los demás nos pone en una situación bien incómoda. No pensar como los demás implica 

sencillamente que uno piensa. Los demás que creían pensar, adoptan en realidad, si darse cuenta, 

los eslóganes que circulan, o bien son víctimas de pasiones devoradoras que se niegan a analizar.  

¿Por qué los demás se niegan a desmontar los sistemas hechos de clichés? En primer lugar, los 

lugares comunes sirven sus intereses o sus impulsiones, porque les permiten tener la conciencia 

tranquilla y, además, justificar sus acciones. Sabemos que podemos cometer los crímenes más 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A20475 © 2009 Valahia University Press



abominables en nombre de una “noble y generosa” causa. Existe también el caso de los que no 

tienen la valentía de tener ideas que no sean las que tiene razón. Es un puñado de individuos el que 

hace cambiar el mundo.  

En 1970, en una entrevista concediada a L’Express, Ionesco se explica sobre lo que 

simboliza la rinoceritís: El propósito de la obra fue describir el proceso de nazificación de un país 

así como el desconcierto del que, alrgico al contagio, asiste a la metamorfosis mental de su 

comunidad. Eran rinocerontes. Tales aspectos, exacerbados en tiempo de crisis y combinados con 

otros determinantes conducen a la guerra y a la Apocalipsis como sugiere Rinoceronte, que aqunta 

por encima del nazismo o estalinismo, según se quiso interpretar, a cualquier forma de integrismo 

(“La rhinocérite c’était le nazisme en Roumanie et puis ça a été, après, toutes sortes de 

totalitarismes” - Ionesco, Testimonio en TFI-1988). Por tanto, se entiende la importancia y el 

alcance de Rinoceronte, cuando la situamos en el contexto político de finales de los años cincuenta: 

un contexto cargado ideológico que preseció en los años  treinta en Rumania, con la única 

diferencia de que, en Francia, la intelligentsia y el proletariado fracés no estaban afectados por el 

fascismo sino por el comunismo. A este respecto cabe resaltar que, ya en 1955, otro gran 

dramaturgo rumano, Horia Lovinescu (1917-1983), obtuvo un éxito extraordinario con el drama 

Citadela sfarîmata (La ciudadela quebrantada) donde también criticaba la deshumanización de los 

intelectuales en el período antebélico. 

Según José Monleón, ensayista, crítico, director teatral y auténtico “militante” del teatro 

comprometido, en los años cincuenta, el teatro de Ionesco no se podía juygar en España como se 

hacía desde países que vivían una estabilidad democrática. En esos países, su teatro se aceptaba 

como un hecho teatral del que se estaba más o menos a favor. En aquella época en París, cuando 

aparecieron las figures de Beckett e Ionesco, la crítica tradicional reivindicaba a Anouilh a toda una 

tradición frente a la cual el teatro de Ionesco z de Beckett se consideraba gratuito y arbitrario. Por 

tanto, en Francia, existía una lucha en contra de ambos autores desde el conservadurismo. Desde 

esta perspective, un intellectual español de paso por Francia se sentía lógicamente atraído por la 

figura de estos autores. Ahora bien en España la lectura era distinta. Durante la dictadura franquista, 

dentro del sector intelectual progresista existía un debate, que puede ahora parecer ingenuo, y que 

era la lucha por un teatro que mostrara los conflictos de la sociedad española. Podía ser de modo 

realista o expresionista, el caso era que detrás de esta diversidad poética se reconociera la sociedad 

española. Cuando llegó lo que se bautizó a la ligera “teatro del absurdo”m surgió un conflicto para 

el equipo de Primer Acto. Por un lado, el primer número de la revista pulicó Esperando a Godot, 

que rompía la perpectiva fotográfica, costumbrista z elemental del teatro español cotidiano; en este 

sentido, ele equipo de primer Acto adoptaba la postura de los críticos internacionales que defendía 

este teatro transgresor. Sin embargo, el grupo tenía sus reservas, en este contexto, sobre hasta qué 

punto este teatro estaba ocultando la realidad española. Además, a estas cuestiones de estética 

teatral se unía un nuevo equívoco de índole ideológica. Ionesco que era rumano, tenía una visión de 

Rumania como de un país dominado por una dictatura comunista, y eso lo colocaba en una posición 

profundamente anticomunista. En España, en cambio, la dictatura estaba asociada al franquismo. Y 

así como en Rumania ser anticomunista era un signo de democracia, en España, dentro del sector 

progresista, no ser comunista casi significaba no ser democrático. Con lo cual se produía otro 

elemento de confusión. 

Digo eso porque, tanto en Francia como en España, el teatro de Ionesco fue inicialmente 

rechazado por su determinación a luchar por un teatro libre, puro, abierto, no coyuntural sino 

universal; un teatro cuyos fundamentos clásicos necesitaban ser renovados, tras los trágicos 

acontecimientos de la segunda guerra mundial, para seguir impactado al público al traducir, con una 

nueva estética, el sentimiento de angustia que experimentaba en Europa la generación de la 

posguerra. Por tanto, en el contexto existencialista francés, regido por motivaciones de compromiso 

social, Ionesco tuvo la valentía de manifestar en contra de Bertolt Brecht y Jean-Paul Sartre, lo que 

le hizo enfrentarse a los seguidores de la famosa revista francesa “Théâtre Populaire” cuyos 

máximos representantes eran Bernard Dort y Roland Barthes; lo cual no impidió que tuviera 

también como otro de sus mayores enemigos al conservador Jean-Paul Gautier, crítico literario del 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A20475 © 2009 Valahia University Press



Le Figaro. Del mismo modo en España, fue rechazado por el conservador y famoso crítico Alfredo 

Marquerie que declaraba que su teatro era una “tomadura de pelo”. Tampoco fue bien aceptado por 

el sector intelectual progresista que lo tachaba de “evasionista” y “escaparatista”, si bien, en el 

mejor de los casos, le reconocía el mérito de haber revolucionado el arte teatral. Existe una razón 

que motivó la catalogación en España de su teatro como tal (es decir evasionista y escaparatista). La 

recepción de su teatro estuvo condicionada por el “dirigismo teatral” como factor extraliterario, de 

marcado predominio político. La Administración censora prefirió potenciar las obras de teatro 

vanguardistas en vez del teatro existencialista de Sastre y Camus, que consideraban mucho más 

subversives, con el fin de sosegar la polémica surgida en torno al teatro social en España, y 

derivarla hacia un posicionamiento en pro o en contra del Teatro del Absurdo. En definitiva, esta 

nueva dramaturgia, por su propria índole de teatro puro, metafísico y transcendental, como 

decíamos, no tenía cabida entre un colectivo artístico que buscaba una literatura coyuntural de 

urgencia, recurriendo a un modo de transmisión directo y contundente. 

 

 

Su perceptia literaria situada en la estela de la vanguardia literaria rumana 

 A finales del siglo XIX, el teatro rumano estuvo dominado por la obra de Ion Luca 

Caragiale. Su sentido de la comicidad y del absurdo, omnipresente en obras como La Calumni 

(1890), inauguró el teatro moderno rumano. De hecho en un artículo titulado “Portrait de Caragiale” 

(Ionesco, 1966, pp.199-204), Ionesco lo presenta como el mazor de los dramaturgos desconocidos. 

O scrisoare pierduta (Una carta perdida), estrenada en 1884, es una clásica comedia de 

costrumbres. En ella el autor ironiza la farsa de las elecciones bajo un régimen constitucional, 

ocasión para definir tipológicamente a diversos individuos que detentan el poder político o aspiran a 

él; en general un mundo filisteo, totalmente sojuzgado a los intereses personales, exento de ideales 

positivos, cínico, provocado la risa por la parodia de los hechos sublimes y de las grandes palabras. 

Ese mismo mundo aparecía ya en los primeros trabajos dramáticos de Caragiale con estructura de 

farsa clásica, como O noapte furtunoasa (Una noche tempestuosa, 1879), y Conu Leonida fata cu 

reactiunea (Don Leónidas se enfrenta con la reacción, 1880).  Caragiale es considerado como el 

mayor creador de tipos de la literatura rumana. En su comedia más conocida Una carta perdida, el 

dramaturgo ataca con vehemencia tanto a conservadores como a liberales; pero sobre todo al 

hombre de cualquier lugar y de cualquier sociedad. Lo que le caracteriza es la virulencia 

excepcional de su crítica. Sus personajes son prototipos humanos tan desprestigiados y corruptos 

que no podemos creer lo más mínimo en ellos. En un mundo donde todo es irrisorio y bejza, sólo la 

comicidad más pura y despiadada puede tener cabida. En realidad, tomando como punto de partida 

el entorno social de su época, Caragiale critica el espíritu pequeño gurgués de cualquier sociedad. 

Lo peor es que las mismas ideas se desmoronan y pierden su significado en este mundo trivial y 

mediocre. No sería difícil reconocer, entonces, en cualquiera de los ministros del país al perfecto 

prevaricador de Una carta perdida, en los disputados farfulladores el abogado conservador de la 

misma obra, en los periodistas mixtificadores al poeta de Una noche tempestuosa y en los pequeños 

rentistas al padre Leonida. Al final de una Edad Media balcánica que se había prolongado hasta del 

siglo XIX en las provincias rumanas, el país adoptaba, a marchas forzadas, el modelo de la Europa 

liberal. Una seria de reformas rápidas dieron a esta nación un anueva estructura social: una clase 

burguesa surgía de la noche a la mañana. Los héroes de caragiale son unos fanáticos de la política 

hasta el punto de que han deformado el mismo lenguaje: cualquier acción de la vida cotidiana es 

referida con acentos de extraña elocuencia, con un lenguaje tan ostentosamente exornado como 

impropio, y donde los peores disparates se acumulan para justificar noblemente hechos 

vituperables: 

On trahit des amis, « dans l’intérêt du parti »; trompée par son amant, une femme lui jette du 

vitriol à la figure parce qu’ « elle a un tempérament républicain », on « signe avec courage » 

une délation anonyme que l’on envoie au ministre conservateur; on est fussaire pour le bien 

de la partie; on veut être député pour l’amour de la « chère petite patrie »; on fait partie de 

tous les régimes parce qu’on est « impartial »; on ne donne des postes qu’aux « fils de la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A20475 © 2009 Valahia University Press



Nation »; on découvre qu’un individu louche este digne d’intérêt « parce qu’il est des 

nôtres »; seul un enfant de la Nation « a droit à être décoré, car les décorations sont faites 

avec la sueur du peuple »; il faut envoyer au bagne « tous ceux qui mangent le peuple »; une 

petite rébellion locale « est un grand exemple pour l’Europe entière qui a les yeux fixés sur 

nous »; le préfet qui ne veut pas donner son appui à un candidat député est « un bouveur du 

sang populaire »; « bien que Jésuite, le Pape n’est pas bête »; Leonida veut « un 

gouvernement qui verserait à tous les citoyens une forte pension mensuelle el vous 

interdirait de payer le impôts »; Il y a aussi les grands principes: « J’aime la trahison, mais je 

haïs les traîtres »; « un peuple qui ne va pas de l’avant reste sur place »; « tous les peuples 

ont leurs faillis, il faut que la Roumanie aussi ait les siens. » (Ionesco, 1966, p. 203) 

 

Ionesco utiliza el mismo recurso cómico del encadenamiento de frases disparatadas y 

rimbombantes en su propria obra tal como podemos comprobar en la arenga que dirige la Tía Pipe a 

sus conciudadanes en Asesino son gajes: 

La Tia Pipe.-He criado para vosotros todo un rebaño de desengañadores. Ellos eo 

desengañarán. Pero hay que engañar para desengañar. Necesitamos un engaño nuevo. […] 

Os prometo cambiarlo todo. Para cambiarlo todo no es necesario cambiar nada. Se cambian 

los nombres, no se cambian las cosas. Los engaños antuguos no han resistido al análisis 

psicológico, al análisis sociológico. El nuevo será invulnerable. Sólo habrá equivocaciones. 

Perfeccionaremos la mentira. […] No vamos a perseguir más, pero castigaremos y haremos 

justicia. No colonizaremos a los pueblos; los ocuparemos para liberarlos. No explotaremos a 

los seres humanos; les haremos producir. El trabajo obligatorio se llamará voluntario. La 

guerra se llamará paz y todo cambiará, gracias a mí y a mis gansos. (Ionesco, 1962, pp. 120-

121) 

 

Ionesco como Caragiale ha observado la banalidad deprimente delas convresaciones porque, 

como observa con ironía, es dañino y poco habitual callarse cuando no tenemos nada que decir. En 

su estudio sobre Caragiale Ionesco confiesa que el lenguaje es puro reflejo del carácter de los 

personajes; se trata de un lenguaje desarticulado, deteriorado como ellos mismos, un lenguaje 

voluntariamente caótico. Si a Ionesco le gusta Caragiale esporque, entre otras cosas, es sensible al 

vínculo que el autor establece entre el afán de poder y la pérdida de fluidez y coherencia en l 

lenguaje: «  La déformation du langage, l’observassion politique sont si grandes que tous les 

actes de la vie baignent dans une bizarre éloquence, faite d’expressions aussi sonores que 

merveillusement impropres, où les non-sens s’accumulent avec une richesse inépuisable et servent à 

justifier, noblement, les actions inqualificables. » (Ionesco, 1966, p. 185) 

 La idea de la obra El Maestro (el hombre sin cabeza quese supone representa la sabiduría y 

el poder) procede de una expresión muy famosa de Caragiale: «Cap ai, minte ce-ti mai trebuie» 

(Cabeza tienes, sabiduría / juicio no necesitas, se puede tener entonces la cabeza huesta) explica 

Ionesco a Marie-Claude Hubert (Hubert, 1990, p. 251). Reconocemos aquí su técnica predilecta de 

traducir en el escenario, con imágenes literales, la lengua rumana y sus expresiones. 

 También se relaciona a menudo delirio a dúo con Conu Leonida fata cu reactiunea (Don 

Leónidas se enfrenta con la reacción) donde un apareja deancianos enclaustrados y aterrorizados 

intrepretan los ruidos de los juerguistas de fuera como una revolución o una guerra que estalla. 

 Urmuz, escritor considerado como extravagante en su época, también ha sido traducido por 

Ionesco entre 1947-1949. Según nuestro autor, su técnica del umor del absurdo y sus intuiciones 

excéntricas acerca de la tragedia y dela comedia del lenguaje le convierte en precursor y estandarte 

de la vanguardia, como Tristan Tzara. Sobre Urmuz en 1965 en Lettres Nouvelles, Ionesco revela: 

« Au delà de l’humour noir et de la critique des automatismes du langage il y a un fond tragique, un 

monde suffoqué par des conventions où lesmots ne sont plus unis par des rapports de nécessité et de 

vérité. Le réel se prolonge dans le fantastique. Il faut parcer lemur des habitudes mentales, des 

routines qui nous empêchent de percevoir l’univers autrement que dans ses apparences » (pág. 43). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A20475 © 2009 Valahia University Press



 La estética de Urmuz enriquecida por la perspectiva de Kafka, va a desempeñar un papel de 

primer orden en la obra teatral de Ionesco. “Moi-aussi j’urmuze”, confiesa en un artículo de 

România literara. 

 Más tarde, a principios del seglo XX, Tristan Tzara (1896-1963), ensayista y poeta, fundó el 

movimiento dadaísta. El movimiento llamado Dada, reflejaba tanto en arte como en liteatura la 

protesta nihilista contra todos los aspectuos de la cultura occidental: 

La moral ha determinado la caridad y la piedad, dos bodas de sebo que han crecido, como elefantes, 

como planetas, y que, aún hoy, son consideradas válidas. Pero la bondad no tiene nada que ver con 

ellas. La bondad es lúcida, clara y decidida, despiadada con el compromiso yla política. La 

moralidad es como una infusión de chocolate en la svenas de los hombres. Esto no fue impuesto 

poruna fuerza sobrenatural sino por los trust de los mercaderes de ideas, por los acaparadores 

universitarios (De Micheli, 1988, p. 32). 

El movimiento Dada empezó en Zurich, durante la primera guerra mundial, con un grupo de 

escritores, pintores, escultores refugiados y objetores de conciencia franceses, alemanes y europeos 

en general. El 2 de febrero de 1916, le prensa de Zurich anunciaba la inauguración del Cabaret 

Voltaire en el número 1 dela Spiegelgasse en el casco antiguo de Zurich (justo en frente, en el 

número 6, vivía Lenine que debía ser molestado por las idas y venidas de los noctámbulos). El 

escritor alemán Hugo Ball, el escultor y poeta Jean Arp el pintor también rumano Marcel Janco eran 

otros fundadores del movimiento que debe su nombre a la elección al azar, en el diccionario, de la 

palabra “dada” (“caballo” en el lenguaje infantil francés). Su programa era modesto: canciones, 

poemas, sketches y, a veces, obras de teatro. El teatro que los Dadaístas crearon, y por lo general 

interpretaron ellos mismos, petenece al nonsense poético en forma de diálogo. La manifestación 

Dadaen el Teatro de l’œuvre - convertido en el centro Dada después de la guerra -, el 27 de marzo 

de1920, peresntaba una selección de textos de teatro entre los cuales se encontraba La Première 

Aventure Céleste de M. Antipyrine (La Primera Aventura Celeste del Señor Antipirina) de Tzara 

donde una “parábola” recita los versos siguentes: 

Cet oiseau et venu blanc et fiévreux comme 

de quel régiment vient la pendule? de cette musique 

humide comme 

M. Cricri reçoit la visite de sa fiancée à l’hôpital 

dans le cimetière israélite les tombeaux montent 

comme des serpents 

M. le poète était archange - vraiment 

il disait que le droguiste ressemble au papillon 

et au Seigneur et que la vie est simple comme 

un boumboum comme le boumboum de son 

coeur. (T. Tzara citado por Esslin, 1971. pp. 345-346) 

 

Tal y como ilustra este texto, con el fin de expesar el rechazo de todos los valores sociales y 

estéticos del momento, y todo tipo de codificación, los dadaístas recurrían con frecuencia a la 

utilizació de métodos artísticos y literarios deliberadamente incomprensibles, que se apoyaban en lo 

absurdo e irracional. Sus representaciones teatrales y sus manifiestos buscaban impactar o dejar 

perplejo al público con el objectivo de que éste reconsiderara los valores estéticos establecidos. Para 

ello utilizaban nuevos materiales, como los de desecho encontrados en la calle, y nuevos métodos, 

como la inclusión del azar apara determinar los elementos de las obras. El pintor y escritor alemán 

Kurt Schwitters destacó por sus collages realizados con papel usado y otros materiales similares. El 

artista francés Marcel Duchamp expuso como obras de arte productos comerciales corrientes- un 

secador debotellas y un urinario- a los que denominó ready-mades. En lietartura el juego y el azar 

favorecían el surgimiento de la imagen mediante la libre asociación de elementos no premeditados: 

Yo llamo amíquémeimportismo a una manera de vivir en la que cual conserva sus proprias 

condiciones respectando, no obstante, salvo en caso de defensa, las otras individualidades, el 

twostep que se convierte en himno nacional, las tiendas de antigüallas, el T.S.H., el teléfono 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A20475 © 2009 Valahia University Press



sin hilos, que transmite las fugas de Bach, los anuncios luminosos, los carteles des 

prostíbulos, el órgano que difunde calveles para el buen Dios y todo esto, todo junto, y 

realmente sustituyendo a la fotografía y al catecismo unilateral. (De Micheli, 1988, p. 33) 

 

En al segunda manifestación Dada, el 26 demayo de 1920 en la sala Gaveau, el programa 

constaba de una nuevaobra de teatro de tzara La Dexième Aventure Céleste de M. Antipyrine (La 

Segunda Aventura celeste del Señor Antipirina). Pero la obra de teatro dadaísta que más éxisto tuvo 

fue también una obra de Tzara en tres actoes, Le Coeur à gaz, que se estrenó el 10 de junio de 1921 

en el Studio des Champs-Elysées. Le Coeur à gaz es una obra de “teatro puro” cuya originalidad 

radica casi exclusivamente en los ritmos sutiles de un diálogo disparatado y que, por el uso de los 

clichés dela conversación de salón, anuncia el teatro de ionesco. Tzara dice desu obra que “es la 

única y la mayor estafa del siglo en tres actos; solo treará Buena suerte a los imbeciles 

industrializados que creen en la existencia de los genios” (Tzara, 1946, p.8). 

En su juventud Ionesco había pertenecido, como Emil Cioran y Mircea Eliade al grupo 

Criterion dirigido por el filósofo Nae Ionescu. Tras la trágica experiencia de su separación 

ideológica durante la etapa fascista, se vuelven a encontrar en París después de la guerra: 

Moi et Eliade nous avons les mêmes origines, un fond commun. J’avais aussi le même esprit 

que Tristan Tzara. […] Chez Cioran aussi il y a cette pensée profonde qui m’anime, puisée 

dans un attitude roumaine que résume le vers d’Eminescu: « Faites, Seigneur que je 

disparaisse à tout jamais dans le néant » (Prière d’un Dace). Il y a chez Cioran cet appel du 

néant et cette peur du néant qu’est mon angoisse permanente. 

 

Como podemos observar, en 1990 vuelve a citar a Eminescu. En 1955, en su capítulo sobre 

la literatura rumana de la Enciclopedia Clarté ya lo consideraba como “uno de los más grandes 

poetas del mundo - destinado al ovirlo por haber escrito en un idioma sin circulación mundial - 

dado que la poesía es intraductible. Es el inventor, de principio a fin, de una maravillosa lengua 

poética flexible y armoniosa, plástica y abstracta, de extraordinaria riqueza”. Según cuenta su 

compañero del instituto Saint Sava de Bucarest, el alumno Ionesco se sabía de memoria centenas de 

versos de Eminescu. 

 Cuarenta años más tarde, en La quête intermitente (La busquedad intermitente) que el 

escritor, filósofo y político, Al. Paleologu llamada “el testamento de Ionesco”, la fractura que se ha 

vuelve complementariedad persiste en las numerosas expresiones rumanas que el dramaturgo 

traduce literalmente al francés. He aquí algunos ejemplos: “Cu moartea pre moarte calcând” (tener 

la fuerza de vivir la muerte para no morir), “ de azi pe mâine” (al día). A veces deja palabras 

rumanas en el texto fracés: «je me sentirai chez moi partout dans l’Univers, sur n’importe quel 

tărâm…» (Me sentiré como en mi casa en cualquier lugar del Universo, en cualquier tărâm). 

Estapalabra, Tărâm, noción intraductible puede significar planeta, lugar, espacio. Ionesco nunca 

olvidó este tărâm, su segunda patria condenada por la historia. Nunca olvidó este sol de septiembre 

en una rumana en “satori”, una transfiguración, “una sonrisa de Dios”. 

 En El Peatón del aire, la columna rosa que sostiene la bóveda celeste, como la columna del 

cielo del floklore rumano, recuerda a Brâncusi y a su “columna sin fin”. Este arquetipo “mioritico”, 

Ionesco lo había interiorizado desde la infancia en su imaginario más profundo y, como para los 

pájaros de Brâncusi, la obra de Ionesco tiene como origen un sueño donde el autor levanta el vuelo. 

En su única novela El Solitario, la columna- mediador místico en el imaginario rumano-, alude más 

directamente aún que en El Peatón del aire a la irrupción de lo sagrado. La carroza adornada con 

flores de El Hombre delas maletas que evoca las ceremonias matrimoniales de los pueblos rumanos 

de su infancia. 

 Al incicio de su carrera literaria en Rumania, el crítico Serban Cioculescu, en una reseña de 

No (Nu), llamó al autor “payaso”, “Gavroche delos bastidores literarios” y dio sus comentarios el 

nombre de “crítica sketch”. “Si decide dedicarse al teatro, a la comedia, tiene futuro” había 

profetizado en septiembre de 1934. Además el mismo año Ionesco decía lamentándose: “Si hubiera 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A20475 © 2009 Valahia University Press



sido francés, tal vez hubiera sido genial”. Ha sido dramaturgo, adquirió la nacionalidad francesa y el 

mundo entero reconoció que tenía genio. 

 “Pensar contra la corriente del tiempo es heroico; decirlo, una locura”. 

         E. Ionesco 

 

 

Bibliographie 

 

DE MICHELI, M., “La espontaneidad dadaísta” en Las Vanguardia artísticas del sieglo XX, 

Madrid, 1988. 

ESSLIN, M., Le Théâtre de l’Absurde, Paris, 1971. Editions Buchet / Chastel para la traducción 

francesa. 

HAMDAN, Alexandra, Ionescu avant Ionesco. Portrait de l’artiste en jeune homme, Berne, 1993.  

HUBERT, M-C., Eugène Ionesco, Paris, 1990. 

IONESCO, E., El Rinoceronte, El asesino sin gajes, La ira, Escena para cuatro personajes. Buenos 

Aires, 1962. 

IONESCO, E., Notes et contre-notes, Paris, 1966. 

TZARA, T., Le Coeur à gaz, Paris, 1946. 

România literara, Bucarest, 04/12/1960. 

Teatro rumano contemporáneo, Madrid: Aguilar, 1971. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A20475 © 2009 Valahia University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

