THEORIES DU LANGAGE. WITTGENSTEIN

ILEANA TANASE
Valahia University of Targoviste

Abstract: L. Wittgenstein theories of language consider the concept of language and the
relationship it establishes with the thought and the world (Tractatus logico-philosophicus), as well
as its feature of setting up as many triggers as behaviours caused by the speech acts it sets by means
of linguistic signs (Recherches philosophiques).

Key-words: Concept of language; relationship with thinking /world; objective /subjective
representation of the world; basic sentences; simple signs; play on words; role of co-text /context.

Affirmer que la meilleure exégése d’un texte est le texte lui-méme, ce n’est pas nouveau;
aussi la présentation des théories sur le langage du philosophe Ludwig Wittgenstein
comprendra-t-elle principalement des renvois répétés aux textes du Tractatus logico-
philosophicus (Traité logico-philosophique) et des Recherches philosophiques.

Sur le langage se sont penchés, a la longue, non seulement les linguistes, mais aussi les
philosophes, ces derniers étant les premiers a 1’avoir soumis a une recherche rigoureuse, soit «de
I’extérieur» (le considérant comme un objet déja connu afin de le rapporter a d’autres objets tout a
fait distincts), soit «de I’intérieur » (jetant la lumiére sur son organisation interne en tant que
systeme ordonné de signes, sur les relations que celui-ci établit avec la pensée et la réalité a laquelle
il renvoie, etc). Dés ses débuts, la philosophie s’est orientée vers une telle analyse du langage
articulé, dans la mesure ou elle se prenait elle-méme pour réflexion linguistique. S’il est vrai que le
propre de la perspective philosophique sur une question consiste a éclairer tant les notions utilisées
que les mots-signes choisis en vue de les désigner, il n’en est pas moins vrai qu’une analyse pareille
finit quelquefois dans une impasse, vu que les questions philosophiques — notions et concepts
caractéristiques du domaine — sont formulés, parfois, dans des termes appartenant au langage
courant. D’autre part, il est évident que nombre d’ouvrages philosophiques doivent leur profondeur
a la minutie avec laquelle on «démonte » les mécanismes d’une logique imparfaite du langage
quotidien. En ce sens, nous citerions de prime abord L. Wittgenstein qui considere que «La plupart
des propositions et des questions des philosophes viennent de ce que nous ne comprenons pas la
logique de notre langage. (Elles sont du méme genre que la question de savoir si le Bien est plus ou
moins identique que le Beau). Et il n’est pas étonnant que les problémes les plus profonds ne soient
en somme nullement des problémes ». [4.003]

La philosophie est, en ce sens, une «critique du langage » [4.0031], le résultat de ses démarches
résidant non pas dans les «propositions philosophiques », mais dans «l’éclaircissement » des
propositions:

«Le but de la philosophie est la clarification logique de la pensée [...] Le résultat de la philosophie
n’est pas un nombre de «propositions philosophiques », mais le fait que des propositions
s’éclaircissent. La philosophie a pour but de rendre claires et de délimiter rigoureusement les
pensées qui, autrement, pour ainsi dire, sont troubles et floues... » [4.112]

Quoique les derniéres réflexions renvoient exclusivement a la relation de la philosophie avec la
pensée, cette dernicre ne s’avere possible que moyennant le langage, formé, selon Wittgenstein, de
I’ensemble des propositions, toute proposition se définissant aussi bien par ses rapports avec la
pensée («La pensée est la proposition pourvue de sens » [4.], «L’ensemble des propositions
constitue le langage » [4.001]), que par ses rapports avec la réalité, réelle ou imaginaire, a laquelle il
renvoie: «La proposition est une image de la réalité, car si je comprends la proposition, je
comprends également la situation qu’elle représente [4.021] [...] La proposition rend une situation,
elle doit par conséquent étre essentiellement en connexion avec la situation. Et la connexion
consiste justement en ce que la proposition est 1’image logique de la situation » [4.03].

1

BDD-A20407 © 2011 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:06 UTC)



Or, les «images logiques » dont devrait étre constitué le langage — celui philosophique, en
particulier, mais aussi celui courant — sont menacées du danger de la confusion engendrée par le
polysémantisme de bien des mots de la langue et par les réseaux synonymiques, non moins lourds
de conséquences. Wittgenstein formule ces imperfections primaires du langage de la maniére
suivante:

* «Dans le langage quotidien il arrive tres fréquemment que le méme mot désigne d’une manicre
différente donc appartienne a différents symboles — ou que deux mots, qui désignent de maniere
différente, soient utilisés extérieurement de la méme maniére dans la proposition » [3.323]

e «C’est ainsi que se produisent facilement les confusions fondamentales (dont toute la
philosophie est remplie) » [3.324]

* «Pour échapper a ces erreurs nous devons utiliser un langage de signes qui les exclut, en
n’utilisant pas le méme signe en différents symboles, ni extérieurement de la méme maniere les
signes qui désignent de maniére différente. Par conséquent un langage de signes qui obéit a la
grammaire logique, donc a la syntaxe logique ». [3.325]

Cette grammaire logique devrait étre composee, pour chaque langue, de propositions

¢lémentaires, qui ne sont rien d’autre que des combinaisons de signes simples, appelés par
Wittgenstein «noms ». Il s’ensuit que, pour qu’un langage puisse se constituer, pour que des
propositions douées de sens soient possibles, il lui faut des propositions élémentaires (c’est-a-dire
non-réductibles a d’autres propositions) et des signes simples (c¢’est-a-dire non-définissables a 1’aide
d’autres signes). A premicre vue, tout tient d’un schéma on ne peut plus cohérent — les propositions
élémentaires formees de signes simples renvoient a la pensée (« la propositions douée de sens est la
pensée ») et a la réalité (« un nom est pris pour un objet, un autre pour un autre objet et ces noms
sont liés I’'un a ’autre de sorte que le tout représente — tel un tableau vivant — 1’état de choses »
[4.0311)).
Toutefois, ’apparence de simplicité de 1’échafaudage du langage en dissimule I’ossature fragile, car
il ne peut échapper a une question inquiétante, celle de savoir ce qui donne vie aux signes inertes, ce
qui permet a un son ou a une trace esquissée sur le papier, eux-mémes totalement muets, de dire
quelque chose. «On a, écrit Wittgenstein, tendance a voir dans 1’utilisation du langage deux
opérations distinctes: une opération extérieure et formelle — la manipulation des signes —; et une
opération organique: comprendre les signes, leur donner un sens, les interpréter, penser. Cette
derniére opération se déroule, semble-t-il, dans un étrange milieu, 1’esprit; et les mécanismes de
I’esprit, dont la nature nous échappe, produisent des effets tout différents d’un quelconque
mécanisme matériel » (Cahier bleu, p. 48-49). Wittgenstein a donné deux réponses a cette question
de savoir ce qui fait vivre le signe: d’une part, affirme-t-il dans le Cahier bleu (p. 50), ce qui anime
le signe, ¢’est son usage; d’autre part, il précise un peu plus loin que le signe tire son importance du
systeme de signes, du langage auquel il appartient. Comprendre une proposition c’est, pour lui,
comprendre tout un langage. En tant que partie du systéme de langage, la proposition est douée de
vie. La question initiale se voit réitérée par une multitude d’autres questions: « Quand comprenons-
nous une proposition? — Quand nous I’avons entiérement prononcée? Ou pendant que nous la
pronongons? La compréhension est-elle un processus articulé comme 1’énonciation et, si oui, est-ce
que son articulation correspond a celle de la proposition? Ou bien est-ce qu’elle est inarticulée et
accompagne la proposition comme un point d’orgue accompagne un theme? »

D’aprés Wittgenstein, nous comprenons le langage lorsque nous avons appris a le
maitriser. La parole prononcée ne suppose pas la réalisation de deux actes ou de deux processus
paralléles: I’un verbal, I’autre purement intellectuel. En réalité, est-il d’avis, « lorsque je pense dans
le langage, il n’y a pas en supplément, a c6té de I’expression linguistique, des "significations" qui se
présentent devant mon esprit; c’est le langage lui-méme qui est le vehicule de la pensée »
(Recherches, p. 329)

Synthétisant les fondements de la relation langage-pensée, il en découle que le signe propositionnel
s’identifie avec la pensée; autrement dit, la pensée se réduit au signe propositionnel. Celui-ci est
formé de mots et représente, tel quel, un fait [3.14]. A titre d’exemple sont choisis les mots écrits ou
imprimes, qui pourraient étre remplaces par des objets spatiaux (des tables, des chaises, etc.). Ils

2

BDD-A20407 © 2011 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:06 UTC)



expriment le sens de la proposition qui s’identifie avec le signe propositionnel dans sa relation
projective avec le monde [3.12]. Le signe propositionnel et, respectivement, la proposition,
consistent en signes élémentaires (combinaisons de sons = paroles prononcées, combinaisons de
lettres = mots écrits), appelés « noms ». La pensée se réduit a la proposition, parce que ce n’est que
la proposition qui est pourvue de sens et ce n’est que dans le contexte d’une proposition que le nom
a une signification [3.3]

Au-dela de la concision excessive de son style (Wittgenstein estime que, généralement, ce qui peut
se dire peut étre exprimé brievement — la simplicité du style étant, pour lui, une sorte de « sceau de
la vérité »), les énoncés concernant la relation entre le langage et la pensée, entre le langage et le
monde, ont ét¢ sujets a de nombreuses reprises, avec des confirmations/ infirmations d’un point de
vue exprimé antérieurement. De sorte que, apres avoir juge que le langage correspond a la penseée,
étant son expression sensible, Wittgenstein semble lui trouver d’autres valeurs que celle d’un
« simple vétement »: « L’homme posséde la faculté de construire des langages, par lesquels chaque
sens peut s’exprimer, sans avoir nulle notion ni de la maniere dont chaque mot signifie, ni de ce
qu’il signifie. — De méme que 1’on parle sans savoir comment sont émis les sons particuliers de la
parole. Le langage quotidien est une partie de 1’organisme humain, et pas moins compliqué que ce
dernier. [...] Le langage travestit la pensée. Et notamment de telle sorte que d’aprés la forme
extérieure du vétement I’on ne peut conclure a la forme de la pensée travestie; pour la raison que la
forme extérieure du vétement vise a tout autre chose qu’a permettre de reconnaitre la forme du
corps » [4.002]. 1l s’ensuit que, outre la reconnaissance de la forme de la pensée, le langage travestit
quelque chose d’autre que la pensée. Wittgenstein ne le nomme pas, laissant ouverte, par son style
concis, la possibilité de le décoder sous divers angles.

Pour ce qui est de la relation du langage avec la réalité, elle est décrite dans les termes de
la méme vision dualiste concrétisée par la dichotomie du reflet objectif vs subjectif du monde et
précédée de la clef de ce que Wittgenstein appelle la logique de la représentation: « La possibilité
de la proposition repose sur le principe de la représentation des objets par des signes » [4.0312]

Les rapports de représentation font de la proposition une « image » [4.03], et I’image doit réaliser
I’accord in puncto, c’est-a-dire qu’il doit y avoir dans la proposition juste autant d’éléments
distincts que dans la situation qu’elle a pour fonction de représenter: « Dans la proposition, nous
devons distinguer juste autant de parties que dans la situation qu’elle représente » [4.04].
Wittgenstein concoit la proposition comme un enchainement de noms ou de signes simples qui
signifient, ¢’est-a-dire tiennent lieu des objets du monde. Les propositions ont un sens; les noms, au
contraire, n’ont pas de sens: leur valeur sémantique est simplement leur dénotation. Le sens d’une
proposition est ce que 1’on connait quand on comprend 1’état de choses qu’elle figure, c’est-a-dire la
maniere dont les choses sont si la proposition est vraie. « La proposition montre son sens. La
proposition montre ce qu’il en est, quand elle est vraie. Et elle dit qu’il en est ainsi » [4.022].
Décrire toutes les propositions vraies ce serait décrire intégralement le monde: « Le monde est
décrit intégralement a travers toutes les propositions élémentaires; en plus il faudrait préciser
lesquelles en sont vraies ou fausses » [4.26]

Toute proposition peut étre vraie ou fausse selon son adéquation ou son inadéquation a ce qu’elle
prétend représenter. Pour savoir si elle est vraie, il faut la confronter a la réalité, mais, pour la
comprendre, il n’est pas nécessaire de le faire; « on peut donc la comprendre sans savoir si elle est
vraie » [4.024].

Dans la mesure ou les signes propositionnels correspondent aux objets du monde, la relation de
représentation des objets par des signes acquiert le caractére mécanique de la correspondance
parfaite entre 1’image et ce qu’elle représente: « Dans I’image et dans ce qu’elle a pour fonction de
représenter il doit y avoir quelque chose d’identique pour que 1’une puisse, en général; étre ’image
de I’autre » [2.161].

Wittgenstein y voit expressément l’isomorphisme de I’image avec la réalité; la forme de
représentation est la méme que celle de la réalité, ce qui signifie que I’image est un miroir: la forme
de I’image et du fait coincident, avec cette réserve que la forme de 1’image est appelée « forme de
représentation ». L’identité des formes est due a I’identification de I’image au fait; en d’autres

3

BDD-A20407 © 2011 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:06 UTC)



termes, le plan gnoséologique, celui de la connaissance des faits, touche effectivement au plan
ontologique de ceux-ci:

« La relation de représentation consiste dans les modalités de coordination des ¢léments de 1’image
et des choses » [2.1514]

« Ces coordinations sont en quelque sorte les antennes des ¢léments de 1’image, a travers lesquelles
I’image touche a la réalité » [2.1515]

La relation de représentation du monde par le langage s’explique par la possibilité de substituer les
signes du langage aux objets du monde, plus précis€ément aux images que 1’on se crée des objets:
« Les éléments de I’image représentent les objets en images » [2.131]

Mais si le langage est concu principalement comme une possibilité de refléter objectivement le
monde, il n’en est pas moins un reflet subjectif, car 1’angle sous lequel est envisagé le monde
devient, implicitement, le point de vue de celui qui contemple le monde. Il en découle que 1’image
rend également le subjectivisme du contemplatif, subjectivisme traduit par la forme de
représentation qui n’est pas toujours commune a 1’image et a la réalité. C’est ainsi que 1’on pourrait
interpréter les propositions 2.173; 2.21; 2.22:

« Le tableau représente 1’objet de I’extérieur (son point de vue est sa forme de représentation), c’est
pourquoi le tableau représente 1’objet vrai ou faux » [2.173]

« Le tableau s’accorde ou non avec la réalité; il est fidéle ou infidéle, vrai ou faux. » [2.21]

« Le tableau représente ce qu’il représente, indépendamment de sa vérité ou de sa fausseté, au
moyen de sa forme de représentation. » [2.22]

La manicre dont I’image en général représente des objets du monde doit étre comprise autrement
qu’en tant qu’une copie strictement objective. Un portret expressionniste, comme ceux de Vienne
au début du XX® siécle, ne saurait servir de photo d’identité, mais I’exacte multiplicité logique de
ses ¢léments permet la restitution plus fidéle qu’une copie réaliste d’une attitude ou d’une
expression. Dans cette perspective, Wittgenstein s’appuie sur la théorie picturale pour identifier les
points communs au langage et a la peinture, ce qui le conduit a affirmer que le langage est, de
méme que ’art, création (« Une proposition doit communiquer quelque chose de nouveau avec des
expressions anciennes » [4.03]), il est transposition, ¢’est-a-dire maniére subjective de re-construire
le monde a base d’une vision particuliére de projection:

« La Vérité et la fausseté de chaque proposition change, en effet, quelque chose de la construction
générale du monde » [5.5262]

Il s’avere donc évident que la reégle de projection du monde ne saurait ignorer la part de subjectivité
qui incombe au role transmetteur du langage. Subjectivité d’autant plus manifeste que le monde est,
d’aprés Wittgenstein, mon monde, lieu des conjectures de toutes projections du moi: « Je suis mon
monde (le microcosme) » [5.63]. Cela explique le fait que «tout ce que nous voyons pourrait
également étre autre », « tout ce que nous pouvons décrire peut, généralement, étre autre » [5.634].
Que tout soit, a un moment donné, sous le signe de la subjectivité, est une vérité rendue par le
philosophe dans les termes de sa célébre proposition « Les limites de mon langage signifient les
limites de mon monde. » [5.6] Chaque monde a, d’ailleurs, quelque chose de singulier et
d’incommunicable, d’ou I’impossibilité, pour tout sujet de conscience, d’y échapper: « Le fait que
le monde est mon monde se montre a travers les limites du langage (de la langue comprise par moi
seul) signifient les limites de mon monde » [5.62] Il y a 1a de I’indicible, que 1’on ne saurait dire ni
penser, car ce qui peut étre pensé coincide, dans la vision wittgensteinienne, avec ce qui peut étre
représente.

Wittgenstein avoue, finalement, son option pour une attitude d’attente muette de ce qui se fera voir
sans se laisser traduire dans les mots. « Sur ce dont on ne peut parler, il faut garder le silence »,
affirme-t-il dans la derniére proposition du Traité, la septieme. Ce qui se montre sans étre dit,
devant quoi on reste muet d’étonnement, Wittgenstein I’appelle le mystique: « Il y a a coup sQr de
I’inexprimable. Celui-ci se montre, il est le mystique » [6.522] Le mystique est vécu, mais ne
saurait étre transmis. La conviction que le monde est d’emblée mon monde, dont I’existence ne peut
nullement étre partagée, méne a une négation absolue de la capacité du langage a exprimer quelque
chose, voire a I’idée de I’effacement de I’identité de n’importe quel sujet apte a transmettre quelque

4

BDD-A20407 © 2011 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:06 UTC)



experience: « Il n’y a pas de sujet qui pense et interpréte. Si j’écrivais un livre "Le monde tel que je
le trouve", je devrais le rapporter aussi a mon corps pour dire lesquels de mes membres dépendent
de ma volonté ou non etc., ce qui est justement la méthode d’isoler le sujet ou, plutdt, de montrer
que, en un sens important, il n’y a aucun sujet: il est le seul dont il ne peut étre question dans ce
livre » [5.631] La pensée de Wittgenstein se trouve parfois confrontée, comme on le voit, a un
nihilisme total, elle va jusqu’a nier I’existence méme de I’étre dans la mesure ou celui-ci s’avere
incapable de rien exprimer. Néanmoins, le philosophe ne reste pas prisonnier de cette conception.
Apres avoir éprouvé tous les tourments possibles de 1’ame, aprés avoir été tenté par le suicide, a
I’image de cette mort que ses fréres s’étaient donnée pour échapper au désespoir, il trouve que le
monde et la vie ont un sens. Ce sens est hors langage. Et, quoique nous ne puissions pas sortir du
langage (qui pour nous est le tout), il faut chercher le sens dans le vécu, non dans le dicible. 1l faut
se contenter, semble-t-il, de la seule veérité que le langage articule le détail du monde, mais il est
impuissant a en dire le sens. Wittgenstein envisage d’ailleurs le sens du monde non seulement au-
dela du langage, mais aussi au-dela du monde; maniére paradoxale d’inviter ses lecteurs a rejeter
ses « propositions absurdes » pour y voir clair.
Le contenu conceptuel des propositions du Traité comprend, d’une maniére bizarre au moins a
premiére vue, sa propre critique, les raisonnements du philosophe se retrouvant finalement dans la
sphére aride de I’intellect pur. L’invitation wittgensteinienne a dépasser le Traité dont le réle a
consisté a offrir au lecteur une échelle sur laquelle il était invité a monter et a ne jamais descendre
préfigure par le geste symbolique de rejeter 1’échelle — donc le Traité — la modestie que seule une
aventure intellectuelle authentique peut avoir.
Aprés le Tractatus logico-philosophicus, Les Recherches philosophiques représentent 1’ceuvre
principale de Wittgenstein. Les Recherches constituent sur de nombreux points une critique de
I’ceuvre de jeunesse qu’est le Traité (ce dernier date de 1921, alors que les Recherches ont été
rédigées, pour leur premiére partie, pendant la période 1936-1945 et, pour la seconde, entre 1947 et
1949, publiées en 1953 apres la mort de leur auteur).
Au centre de ce texte on ne trouvera plus, comme dans le Traité, la notion de langage en général,
mais celle, plus concréte et plus circonscrite, de « jeu de langage », correspondant a I’abandon de la
prétention de dire ce qu’est ’essence du langage. Dans les Recherches, les remarques les plus
nombreuses sont présentées sous forme de dialogue. Celui a qui s’adresse ces remarques n’est autre
que Wittgenstein lui-méme, qui joue des roles multiples: 1’interlocuteur est souvent un alter ego,
parfois un moi antérieur qui soutient les positions du Traité ou des écrits des années trente, parfois
un moi qui explore I’une parmi les nombreuses argumentations possibles. Ce qui signifie que le
point de vue de I’interlocuteur ne saurait guere étre ignoré, du moins est-il aussi important que celui
du locuteur. Les Recherches marquent 1’évolution sensible de la pensée wittgensteinienne orientée
de la notion de systeme linguistique vers celle de jeu de langage. Wittgenstein rend compte de ce
que le comportement linguistique au sens étroit n’est pas séparable de toute une série d’autres
comportements naturels ou institutionnels. Il attire 1’attention sur le fait que ce qui peut se dire ou
ne pas se dire n’est pas déterminé uniquement par des régles de langage, mais également par tout un
systéeme de pensée, d’action, de valeur, qu’il appelle simplement « une forme de vie ». Si le Traité
avait privilégié la théorie du langage comme représentation et comme instrument de connaissance,
ce qui devient essentiel avec la notion de « jeu de langage », c’est la théorie du langage comme
comportement. Le jeu de langage est une « forme de vie » en ce sens que le langage verbal s’insére,
a coté de celui non-verbal, dans le comportement total de communication. Ce dernier repose non
seulement sur la signification des signes linguistiques, mais aussi sur celle des signes « non-
linguistiques », ayant leur role a part dans le temps et 1’espace de la communication, dans les
relations interpersonnelles instaurées entre les participants a la communication, dans la maniere
d’assumer ou de rejeter des combinaisons déterminées de signes dont se sert le locuteur en vue de
transmettre des informations d’une configuration quelconque.

La notion de jeu de langage est illustrée par Wittgenstein moyennant I’exemple d’un
macon qui construit quelque chose et se fait apporter par son aide les matériaux nécessaires: cubes
de pierre, colonnes, dalles, poutres, etc. Le macon crie les noms, et I’aide apporte a chaque fois le

5

BDD-A20407 © 2011 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:06 UTC)



matériau indiqué. Le complexe d’énonciations verbales et d’actions représenté par cette situation est
ce que Wittgenstein entend par « jeu de langage ». L’exemple donné est considéré par certains
linguistes comme « rudimentaire » parce que ne comportant que des ordres, mais Wittgenstein
insiste sur ce que son exemple est complet en lui-méme et que, bien que sommaire, il peut servir a
éclairer, dans une certaine mesure, le fonctionnement du langage tout entier. Dans un premier sens,
le concept de «jeu de langage » sert a souligner ’importance attachée a la dimension des
parametres situationnels du con-texte a c6té de ceux du co-texte. Un deuxieme sens assigné au
méme concept réside en ce que le langage, outre sa capacité de représenter — objectivement ou
subjectivement — les états du monde, posseéde aussi celle de déclencher et d’accomplir différents
comportements par la seule prononciation de mots. Wittgenstein dresse, dans cette perspective, une
liste de comportements, sans avoir pour autant la prétention de I’exhaustivité de son énumération.
Les jeux de langage s’appuient, conséquemment, sur le fonctionnement de systémes symboliques
de communication qui représentent autant d’¢léments déclencheurs destinés a produire des attitudes
circonscrites a des comportements du type: commander et agir d’aprés des commandements/ décrire
un objet d’apres son aspect ou d’apres des mesures prises/ reconstituer un objet d’aprés son aspect
ou d’aprés une description (dessin)/ rapporter un événement/ faire des conjectures au sujet d’un
événement/ former une hypothése et I’examiner/ représenter les résultats d’une expérimentation par
des tables et des diagrammes/ inventer une histoire/ faire du théatre/ chanter des comptines/ deviner
des énigmes/ faire un mot d’esprit/ résoudre un probléme d’arithmétique/ traduire une langue dans
une autre/ solliciter, remercier, maudire, saluer, prier.

Le but poursuivi par Wittgenstein dans ses Recherches n’est pas d’expliquer un jeu de langage au
moyen d’expériences humaines, mais « de le formuler ». Si le Tractatus logico-philosophicus posait
la question du rapport entre le langage, le monde et le sens, les Recherches philosophiques ont
ouvert la voie d’investigation a la résultante des informations dues au code linguistique, corroborées
avec le décodage des éléments du code non-linguistique, a savoir la situation de communication
avec les parametres impliqués et le type d’action accomplie suite a 'utilisation du code verbal.
L’idée de Wittgenstein, conformément a laquelle le sens d’une entité linguistique réside dans les
jeux qu’elle autorise, se trouve systématisée par le représentant le plus influent de 1’école analytique
d’Oxford, Austin, ensuite par I’américain Searle, dans le cadre des théories concernant les actes de
langage. L’¢tude de ces actes, dans la conception des deux derniers penseurs, pourrait résoudre
également certaines questions philosophiques: par exemple, la définition de I’acte de langage par
lequel on promet quelque chose démontrerait la possibilité de passer d’une constatation de fait (X a
promis de faire Y) a une proposition de droit (X doit faire Y).

Dans [D’investigation de I’impact que I’analyse du langage a eu sur le discours
philosophique, la plupart des philosophes ayant repris et développé systématiquement les idées de
Wittgenstein ont formulé un point de vue distinct de celui de leur illustre prédécesseur: ils ont cru a
la réussite de la solution des problemes philosophiques traditionnels par une analyse rigoureuse du
langage, alors que pour Wittgenstein il avait été important de les écarter. D’ailleurs, la conception
wittgensteinienne sur la philosophie s’est avérée distincte: elle ne différait pourtant pas de celle de
Pascal pour qui I’acte de philosopher supposait ne pas faire cas de la philosophie. C’est dans la
méme perspective qu’il faut comprendre I’attitude détachée de Wittgenstein par rapport a ses
propositions: selon lui, I’échelle de la connaissance, une fois que 1’on y est monté, doit forcément
étre rejetée.

6

BDD-A20407 © 2011 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:06 UTC)


http://www.tcpdf.org

