
Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 83 

CONFLUENCES  
 

«JE NE PENSAIS JAMAIS APPRENDRE A 

MOURIR» – OU SUR LE SENS DE L‟ETRE DANS 

LA CREATION EMINESCIENNE 
 

 

Mimi-Carmina COJOCARU 

 Institutul de Istorie și Teorie Literară al Academiei Române, 

Bucureşti 

e-mail: cmimicarmina@yahoo.com 
 

 
Abstract: 

Our paper aimes to show that the work of Eminescu is built on an 

antropogonical background and from this derives, what G. Calinescu and T. Vianu, 

names cosmogony and sociogony. Like great spirits of universal culture, the poet 

try to reveal to himself not only the divine mistery, but, first of all, the human one. 

Eminescu define human being like a "part"  of  'whole", who is liable to himself to  

know his own condition and his talents. Being a complex and also contradictory, 

made of raw material and spirit, human has to learn to die in order to achieve one 

important thing: understanding that he is a "part" blessed with divene 

characteristics. In another words, the human being must become aware that his 

meaning in this world is to live beyond by his limits.  

Keywords:  

Eminescu, (human) being, death, life, time. 

 

Devise: „La vraie philosophie c‘est penser à la mort.” 

 (Saint Basil le Grand) 

 

«Le sens le plus profond et inébranlable de l‟existence et de la 

création eminescienne, tant qu‟il s‟exprime à travers l‟œuvre entière du 

grand poète, c‟est l‟homme et tout ce qu‟il signifie ou devient, dès qu‟il se 

met en route pour le voyage entre la naissance et la mort, la singularité de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:03 UTC)
BDD-A20375 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 84 

ses relations avec le monde et l‟univers ».
1
 Une série de définitions 

recueillies probablement le long du temps auprès de diverses lectures et 

inscrites dans le manuscrit 2286 démontre que le poète a toujours été 

préoccupé par la révélation de l‟essence humaine. « Aucune création n‟a pas 

dû permettre autant d‟explications comme l‟homme. Les égyptiens ont 

nommé l‟homme animal qui parle; Moïse l‟appelle l‟image de Dieu; 

Eschyle, un être du jour; Sophocle, une image; Socrate, un petit dieu; 

Pindar, le rêve d‟une ombre; Homer et Ossian, une feuille d‟arbre qui 

tombe; Shakespeare, l‟ombre d‟un rêve; Job, le fils de la poussière, 

Philémon, la cause du malheur; Hérodote, le malheur lui-même; 

Schleiermacher, l‟esprit de la terre; Jean Paul, un demi-dieu; Schiller, le 

maître de la nature; Goethe – l‟unique dieu du monde; Seume, le 

contradiction au-dedans le grand cercle; Cicero, un animal raisonnable; 

Platon, l‟instrument qui aide la divinité; Paracelse, le modèle de tout ce qu‟il 

y a de plus beau, Darwin...”  

Soit qu‟on parle de la poésie, la prose ou la dramaturgie, d‟articles ou 

de notes dans des manuscrites, on peut percevoir dans chacun de ceux-ci 

une vibration insondable et ce qui est particulièrement complique n‟est pas 

liée à la détection de la clé de composition du texte, mais à la capacité de 

sonder jusqu‟aux essences primordiales, jusqu‟à ce qui constitue l‘invisible, 

au-delà du charme exquis concentré dans des sonorités incontestables, dans 

les images émergés du flux des idées poétiques. („Nențeles rămâne gândul/ 

Ce-ți străbate cânturile, Zboară vecinic, îngânându-l/ Valurile, vânturile”.) 

Et cet invisible est exprimé dans la révélation de l‟homme comme partie 

d‟un tout ou comme dira Lucian Blaga plus tard dans son œuvre « Pietre 

pentru templul meu »: «Les paroles de la bible qui disent que Dieu a fait 

l‟homme à son image et à sa ressemblance ne veulent aucunement dire que 

Dieu c‟est un homme dedans le ciel, mais que l‘homme est un Dieu sur la 

terre», autrement dit qu‟il est doué de l‟attribut divin de la capacité de 

création, comme il est démontré par la pensée eminescienne aussi. 

Faisant partie de la galerie des grands artistes du monde, la création 

d‟Eminescu repose sur la fondation d‟une vision artistique – dont on 

pourrait la qualifier d‟obsessive – sur l‟homme dans sa double hypostase – 

matérielle et spirituelle – sur un continuum de questions sur ce qu‟il est par 

                                                 
1
 Carmina-Mimi Cojocaru, Antropogonia eminesciană, Maison d‟Édition Junimea, Iași, 

2012, p. 19. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:03 UTC)
BDD-A20375 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 85 

rapport au temps. « Les questions sur l‟homme lui-même, coincé entre deux 

grandes inconnues, ont généré les questions sur l‟homme social et l‟homme 

cosmique; dès lors, la sociogonie et la cosmogonie prendront 

l‟anthropogonie comme point d‟appui. »
2
 

Avançant dans le commencement de sa exégèse l‟idée que l‟œuvre du 

poète «est forgée du frisson cosmogonique », l‟intuition de grand critique du 

Călinescu pousse celui-ci à admettre qu‟à mesure de l‟avancement de 

l‟étude de la création eminescienne les recherches ultérieures pourront 

sonder jusqu‟à la «fontaine secrète» cachée «dans la forêt de son 

subconscient», dont on pourrait ajouter jusqu‟au surconscient eminescien 

connecté par le génie aux «effluves» de l‟absolu.  n 1964, Tudor Vianu 

complétait la vision du Călinescu avec des arguments compris dans le 

volume «Arghezi, poet al omului», où en analysant «Les sociogonies 

de l‘antiquité» et «Les sociogonies modernes» et finissant avec le poème 

«Memento mori», concluait qu‟Eminescu est un poète sociogonique. En 

concordance avec ces observations, George Munteanu écrivait en 1991: „La 

raison la plus simple de l‟analyse des attributs de «poète anthropogonique» 

d‟Eminescu est déterminée par la réalité de l‟œuvre, les évidences de cela. 

(...) «Qui es-tu?», la question de la fin du poème «Memento mori» - adressée 

au Tu présumé qui est le générateur de tout ce qu‟il existe: „Tu, ce din 

câmpii de caos semeni stele, sfânt și mare,/ Din ruinele gândiri-mi, o, răsari, 

clar ca un soare,/ Rupe vălur'le d-imaginice te-ascund ca pe-un fantom;/ Tu, 

ce scrii mai dinainte a istoriei gândire,/ Ce ții bolțile tăriei să nu cadă-n 

risipire,/ Cine ești?... Să pot pricepe și icoana ta... pe om” est, donc, la 

question ontologique confessée, déterminée par l‟interrogation 

anthropogonique qui seulement semble plus ombrée, liée au «qui suis-je – 

l‟homme ?» L‟homme, en tant qu‟icône probable du principe omni-créateur, 

conditionné dans la «compréhension» de soi-même par la compréhension de 

la nature de celui-ci.» Cet «frisson anthropogonique», en s‟insinuant 

toujours parmi les interstices, confère aux textes d‟Eminescu une 

«vibration» supérieure”
3
.  

La pensée du poète perçoit l‟homme en perpétuel devenir. Il ne reste 

pas sous le signe de la disparition, de la désintégration dans le vide, car ainsi 

son existence manquerait de sens. Il est avant tout une essence résulté de 

                                                 
2
 Ibidem, p. 20. 

3
 George Munteanu, Eminescu și antinomiile posterității, Maison d‟Edition Albatros, 

Bucarest, 1998, pp. 26-30 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:03 UTC)
BDD-A20375 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 86 

deux substances contradictoires: matière et esprit, ontique et 

anthropologique. Acquérir la connaissance de sa infinité, l‟homme 

eminescien comprend, même s‟il devra endurer sa propre tragédie, que «les 

antithèses sont la vie» (Ms. 2258, f.222), autrement dit les mots, les 

contrastes, les oppositions : les deux expériences fondamentales, opposées – 

la naissance et la mort, c'est-à-dire la vie, respectivement être vers la mort – 

et qu‟il a l‟éternité inscrite dans son destin, mais cela n‟est pas dans le sens 

commun-humain, sinon d‟un façon digne d‟une «partie» d‟un «tout»
4
.  

En vertu de cet attribut essentiel en tant que «partie» d‟un «tout», 

l‟homme pourrait «prescrire tout seul» sa voie, comme remarque Pico della 

Mirandola dans «Despre demnitatea omului» en observant l‟ambivalence 

humaine: «Je t‟ai placé au centre du monde afin que tu puisses mieux 

contempler autour de toi et pour pouvoir comprendre ce qui se passe dans le 

monde. Je ne t‟ai fait ni céleste ni terrestre, ni mortel ni immortel, afin que 

tu puisses devenir de façon complètement libre et honorable le propre 

sculpteur et poète de la forme que tu veux achever pour toi-même. Tu 

pourras dégénérer et tomber au rang des créatures inferieures et des bêtes ou 

tu peux atteindre le monde supérieure selon l‟unique décision de ton 

esprit»
5
. Autrement dit, en reconnaissant également  le coté 

anthropologique, à savoir le coté qui vit, qui sent, qui est subjective, ainsi 

que le coté ontique, celle de l‟être, l‟homme pourrait rester connecté à la 

dimension céleste même quand dans sa forme incarné, comme le suggère à 

plusieurs reprises Eminescu. 

Il est important d‟établir ce qui détermine cette vision 

anthropogonique, ainsi que ce qui génère l‟attitude interrogative permanente 

du poète. Pour clarifier cet aspect, on fait une parenthèse de nature 

biographique. Avant de partir à l‟école, Eminescu avait l‟habitude de 

«flâner» jusque chez une vielle femme qui savait «autant des contes comme 

elle avait des fuseaux / De laine (...) qu‟elle avait filé» et qui «l‟initiait sans 

le savoir dans son future destin de poète orphique, en lui préparant à 

comprendre «la douce langue de l‟être»
6
 ou chez père Miron, où il vivait la 

vie dans des «contes et doinas, devinettes, superstitions» (Trecut-au anii) ; 

                                                 
4
 Carmina Mimi Cojocaru, Antropogonia eminesciană, p. 33  

5
 Pico della Mirandola, „Despre demnitatea omului”, in: Ovidiu Drimba, Istoria literaturii 

universale, I, p.209 
6
 George Munteanu, Hyperion, Viața lui Eminescu, Maison d‟Edition „Minerva”, Bucarest, 

1973, p. 29 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:03 UTC)
BDD-A20375 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 87 

et puis, le printemps 1863, pendant les jour des vacance de Pâques, se 

produit La Rencontre. «Apoi mi-aduc aminte... O zi de primăvară.../ Și m-

am trezit în luncă c-un pui cu ochi de foc,/ Cu părul negru-n coade, cu fața 

zâmbitoare,/ Ea-și pleacă ochii timizi - și eu am stat pe loc.»
7
 (Din 

străinătate, la version de 1865)  

«Le poussin aux yeux de feu» résidera dans absolument toutes les 

espérances du poète en ce qui concerne l‟amour. George Munteanu dit : 

«L‟amour d‟Ipotești fait fleurir dans l‟âme de l‟adolescent la vocation – 

latente jusqu‟â ce moment-là – pour la perception orphique du monde, c‟est-

â-dire pour la représentation de cet accord cosmique entre les éléments qui 

constituera un trait dominant de sa poésie ultérieure. Pour cette raison, cela 

reste aussi comme l‟expérience la plus importante d‟Eminescu dans l‟ordre 

de l‟exaltation de la vie, des paradis possibles que cela implique. 

L‟existence ultérieure du poète n‟a pas réussi à ajouter quelque chose de 

significatif dans ce sens».
8
 Cet amour placé dans la dimension astrale par la 

mort de la bien-aimée ouvrira pour Eminescu le concept suivant : «La vie 

c‟est le nid de la mort – la mort c‟est la semence de la vie nouvelle» (Ms. 

2254, f.63). La version de Din străinătate, qui conserve l‟information 

autobiographique, révèle le moment marquant qui secouera profondément sa 

structure intérieure, guidant sa conscience analytique innée vers la pensée 

sur le sens de la vie et de la mort, semblant lui rompre toutes les liens avec 

le monde «sensoriel» et lui mettre dans la hauteur interrogative d‟où il 

analysera le destin humain et le mystère de l‟être: «Azi să ghicesc ce-i 

moartea?... Iată ce-mi mai rămâne./ Știu de ce-am iubit-o? Știu eu de ce-a 

murit?/ Adesea nu dorm noaptea… Gândesc, rezgândesc bine/ Și nu ghicesc 

nimica cu capu-mi ostenit.» 

«La mort de la fille d‟Ipotești est devenue la seconde expérience 

originaire eminescienne, destinée à mettre en opposition la disposition pour 

la représentation orphique, extatique, paradisiaque du monde, avec le 

gnomisme généré par la doute dedans être ou ne pas être (Mortua est), le 

déchirage et le gelée de l‟esprit, les apostasies de l‟esprit, mais surtout ce 

«désir infini» qui apparaît dès la poésie Din străinătate et dont lequel 

émergera essentiellement toute l‟œuvre d‟Eminescu. Lui étant destiné de se 

                                                 
7
 Les vers sont citées du Opere, Mihai Eminescu, Editions Perpessicius, nommé comme ça 

pour les volumes édités après sa mort aussi par une collectivité de chercheurs du Musée de 

la Littérature Roumaine, dirigé par Petru Creția et D. Vatamaniuc. 
8
 George Munteanu, Hyperion I, Viața lui Eminescu, p.32 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:03 UTC)
BDD-A20375 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 88 

réveiller à la découverte de la zone primordiale, ou la vie et la mort résident 

dans le limbe, le génie eminescien fondera sa pouvoir sur une vision d‟une 

polarité tragique, incluant ainsi la représentation d‟un ordre harmonique 

possible, désiré et imaginé du monde, ainsi qu‟une représentation émergée 

de la contemplation des vicissitudes réelles de la condition humaine. «Azi să 

ghicesc ce-i moartea?... Iată ce-mi mai rămâne» (Deviner aujourd‟hui ce qui 

est la mort ? … Voilà tout ce qui me reste.) concluait avec un sombre 

pragmatisme le poète débutant, à la fin de la poésie Din străinătate.
9
  

La mort de sa bien-aimée venait après la mort de son frère, Ilie, son 

camarade de jeu, et sera suivi d‟une autre en 1866, celle du professeur Aron 

Pumnul, dans lequel Eminescu voyait une figure paternelle qu‟il ne trouvait 

pas dans son père de Ipotești. C‟était ça qui a réveillé le génie eminescien, 

ce qui l‟incitera à «deviner ce qui est la mort». C‟est une pulsion intérieure 

qui le guide dans des recherches et études complexes jusqu‟au dernier 

moment quand, «avoir appris à mourir», il retourne à l‟ardemment souhaitée 

«paix éternelle». Maintenant il complète aussi son programme poétique de 

manière interrogative dans Amicului F.I., cristallisant sa vision 

anthropogonique par l‟intermédiaire de la maturité précoce de son esprit: 

«Ții minte oare când te-ntrebai/ Ce este omul? Ce-i omenirea?/ Ce-i 

adevărul? Dumnezeirea?/ Și tu la stele îmi arătai.» 

Essayant de clarifier les deux concepts – la vie et la mort – 

concentrées dans les antithèses du manuscrit 2258, f.222, on arrive à la 

poésie Ca o făclie où, tout comme Cioran dans son Neajunsul de a te naște, 

il déclarait: «Ferice de aceia ce n-au mai fost să fie,/ Din leagănul cărora nu 

s-au durat sicrie,/ Nici în nisip vreo urmă lăsar-a lor picioare/ Ne-atinși de 

păsul lumii trecute, viitoare.// …// Vai ce acel ochii în lume i-a deschis!/ 

Blestem mișcării prime, al vieții primul colț./ Deasupra-i se-ndoiră a 

cerurilor bolți,/ Iar de atunci prin caos o muzică de sfere,/ A cărei haină-i 

farmec, cuprinsul e durere.» 

On ne peut pas être d‟accord qu‟il s‟agit ici d‟une attitude pessimiste, 

comme on a affirmé souvent chez Eminescu. On a d‟avance un esprit lucide 

capable de comprendre l‟essence de la vie et pour ça de regarder autour  de 

tout et  à l‟intérieur de tout avec mélancolie, la mélancolie qui génère après 

George Gana, une tonalité jubilante comme clé anthropogénique : « En 

haïssant le principe de la vie, j‟adore ses formes.» (Ms. 2262, f.137). 

                                                 
9
 Ibidem, p. 35 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:03 UTC)
BDD-A20375 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 89 

Impliqué actif dans la vie  et dans le destin de son peuple, en agissant et en 

réagissant quand l‟injustice menaçait l‟intégrité  politique et sociale, 

Eminescu comprend l‟existence, la vie comme une permanente lutte contre 

tout ce qui salit l‟être humaine.   

L‟autre essence de l‘antithèse est la mort.  Pour une affirmation 

comme celle faite à 18 ans: « La vie est le nid de la mort – la mort est la 

semence de la nouvelle vie.» on ajoute une autre avec le même sens, 

découverte à quelques pages plus loin du projet Genaia : «Dame du 

longtemps – la mort impératrice de l‟éternité» (Ms. 2257, f.188) et une autre 

mélangée parmi les notes de cours du Berlin (1872-1873) : «Parce que la 

mort est le laboratoire d‟une vie éternelle » (Ms. 2276, f.63), toutes 

ensemble forment l‟image du tableau qu‟il avait dans la tête et dans la 

conscience d‟Eminescu la plus complexe expérience humaine : la mort, qui,  

vue juste comme un simple phénomène extinctif et limitatif, comme un fin 

absolu, en transformant «le tout» en «chasse de vent», fait bander depuis 

toujours la nature humaine universelle. Dans Epigonii, la vie et la mort sont 

arrangés d‟une manière cyclique : «La mort succède la vie, la vie succède à 

la mort, / Ce monde n‘a pas autre sens, n‘a pas autre but, n‘a pas autres 

destins» et dans le drame Decebal, Dochia dit, au moment d‟écrasement 

définitif de la Dacie une pensée eminescienne : «Les ombres qui sont la vie 

et la mort ». Après, l‟idée devient plus claire : «Le temps est la mort – 

l‘espace est la lutte ». 

«En s‟arrêtant  aux ces exemples-là pour chercher le sens plein de la 

volupté de la mort et en mettant pour ça en lien le vers de la fin de la poésie  

Empereur et prolétaire  (Le rêve de la mort éternel est la vie du monde 

entier) et  celui du Lettre I (L‟univers chimérique est le rêve du néant) avec 

la note manuscrit «La mort est le laboratoire d‘une vie éternelle», on arrive 

à la conclusion que pour Eminescu  la vie signifie pas juste une simple 

pulsation du cœur, mais elle est considérée l‟essence de l‟existence et la 

mort plus qu‟une sortie de la limite. Nous ne sommes pas, comme Calinescu 

croyait, devant un univers  en demi-cercle, en ayant comme horizons la vie 

et la mort, mais devant un circulaire ininterrompu
10

, sur une courbe de 

l‘univers dans l‘infini»
11

. 

                                                 
10

 Carmina-Mimi Cojocaru, Antropogonia eminesciană, p.52  
11

 Cette note se trouve à 7 pages de distance du Manuscrit 2270, f. 140 quand, faisant 

connaissance avec la théorie des métamorphoses de Clasius, à 30 ans, Eminescu faisait le 

constat suivant: « De la corrélation de ces mouvements, progressif, circulaire et de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:03 UTC)
BDD-A20375 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 90 

Donc,  la vie, pour Eminescu, est «l‟ontique actualisé dans un pays ou 

dans  un autre, en entrant, pour certaines durées, dans l‟état cosmotique, 

grâce aux énergies complémentaire – antonymiques qui sont inhérentes ;  la 

mort est l‟ontique resté dans quelques-uns de ses régions et pour des durées 

variables dans l‟état de confusion chaotique, celle dans laquelle ses énergies 

inaliénables sont en détendeur»
12

. Autrement dit, chez Eminescu, la mort est 

sortie de ses sens généralement acceptés. C‟est un retour vers la vraie nature : 

„Din a morții sfântă mare curg izvoarele vieții/ Spre-a se-ntoarce iar într-însa”, 

Un retour dans la souche primordiale, comme il apparait dans 

Povestea magului calator in stele: „Când omu-i risipitu-i, un lut fără 

suflare,/ Sufletul în afară rămâne surd și orb:/ Un cântec fără arpă, o rază 

fără soare,/ Un murmur fără ape, e suflet fără corp,/ Dar înăuntru este o 

lume-ntinsă mare,/ Aevea pentru dânsul. Cum picături ce sorb/ Toate razele 

lumii într-un grăunte-uimit,/  n el îs toate, dânsul e-n toate ce-a gândit” ou dans 

Rime alegorice: „Moartea și viața, foae-n două fețe:/ Căci moartea e izvorul de 

viețe,/ Iar viața este râul, ce se-nfundă/  n regiunea nepătrunsei cețe”. 

Il est évident qu‟Eminescu fait, dans beaucoup de créations, une claire 

distinction entre l‟existentiel et l‟humain, respectivement entre le passant et 

le  mortel. Il va consigner, dans le poème Memento mori,  que dans 

«l‟agrandissement / On trouve les germes de la chute» („mărire/ Afli 

germenii căderei”) en identifiant de cette manière le moment quand l‟être 

humaine reçoive la conscience de soi et va descendre dans la dépression de 

toutes  «les maux  qui sont d‟une manière fatale liés par une main sur la 

terre», en créant  des fausses images  de sa propre condition passante, en 

s‟engageant dans des luttes inutiles, en devenant incapable de s‟objectiver 

jusqu‟à la compréhension de son sens, pour se situer interrogativement dans 

l‟existence pour trouver : „Ce suntem noi, ce este astă viaţă,/ Pe ce se-nşiră 

ziua de ieri cu azi,/ Cum ne cunoaştem de aceeaşi?/ Ce leagă fapt de fapt şi 

zi de zi,/ Când ne schimbăm, când orişicare clipă/ E-acelaşi nume pentru un 

alt om?.../ Visu-unei umbre, umbra unui vis – / Om! Care e fiinţa ta?... Ce 

face/ Ca tu să fii... Ce face să nu te risipeşti/  n propriile-ţi fapte şi gândiri? ” 
(Planul lui Decebal) 

                                                                                                                            
mouvement des parties constitutives de l‟intérieur de la molécule apparaissent divers degrés 

et diverses directions de force dont le croisement forme la vie.» 
12

 George Munteanu, Istoria literaturii române. Epoca marilor clasici, Editura Porto-

Franco, Galați, 1994, p. 207. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:03 UTC)
BDD-A20375 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 91 

Dans  Stefan cel Tanar, on trouve le même problème ouvert à la 

conscience: „Ce e viaţa omenească?/ Comedie eternă chiar sub masca morţii”. 
«D‟une manière étrange, la conscience de la limite prédestinée, la 

conscience de la disparition du monde ne concentre pas les efforts de 

l‟homme vers une spiritualisation plus profonde, mais, par contre, elle le 

jette au milieu d‟un océan des contradictions, d‟où il peut plus retourner au 

rive. L‟ontique est étranglé et l‟humain est laissé à la disposition des 

instincts et des désirs, de l‟instabilité et du temps»
13

. „La acelaşi şir de 

patimi deopotrivă fiind robi,/ Fie slabi, fie puternici, fie genii ori neghiobi.” 

(Scrisoarea I); „Şi noi simţim că suntem copii nimicniciei,/ Nefericiri zârlite 

în brazdele veciei.../ Şi sufletu-ne ‟ntremur ca marea se aşterne/ Tăiat fiind 

de nava durerilor eterne,/ Ca unde trecătoare a mării cei albastre,/ Dorinţa 

noastră, spuma nimicniciei noastre.” (Preot şi filosof)  

Le résultat ? Humiliant! L‟homme devient une caricature. „– Lasă-i 

pustiei, cine-ar fi crezut/ C-atât de mizerabilă a deveni/ Seminţa cea din zei 

născută.” (Odin şi Poetul). La même constatation est trouvée dans le grand 

poème anthropogénique Démonisme : „...Impulsul prim/ La orice gând, la 

orişice voinţă,/ La orice faptă-i răul”. 

Ce qui génère ces manifestations provient, sans doute de la dualité 

humaine : anthropologique, respectivement vivante, sensible, affective et 

celle ontique, existentielle, reflété pas juste dans l‟haute raison et générant 

de sagesse, mais aussi dans l‟esprit permanent connecté à l‟absolu. Si 

l‟expérience dans le monde et surtout en dehors d‟elle, on pourrait dire, 

n‟est pas possible, c‟est due aux toutes sortes d‟instincts et surtout due à la 

volonté de vivre et pas d‟exister. Le Demiurge l‟explique d‟une manière très 

claire parce que l‟intention  de l‟Hypérion d‟entrer dans le temps, provient 

d‟une différente perception de la vie avec les ressources intimes supérieures. 

Dans le monologue du Demiurge sont exposées les limites généralement 

connues : le destin, la chance, le temps. „Ei numai doar durează-n vânt/ 

Deşerte idealuri –/ Când valuri află un mormânt/ Răsar în urmă valuri”. 
D‟une autre côté sont suggérés les capacités insoupçonnés 

d‟échappement  du «cercle étroit».  La décision de l‟Hypérion d‟aller 

comme un titan vers son Créateur, pour demander la mort, ne provient pas 

d‟un élan physiologique, ni de la hâte du moment, juste parce qu‟il se trouve 

en dehors de leur domination : «Nous n‟avons ni du temps, ni de la place, / 

                                                 
13

 Antropogonia eminesciană, p. 55  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:03 UTC)
BDD-A20375 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 92 

Et nous ne connaissons pas la mort». En tombant amoureux pour la fille 

d‟empereur, Hypérion a la révélation de dimensions illimitées auxquelles il 

ouvre l‟amour total.  Elle révèle le mystère de devenir immortel en portant 

le vêtement de la mort. 
«La condition existentialiste  des hommes comme on voit dans les 

mots de Demiurge, est l‟incapacité ontologique, neurophysiologique, 

d‟objectivation, du regard retourné vers l‟intérieur de l‟être juste pour mieux 

comprendre le monde et son marcher, en engageant toutes les capacités 

mentales dans aux luttes inutiles, en épuisant l‟esprit aux victoires de 

moment  pour des intérêts vaines et restant des êtres étranges,/ Méchantes 

dans leur futilité, comme on précise dans le poème Démonisme ». En 

jugeant les choses et la vie depuis les positions, comme on vient de préciser, 

on est incapables de comprendre et de se rapporter vers les infinités de 

pensée , en suivant des autres buts et en ayant des autres moyens pour les 

obtenir, c‟est sûr que la lucidité du poète semblait au beaucoup de monde 

l‟expression d‟un pessimisme incontesté, peut-être obsolète.
14

  Donc, la 

condition humaine, étant juste partie est et va rester ambivalente, parce 

qu‟on y trouve  un quoi grandiose. Au-delà de la nécessité imposée, ce 

donnée confesse autre chose aussi : à condition qu‟il vive, l‟homme est 

connecté au céleste, à l‟énergie de son astre, maitre et tuteur, en formant 

ensemble une unité indestructible, et même s‟il fait partie de l‟ensemble, il 

devient une naissance éternelle (Ms.2257), donc un morceau d‟éternité. 

N‟étant pas soumis aux lois de devenir, libéré de la peur permanente et de 

l‟éphémère et de la subjugation intellectuelle, il arrive de se comprendre lui-

même comme partie consciente de soi, en connexion avec ce que Heidegger 

va appeler Das Sein – L‘être.  Pour eux, même rares et peux, dans le monde 

Dieu remplace le père, et met sur leur front sa riche pensée.  
Toujours connecté aux ressorts de l‟infini, Eminescu est arrivé à la 

plus haute marche de la compréhension de la vie comme essence détachée 

d‟un long fil des autres essences, en faisant dans l‟Ode la plus complexe et 

stupéfiante confession : «Je ne croyais pas à apprendre jamais mourir». 

C‟est pour cela que la mort est tellement présente dans la pensée du poète. 

Elle n‟est pas la réflexion d‟une vision pessimiste parce que l‟œuvre 

d‟Eminescu n‟est pas un moyen de répression de déceptions accumulées et 

ni la création d‟un misanthrope. Ainsi, ni le pessimisme, ni l‟optimisme ne 

                                                 
14

  Ibidem, p. 58  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:03 UTC)
BDD-A20375 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 93 

devrait être prises en discussion quand on parle des esprits supérieurs par les 

capacités d‟objectivation. On n‟est pas intéressé par les diverses réactions 

générées par certains contextes, mais la constante du caractère et le rapport 

mental pour tout ce qui est lié de l‟existence. La pensée à la mort  n‟est pas, 

pour les natures supérieures un simple procès physiologique, mais elle 

devient la voie pour connaitre la vie, sa plus pleine expérience, si l‟homme 

réussit se découvrir, se comprendre, et se reconnaitre indifféremment de ce 

qui lui est prédit, comme partie d‟un ensemble. C‟est ça le sens profond et 

fidèle de l‟existence humaine, et de sa réalisation dépend la compréhension 

de toutes les incompris. Apprendre à mourir  inclut inévitablement l‟idée de 

l‟être qui a appris à vivre consciente qu‟elle se trouve dans la position de 

conscience déchirée de la Grande Conscience Universelle, de partie terrestre 

cassée de l‟ensemble éternel qui fait exister dans le corps et au-delà de lui!   

Tout ce que nous dit le Poète, il me semble que dans cette clé doit être 

compris, qu‟ici est le début des ressorts souterraines de la pensée 

eminescienne vers  l‟océan de son existence caché. La souffrance, le 

douloureux doux synonyme  avec l‟ascétisme, avec la mortification des 

passions humaines, le sauvetage du mental du contingent crée le bon état 

pour bruler l‟intérieur comme dans un feu vivant de la conscience. 
L‟incarnation de la mort dans l‟existence de l‟esprit génère une révolution 

intérieure, un ébranlement et un changement tellement complexe des 

perspectives qu‟il dépasse en volupté toutes les autres expériences. Juste à 

ce moment-là, l‟être est prêt pour la ressuscitation dans la lumière de débuts, 

pour le silence le plus désiré, pour la rentrée dans la paix éternelle. „Nu 

credeam  să-nvăţ a muri vreodată;/ Pururea tânăr, înfăşurat în mantia-mi,/ 

Ochii mei ‟nălţam visători la steaua/ Singurătăţii.// Când deodată tu răsărişi 

în cale-mi,/ Suferinţă tu, dureros de dulce.../ Pân‟ în fund băui voluptatea 

morţii/        Ne-ndurătoare.//…// Piară-mi ochii turburători din cale,/ Vino 

iar în sân nepăsare tristă;/ Ca să pot muri liniştit, pe mine/ Mie redă-mă!” 

En comprenant que la vraie  philosophie est la pensée à la mort  après 

le Saint Hiérarque Basile le Grand, et en la incluant dans sa signification pas 

terrestre, comme pas beaucoup de consciences et d‟esprits l‟ont, il peut 

paraitre encore inexplicable le désir de mort formulé dans les quatre formes 

de la poésie Mai am un singur dor ? On se rappelle que l‘Ode et dans  Mai 

am un singur dor  ont connu des sérieux distillations, étendues pour des 

années entières, en arrivant dans l‟édition publiée par Maiorescu  avec une 

forme presque étrange de l‟idée intérieure des premières formes. Autrement 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:03 UTC)
BDD-A20375 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 94 

dit, une fois avec la métamorphose de chaque vers, les essences de la vision 

eminescienne sur la vie et sur la mort se sont assis dans leur souche et la 

compréhension de l‟humain dans toute sa complexité.   
 

Cet ouvrage a été réalisé dans le cadre du projet Cultura română și 

modele culturale europene: cercetare, sincronizare, durabilitate (La culture 

roumaine et les modèles culturels européens; recherche, synchronisation, 

durabilité) cofinancé par L‟Union européenne et le Gouvernement de la 

Roumanie du Fonds Social Européen par le Programme Opérationnel 

Sectoriel «Le développement des ressources Humaines 2007-2013», le contrat 

de financement no. POSDRU/159/S/136077. 

 

Acknowledgement: 

This paper is suported by the Sectorial Operational Programme 

Human Resources Developmnet (SOP HRD), financed from the European 

Social Fund and by the Romanian Government under the contract number 

SOP HRD/159/1.5/S/136077.  
 

References 

EMINESCU, Mihai, Opere, ediţia Perpessicius; Petru Creţia şi D. 

Vatamaniuc. I-II, 1939, Bucureşti: Editura „Fundaţiei pentru 

Literatură şi Artă Regele Carol”; III, 1944, Bucureşti: Editura „Fundaţia 

Regală Regele Mihai I”. IV-VI, 1952-1963, Bucureşti: Editura 

Academiei. VII-XVI, 1977-1989, Bucureşti: Editura Academiei. 

CĂLINESCU, G., 1934-1936, Opera lui Eminescu, I-V, Bucureşti: Editura 

Fundaţiei pentru Literatură şi Artă „Regele Carol II”. 

MUNTEANU, G., 1973, Hyperion. Viaţa lui Eminescu, Bucureşti: Editura 

„Minerva”. 

MUNTEANU, George, 1994, Istoria literaturii române, Epoca marilor 

clasici,  Galaţi: Editura „Porto-Franco”. 

MUNTEANU, George,1998, Eminescu și antinomiile posterității, , 

București: Editura „Albatros”. 

DRIMBA, Ovidiu, 2001, Istoria literaturii universale, I-II, Bucureşti: 

Editura „Saeculum I.O.”. 

COJOCARU, Carmina-Mimi, 2012, Antropogonia eminesciană, Iași: 

Editura „Junimea”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:03 UTC)
BDD-A20375 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

