
 

Métamorphoses poétiques de la prière Pater noster 

Livia IACOB 

L’étude s’interresse à l’evolution, à travers des siècles, de la prière aujourd’hui reconnue 
au monde entiers comme le texte le plus connu et, en tout cas, représentatif pour la religion 
chrétienne, Pater noster. Dans le mirroir des époques, la perception commune sur la Bible 
s’est modifiée: de l’idée de texte, au début sacré et destiné à être déchiffré seulement par 
les ascètes et les Saints Parents, on est arrivé, actuellement, de parler du texte tout 
simplement…. Mais texte générant, à son tour, une infinité d’autres œuvres. L’auteur de 
l’article a choisi d’analyser quelques métamorphoses poétiques qui parodient le régistre 
évangélique, dattant du Moyen Âge et du postmodernisme. La correspondance de certains 
paragraphes, la symétrie dans les formules d’adresse directe, le final caractéristique nous 
offrent la preuve que ces métamorphoses lyriques ont aussi bien une fonction formatrice, 
qu’elles ont contribué à faire l’homme arriver au christianisme sur la voie de la vérité 
poétique. 
 
Mots-clés: Deus absconditus, fonction mnémotechnique, parodie sacrée, prière 
 

La compréhension de la lettre et de l’esprit de la Sainte Évangile après les 
usances consacrées religieuses représente une pierre de touche majeure, à présent, 
même pour le lecteur spécialisé que certains appellent „d’élite”. Vu qu’il lui 
manque justement la profondeur des lectures, plus anciennes ou plus nouvelles sur 
la voie des incursions nécessaires dans l’exégèse de spécialité, il a réorienté, à 
compter de l’aube de la modernité, l’aire de préoccupations vers des zones moins 
caractérisées par le fait religieux stricto senso. Le déchiffrage, „l’interprétation” et 
le récit, même l’explicitation des enseignements de l’Ancien et du Nouveau 
Testament ont été, par conséquent, contaminés, ou même enrichis par plusieurs 
interprétations (parce qu’on ne se rapporte pas aux spéculations supplémentaires, 
non ancrées dans une connaissance réelle de la Bible) tributaires à des domaines 
plus différents et éloignés de la foi proprement-dite, plus vastes et jouissant, 
aujourd’hui, de plusieurs adeptes, comme par exemple, l’anthropologie ou plus 
récemment, les études culturelles. „Pour homo religiosus, la Bible reste 
premièrement le livre de la foi ; pour l’homme – lecteur qui, sans renoncer à la foi, 
ne voit plus dans le Livre des Livres la solution de la problématique complexe de la 
religion, la Bible est une anthologie de divers genres littéraires, certains codifiés 
par les arts poétiques européens, autres non”1. 

                                                 
1 Viorica S. Constantinescu, La Bible en tant que littérature: stratégies narratives, en Culture 

poétique, Maison d’édition Junimea, Iaşi, 1999, p. 107. 

487

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A198 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Voilà pour quoi les coupables de la limitation des  vides de la compréhension de 
tout type de texte biblique sont, actuellement, la littérature et l’herméneutique. Au 
cours du temps, la perception commune sur la Bible est due à l’idée de texte, au 
début sacré et destiné à être déchiffré seulement par les ascètes et les Saints 
Parents, puis par le texte tout simplement (…). Texte générant, à son tour, une 
infinité d’autres œuvres. Avec l’aspect institutionnalisé de l’homélie, du sermon ou 
dans leur immédiate prolongation, l’espace vétéro ou nouveau- testamentaire 
s’offre à l’homme moderne comme un ensemble narratif homogène, comprenant 
une suite d’ébauches typologiques archétypales qui preuvent les parties 
comportementales générales – humaines ou les parties extraordinaires, hors des 
types lors de quelques constructions épiques ayant la plume facile, grâce à un 
narrateur bien „inspiré”, ayant une grâce divine que tout romancier enviera, sans 
doute. Il y a aussi les zones d’intérêt pour la sphère de la dramaturgie, plusieurs des 
dialogues des actants bibliques s’imposant à la mémoire collective justement grâce 
à cet effet d’éloignement proximal spécifique au théâtre. 

  Quant au genre lyrique, il est représenté de manière pluriperspective (formelle, 
esthétique, stylistique, idéologique, etc), la Bible frappant et formant au cours des 
époques, par son degré augmenté de poéticité vraiment symbolique, des 
générations entières de créateurs. „La division du texte en versets, la prosodie 
(marquée par le parallelismus membrorum), la culture de la faculté esthétique pour 
créer de l’impression, sens, par un inépuisable trésor imagistique font du texte 
sacré un texte intéressant non seulement pour les théologiens mais aussi pour les 
poètes et les poéticiens.”2 Aux derniers on doit, en fait, l’intégration (et, par 
conséquent, l’interprétation) de certains textes de la Sainte Ecriture dans des 
catégories et genres littéraires spécifiques à la lyrique européenne. L’on doit 
préciser l’activité de pionnier de Hermann Gunkel3 qui, suivant les pas de la 
poétique aristotélique et classique française, fait paraître, en 1933, l’Introduction 
aux Psaumes (Einleitung in die Psalmen). Même s’il se rapporte surtout au type de 
lyrique que la Bible privilégie, le représentant d’élite de l’école allemande 
d’histoire des religions ouvre, implicitement, la voie vers la découverte d’autres 
catégories poétiques dans le macrotexte jusqu’alors non débattu suffisamment de 
ce point de vue. La plupart des poèmes sont nommés aussi des cantiques, ce qui 
illustre le caractère profondément oral d’une lyrique le plus probable d’origine 
culte et leur apparition est accompagnée d’instruments musicaux parmi lesquels la 
flûte, la cornemuse ou le timbale : la ballade (par exemple, celle interprétée par 
Debora) coexiste avec les lamentations (les „plaintes” de Jérémie), avec la lyrique 
méditative de l’Ecclésiaste, avec la poésie dramatique ou les rôles de la Cantique 
des Cantiques. On y associe la lyrique sapientielle, oraculaire, hymnique et, non 

                                                 
2 Viorica S. Constantinescu, Le lyrisme biblique. Structures poétiques et leur postérité, en op. cit., 

p. 126. 
3 An Introduction to the Psalms. With Joachim Begrich. Translated by James D. Nogalski. 

Macon, GA: Mercer University Press, 1998. German ed. 1933. 

488

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A198 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

dernièrement, la catégorie qui nous intéresse vraiment dans les présentes pages, 
c’est-à-dire, la prière. 

Ce type de poésie fait abstraction de la règle de l’accompagnement 
d’instruments musicaux et a un effet vraiment fort justement parce qu’il suppose 
l’existence de quelques rapports initiatiques entre sens, mot et émotion religieuse. 
La prière est une poésie de l’âme, premièrement, une demande que la pensée 
énonce consciemment et volontairement, mais n’importe comment, sinon en la 
doublant par l’adéquat laudatio adressé à la divinité. Représentation spirituelle de 
la foi, n’ayant que dans des cas exceptionnels, besoin de la matérialisation de la 
présence divine, la prière s’intériorise, et à peine après, elle est destinée à être 
prononcée à mi voix,  à moitié en tremblant, combinant ainsi l’admiration envers 
Dieu Trinitaire ayant peur de Deus otiosus.  

Le sens primaire de la prière que l’orthodoxie confère à la prière, vraiment 
fidèle à la descendance étiologique, est celui de supplication. Mais on lui associe, 
selon le prêtre docteur Ioan Mircea dans le Dictionnaire du Nouveau Testament, le 
caractère évident d’intermédiaire,  médiateur, en assurant „la communication 
spirituelle avec Dieu, avec la parole ou avec la pensée et la relation d’union entre 
les frères ayant la même foi ”4. En tant que forme lyrique – symbolique, l’on 
retrouve la prière surtout dans le Nouveau Testament parce qu’elle reflète les 
préceptes exprimés parfois de manière aphoristique, autre fois allégoriquement par 
Dieu le Fils, elle est „le levier principal de la vie spirituelle et souvent 
recommandée par le Rédempteur : Veillez et priez afin de ne pas tomber dans la  
tentation (Mathieu, 26, 41; Luc, 22, 40)”. En plus, selon ce qu’on lit en Luc, 11 (1-
4), la prière a été offerte par Jésus à ses disciples pour les enseigner à prier. C’est 
ici qu’il apparaît pour la première fois peut-être la plus connue prière de la 
chrétienté mais aussi celle qui passera au cours des époques historiques, par de 
nombreuses, variées et fertiles métamorphoses poétiques (certaines, appartenant à 
la littérature populaire, mais la plupart du trésor de la littérature culte) de sorte 
qu’elle sont pratiquement impossible à inventorier aujourd’hui dans un canon au 
moins honnête. 

Une période quand la réécriture des textes sacrés a gagné de nombreux adeptes 
et a jouit de succès au public à large échelle est celle médiévale. Même si l’histoire 
de la littérature ne le retient comme un moment abondant en poéticiens et traités 
qui s’occupent proprement – dit à imposer certains modèles paradigmatiques 
définitoires pour ce type de création littéraire, le Moyen Âge est – et non 
paradoxalement, si on pense que plusieurs de ces œuvres anonymes circulent et se 
répartissent rapidement comme réponse à l’intolérance religieuse promue par 
l’Inquisition – riche en production de ce type de textes, en précisant que la plupart 
des textes sont construites sur une structure parodique, la métamorphose poétique 
opérant par des procédés spécifiques à la littérature de genre. Par conséquent, elles 
„englobent” (intégralement ou partiellement) le texte d’origine, qu’il soit une 
                                                 

4 Maison d’édition de l’Institut Biblique et de Mission de l’Eglise Orthodoxe Roumaine, 
Bucarest, 1995, p. 448. 

489

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A198 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

prière, une maxime ou tout simplement un épisode narré dans la Bible, qu’il satirise 
souvent, envoyant rarement envers lui avec déférence. L’étude de Paul Lehmann, 
Die Parodie im Mittelalter5, lance, en plus une idée choquante au moment de son 
apparition, quand même vérifiable en pratique : à partir de la Sainte Écriture, il 
survient dans la période médiévale un type spécifique de parodie, innovatrice par 
rapport aux précédentes parce qu’elle attaque surtout le domaine religieux. 

Les auteurs, la plupart en écrivant sous le signe de l’anonymat à cause du climat 
religieux défavorable, composent en fait des doublets parodiques de plus 
importants enseignements bibliques et même des moments de culte. L’on connaît, 
par exemple, La liturgie des ivres, La liturgie des joueurs, qui circulent à coté des 
parodies des formules juridiques naturalisées (Le Testament du porc, Le Testament 
de l’âne) ou parodies grammaticales, „telle que Vergilius Maro Grammaticus”6. 
L’église même est un facteur germinatif pour la production succulente de textes ; 
en lui conférant certaines libertés jusqu’alors non accordées aux laïques, seulement 
en deux moments temporels à charge symbolique, le clerc contribue à 
l’amplification du phénomène. Rien n’échappait à la ridiculisation une fois que 
l’on déclenchait risus paschalis (le rire de Pâques), permettant que l’on prononce 
de la chaire des blagues, des dictons et des anecdotes destinées à la relaxation après 
la période de privations et l’abstinence du jeûne, ou  risus natalis (le rire de Noël). 
Le premier génère de nombreuses narrations qui prennent en dérision la source 
biblique et le deuxième donne naissance à des chansons, hymnes et prières 
parodiques en mêlant le culte de la naissance de Jésus avec les motifs laïques. La 
parodie des textes saints se fait en remplaçant le rituel religieux par des formes des 
représentations de mystères médiévaux, surtout dans les prières ou sermons 
destinés au récit et, à une échelle supérieure, aux hymnes accompagnés de chanson. 

La parodie sacrée attestée dans les Vème-VIIème siècles connaît deux 
réalisations spectaculaires par Joca monacorum et Cena Cypriani. La dernière, la 
Cène de Ciprian, a la structure d’un symposium gothique, est une Pileata Biblia 
parce que, selon Mihail Bahtin, „toute la Bible, toute l’Évangile sont comme 
découpées en morceaux et puis, arrangées de sorte que l’on obtienne un tableau 
grandiose du banquet où tous les personnages de l’histoire sainte, d’Adam et Eva 
jusqu’à Jésus Christ et ses apôtres boivent, mangent et rient”7. Le chercheur russe 
insiste à continuation sur un détail convainquant : le fait que la Cène est lue dans 
les espaces privilégiés, de la culture élevée, „aux banquets royaux, représentée 
pendant les vacances de Pâques par les élèves des école de monastère”8 a conduit à 
l’hypothèse que l’on essayait, par l’intermédiaire de la parodie sacrée, l’instruction 
par amusement des couches larges, l’éducation cathartique par le rire libérateur. 

                                                 
5 Drei-Masken-Verlag, München, 1922. 
6 Marian Popa, Parodie et histoire. Le mode parodique, en Comicologie, Maison d’édition 

Univers, Bucarest, 1975, p. 156. 
7 Mihail Bahtin, De la préhistoire du discours roumain, en Problèmes de littérature et esthétique, 

traduction de Nicolae Iliescu, Maison d’édition Univers, Bucarest, 1982, p. 521. 
8 Ibidem, p. 525. 

490

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A198 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Les chrétiens pouvaient mémoriser plus facilement les figures et retenir plus 
rapidement les épisodes racontés dans la Sainte Écriture, ce qui expliquerait aussi 
la popularité de l’œuvre parmi les figures ecclésiastiques austères. 

Il est évident que d’un contexte tant favorable au phénomène, il ne pouvait 
manquer les parodies à l’adresse des grandes prières bibliques. En plus, la 
métamorphose que des prières telles que Pater Noster souffrent est plus 
importante, elle contribue évidemment à l’évolution linguistique, à la formation de 
certaines langues nationales européennes par leur séparation de la sacralité de la 
langue latine. La prière parodiée ainsi ne reste une simple forme de création 
imagistique, elle se remodèle, obtient des valences de création linguistique 
purement nationale, étant une réplique (intelligente et pleine d’humour ou de 
cynisme) du peuple aux textes sacrés. L’on a démontré déjà que la formation lente 
des langues nationales a prédisposés tant les locuteurs, de même que les créateurs 
de texte à parodier les structures latines, les théories plus récentes liant ces 
techniques d’enrichissement textuel de l’intégration du discours, avec l’expression 
du même Bahtin, du bon étranger dans la manière de parler conscientisé comme 
propre, l’accent se déplaçant de la sphère des sujets à la sphère des styles. De telles 
prières parodiées qui thématisent le langage biblique et implicitement, visent les 
structures de la langue latine se réunissent par les créations des écoliers (des 
étudiants) des monastères médiévaux, qui, dans les moments de récréation, avaient 
la permission de ridiculiser ce qui jusqu’alors se faisait sérieusement, à partir des 
sujets bibliques et jusqu’aux sujets grammaticaux. C’est pour cela que les codex 
manuscrits médiévaux arrivent à contenir une quantité énorme de prières et hymnes 
parodiques en latin, et aussi mixtes. 

En France du XIII-ème siècle, il y avait les dites épîtres farcies, où les épîtres 
des apôtres (lues pendant la liturgie) sont modifiées seulement par l’introduction 
timide de quelques mots en français vulgaire, gardant, au moins apparemment, une 
attitude de prosternation devant la divinité. Le renvoi, dans la ligne comparative, au 
modèle latin de la prière Pater Noster est clair, au moins il résulte ainsi de la 
variante retenue et proposée pour la discussion par Bahtin, qui cite un fragment 
d’incipit („Pater noster, tu n’ies pas foulz/Quar tu t’ies en grand repos/qui es 
montés haut in celis”) et, symétriquement, un fragment final („Sed libera nos, mais 
delivre nous, Sire,/a malo, de tout mal et de tout cruel martire”). L’on observe 
facilement les différences : la variante latine cultive un caractère profondément 
important des images („Pater noster, qui es in caelis/sanctificetur nomen 
tuum;/Adveniat regnum tuum. Fiat voluntas tua/sicut in caelo et in terra”) qui fait 
que le portrait royal de la divinité s’étende, métaphoriquement, sur l’humain, 
„élevé” au-delà du monde et devenant, en clé métaphysique, une création du 
suprême. La variante en ancien français est malicieusement ironique, l’auteur 
anonyme envisageant un Deus absconditus qui, pour conserver la santé mentale, se 
voit obligée à se retirer du monde, à s’abriter au ciel pour se reposer loin du groupe 
bruyant de pécheurs. De la création propre, disons au moins non inspiré (…) qu’il 
doit libérer du „cruel martyre” de l’existence, de la purifier, autrement dit, de 

491

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A198 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

l’expérience du mal. La variante latine est vraiment explicite, grâce à l’utilisation 
de la conjonction et („Et ne nos inducas in temptationem; sed libera nos a malo. 
Amen”), tandis que la variante française est lacunaire, parce que l’insistance 
signifiée par des figures telle que l’allitération ou la répétition (de sorte qu’il a joint 
le terme français au terme latin: a malo, de tout mal [s.n.]) suggère, en fait, 
l’absence de la conviction, la méfiance de celui qui dit la prière dans la force 
bienfaitrice du tout-puissant. 

Les plus populaires textes contenant des réécritures de la prière Pater noster, en 
espèce, des parodies mixtes réalisées, linguistiquement, en prenant en dérision les 
structures spécifiques de la langue latine, sont incluses dans la collection de 
chansons Carmina Burana, au chapitre „Chansons à boire et en fête”. On lit, ainsi 
dans la Liturgie des joueurs, une prière  („Oratio”) pratiquée par ceux qui prient en 
fait Decius, dont le contenu reflète, par l’humour en essence maléfique, qui épie, 
l’éternelle condition fratricide de l’humanité: „Ornemus! Effunde, Domine, iram 
tuam super avaros et tenaces, qui iuxta culum ferunt sacculum, et cum habueriunt 
denarium, reponunt eum inclusum, donec vertatur in augmentum et germinet 
centum. Pereat! Hic est frater pravitatis, filius iniquitatis, fixura scamni, genus 
nescitandi, visinat amare, quando timet nummum dare. Pereat! Quod ille eis 
maledictionem prestare dignetur, qui Zacheo benedictionem tribuit et diviti avaro 
guttam aque denegavit. Amen!”9. Les interventions linguistiques du créateur 
anonyme sont doublées heureusement par l’intention de satiriser la société à grande 
échelle mais de la société qui, voilà, ne contient plus l’essence, « le grain » de la 
divinité, mais son contraire, dominée par l’avarice, l’obsession de la possession et 
de l’argent, raisons qui ont le don de transférer le discours médiéval dans la sphère 
de l’actualité. Cette prière ne traverse plus le ciel et l’air, n’unit plus le plan 
mondain à celui céleste, sans s’adresser plus à un pouvoir bienfaiteur. Dieu 
invoqué est furieux, vindicatif, par conséquent, lui-même « humanisé » ; il n’agit 
par des sermons dans le sens de l’amélioration cathartique, il punit, en causant des 
craintes destinées à rappeler au peuple le retour nécessaire « aux chose saintes ». 
L’effet immédiat est la mise du tableau entier sous le signe des catégories 
négatives : la prière plutôt instigue à la haine  qu’elle intercède une réunion à la 
divinité. En plus, l’utilisation de la première personne pluriel („Ornemus!”) indique 
que l’on a usurpé la fonction primordiale du genre, éliminant son caractère 
profondément personnel, de poésie du cœur solitaire.  

Le latin de ces textes est en fait la langue du peuple, la langue parlée, sa syntaxe 
a été « simplifiée et massivement influencée par la syntaxe populaire, parsemée par 
d’abondantes inventions lexicales, par insertions du latin classique et biblique, du 
jargon théologique – philosophique et scientifique scolastique et des langues 
populaires de la zone, l’allemand et l’ancien français”10. Vu que la couche 
linguistique du discours contamine, influence et modifie toujours la couche 
                                                 

9 Carmina Burana, édition bilingue, traduction et commentaires d’Eugen Munteanu et Lucia-
Gabriela Munteanu, Polirom, Iaşi, p. 316.  

10 Eugen Munteanu et Lucia-Gabriela Munteanu, Avant-propos, en Carmina Burana, ed. cit., p. 8.  

492

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A198 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

imagistique, l’aspect du „omnipotens sempiterne Deus” est enrichie/ minée, elle 
aussi, par les attributs décadents de l’humain: „Dieu tout-puissant et éternel, tu qui 
as semé la haine entre les paysans et les clercs, fait, s’il te plaît, que l’on puisse 
vivre de leur ouvrage, qu’on goûte de leurs femmes et qu’on jouit de leur mort”11. 
Les marques verbales de la prière ne manquent, il est vrai, mais leur présence dans 
le texte est un facteur de subtile introduction de l’ironie, glissant entre le style 
affecté, noble de l’expressivité liturgique et l’intention de vulgarisation de la 
signification, modelée par l’idéologie populaire. Parce que justement les adeptes du 
culte de Decius, les initiés au mal et la dispute des dés, sont ceux qui incriminent 
dans le refrain ci-dessus cité, les relations hiérarchiques entre rusticos et clericos, 
ils veulent vivre selon ces relations et plus plastiquement encore, « goûter » de leur 
femmes. Ils sont les auteurs et aussi les destinataires, le public – cible d’un tel type 
de texte. La prière se métamorphose dans le sens de la pleine liberté, tant de sujets, 
de même que de leur réalisation esthétique. Il s’agit d’un discours qu’Eugen 
Munteanu appelait « spécial », le discours de la fuite du dogmatisme religieux. 
C’est pour cela qu’il abonde dans lesdites formes d’oratio les expressions triviales, 
les obscénités et même l’usage du langage scatologique est permis dans certains 
fragments. 

Après quelques siècles, le poète français Jacques Prévert est infiniment plus 
catégorique. L’apparition en 1974 de son volume intitulé simplement et de manière 
percutante Paroles avait choqué au moins par un poème qui est entré dès alors dans 
le canon de la littérature française du XX-ème siècle. Appelé aussi simple pour 
garantir la survivance intertextuelle de l’original, Pater Noster, il débute par une 
déclaration de supériorité guerrière de l’hypertexte (pour prendre ici les termes 
génettiens). On ordonne à Dieu (auquel Prévert semble se rapporter de manière 
condescendante, en utilisant toutes les marques stylistiques de la considération 
biblique), tout simplement, à ne pas abandonner le lieu accueillant des cieux : 
„Notre Père qui êtes aux cieux/Restez-y”12. Et l’entier tableau suivant est une 
description de la beauté du monde, non seulement du monde terrestre, spatial, mais 
aussi des mondes littéraires que l’on devine, dans la même clé intertextuelle, 
derrière le poème placé, typographiquement, dans des espaces qui représentent de 
manière calligrammatique, comme la lyrique d’Apollinaire, une croix : „Et nous 
nous resterons sur la terre/Qui est quelques fois si jolie/Avec ses mystères de New 
York/Et puis ses mystères de Paris/Qui valent bien celui de la Trinité/Avec son 
petit canal de l’Ourcq/Sa grande muraille de Chine (…)”. Le poème surprend 
magistralement le caractère merveilleux du monde créé par Dieu, dans un langage 
sans métaphores et modelé, au contraire, sur le type de la pensée aphoristique 
biblique. Un hommage dédié à la création, il devient, même paradoxalement, un 
laudatio à la divinité, parce que dans la poésie de Prévert l’on retrouve „toutes les 
                                                 

11 „Omnipotens sempiterne Deus, qui inter rusticos et clericos magnam discordiam seminasti, 
presta, quesumus, de laboribus eorum vivere, de mulieribus ipsorum uli et de morte dictorum semper 
gaudere” (en latin, en original”, en Carmina Burana, ed. cit., p. 316. 

12 Jacques Prévert, Paroles, Éditions Gallimard, Paris, 1974, p. 60. 

493

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A198 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

merveilles du monde/Qui sont là/Simplement sur la terre/Offertes à tout le 
monde/Éparpillées/Émerveillées elles-mêmes d’être de telles merveilles/Et qui 
n’osent se l’avouer/Comme une jeune fille nue qui n’ose se montrer”.  

La construction distincte du discours parodique religieux reste, quand même, 
obligée à la figure prosodique vraiment spéciale que l’on retrouve pour la première 
fois dans la Bible, germe de la pensée originaire fixant, dans la mémoire collective, 
le monde résulté d’un processus immuable de représentation par comparaison. Le 
principe de perspective poétique unitaire qui superpose le macrocosme et le 
microcosme par un effort d’imagination créatrice aurait dû être énoncé à l’aube de 
la poésie moderne avec les moyens spécifique à l’esthétique baudelairienne. Il est 
infiniment plus ancien et l’un des poéticiens de la Bible l’énonce explicitement 
dans ses conférences académiques et dans l’étude De sacra poesia hebraeorum 
(1753). Le pasteur Robert Lowth parle d’un certain „parallelismus membrorum”, 
figure de versification dominante dans le Livre des Livres et le définit comme„une 
correspondance entre un verset ou une ligne avec l’autre, correspondance qui 
suppose synonymie, homonymie, paraphrase, tautologie”13.  

À présent, le champ d’action du respectif procédé pourrait être, certainement, 
étendu, vu l’évolution linguistique spectaculaire du texte biblique. Au moins dans 
le cas de la prière Pater noster, qui nous intéresse dans la présente étude, le 
procédé a gagné beaucoup dans la profondeur idéique grâce aux variantes envoyées 
au cours des époques historiques. L’on doit préciser que la version de Mathieu 
(L’Évangile selon Mathieu, 6, 9-13) est la liturgique, le procédé augmentant la 
sphère d’action aussi sur la manière de représentation, de mise en scène 
(institutionnelle) du texte proprement dit : la correspondance de certains 
paragraphes, la symétrie dans les formules d’adresse directe, le final 
caractéristique, tous les paragraphes que Jésus a prononcé à ses disciples, le plus 
probable, en araméen, ont été transformés selon les règles de la langue grecque. En 
plus, vu que le latin a été la langue dominante de diffusion du christianisme dans la 
plupart du continent européen, Pater noster a dépassé, ultérieurement, le niveau de 
simple traduction de la version grecque, devenant une prière complexe, « qui réunit 
tous les types de prières avec l’offrande eucharistique”14, c’est-à-dire une prière de 
culte. 

Les poètes ayant produit des métamorphoses textuelles de la prière Pater noster, 
tant les médiévaux, anonymes, de même que les érudits modernes ou 
postmodernes, ont utilisé, comme de bons maîtres de la langue, les expressions 
vérifiées tant de point de vue esthétique (selon Viorica S. Constantinescu), de 
même que, l’on ajoutait, de point de vue étique, la plupart s’imposant grâce à leur 
forte fonction mnémotechnique. L’ornement des textes que l’on a cités dans la 
présente étude (de même que des nombreux que les lecteurs ont aujourd’hui à leur 
portée) ne reste jamais à l’état de facette simpliste d’un hypotexte antérieur, il sert 
                                                 

13 Viorica S. Constantinescu, Le lyrisme biblique. Structures poétiques et leur postérité, en op. 
cit., p. 128.  

14 Ioan Mircea, op. cit., p. 448.  
494

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A198 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

à un filon de profondeur, plus productif au niveau de la société entière, non 
seulement à l’aire restreinte des aimants de poésie. Les métamorphoses lyriques de 
la prière Pater noster font partie des réécritures dont la finalité, en se détachant du 
fait strictement littéraire, est surtout de devenir des modèles à fonction éducative, 
formatrice, démontrant, s’il était encore nécessaire, que la lyrique européenne, soit 
elle religieuse ou laïque, ne peut pas être conçue à part la chanson biblique, sans la 
partie qui a aidé l’homme à arriver au christianisme sur la voie de la vérité 
poétique. 

L’étude s’interresse à l’evolution, à travers des siècles, de la prière aujourd’hui 
reconnue au monde entiers comme le texte le plus connu et, en tout cas, 
représentatif pour la religion chrétienne, Pater noster. Dans le mirroir des époques, 
la perception commune sur la Bible s’est modifiée: de l’idée de texte, au début 
sacré et destiné à être déchiffré seulement par les ascètes et les Saints Parents, on 
est arrivé, actuellement, de parler du texte tout simplement (…). Mais texte 
générant, à son tour, une infinité d’autres œuvres. L’auteur de l’article a choisi 
d’analyser quelques métamorphoses poétiques qui parodient le régistre 
évangélique, dattant du Moyen Âge et du postmodernisme. La correspondance de 
certains paragraphes, la symétrie dans les formules d’adresse directe, le final 
caractéristique nous offrent la preuve que ces métamorphoses lyriques ont aussi 
bien une fonction formatrice, qu’elles ont contribué à faire l’homme arriver au 
christianisme sur la voie de la vérité poétique.  
 
Bibliographie 
Bahtin, Mihail, Problèmes de littérature et esthétique, traduction de Nicolae Iliescu, 

Maison d’édition Univers, Bucarest, 1982 
Begrich, Joachim (ed.), Hermann Gunkel, Einleitung in die Psalmen /An Introduction to the 

Psalms, traduction de James D. Nogalski, Macon, GA: Mercer University Press, 1998 
(d’après l’édition en allemand, 1933) 

Carmina Burana. Anthologie de poésie latine médiévale , Polirom, Iaşi, 2003, traduction et 
avant-propos d’ Eugen et Lucia-Gabriela Munteanu  

Constantinescu, Viorica S., La culture poétique, Maison d’édition Junimea, Iaşi, 1999 
Mircea, Ioan, Le Dictionnaire du Nouveau Testament, Maison d’édition de l’Institut 

Biblique et de Mission de l’Église Orthodoxe Roumaine, Bucarest, 1995 
Popa, Marian, La Comicologie, Maison d’édition Univers, Bucarest, 1975 
Prévert, Jacques, Paroles, Gallimard, Paris, 1974 
 

495

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A198 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

