
 
 

143 

MOTIVE BIBLICE ÎN POEZIA BLAGIANĂ 

GHEORGHE COLŢUN 

Universitatea de Stat din Moldova 
gheorghecoltun@yahoo.com 

Résumé: Ce qui impressionne dans la création de L. Blaga c’est la poésie inspirée du 
texte biblique: Paradis în destrămare, Tăgăduiri, Bunăstare, Întâia duminică, Lacrimile, Eva, Ioan 
se sfâşie în pustie, Pe ape, Balada fiului pierdut etc. La pénétration dans la profondeur de ces 
légendes et mythes bibliques a permis à L. Blaga de créer de véritables images poétiques 
qui accentuent un état affectif et une révélation sublime. 
Mots-clés: biblique, Lucian Blaga, confrontation, profanation, Dieu, philosophie, Jésus-
Christ, lyrique, motif, poésie, réplique, thème. 

Lirica interbelică românească constituie o reînnoire firească a tematicii şi a 
mijloacelor de realizare a imaginilor artistice. S-au deschis noi orizonturi de creaţie 
şi, desigur, şi-au desăvârşit măiestria literară personalităţi notorii astăzi, cum ar fi G. 
Bacovia, T. Arghezi, I. Barbu, L. Blaga etc. Aceşti scriitori au realizat opere 
superioare în comparaţie cu cele anterioare ale tradiţionaliştilor, semănătoriştilor şi 
poporaniştilor. Simbolismul şi expresionismul pătrund în operele lor, făcând scrisul 
acestor poeţi talentaţi mai nuanţat, mai bogat şi mai divers în imagini. 

Poetul L. Blaga, fiind un creator marcant, s-a manifestat prin originalitatea şi 
profunzimea liricii sale, abordând cele mai diverse teme: satul (Sufletul satului, 9 mai 
1895); dragostea pentru fiinţa iubită (Izvorul nopţii); singurătatea şi izolarea (Noi, 
cântăreţii leproşi); timpul – închisoare şi distrugător al trupului şi al sufletului (Daţi-mi 
un trup voi munţilor); moartea crudă (Din adânc, Duhovnicească, Somn); natura fermecată 
(Vara, Biografie); raportul dintre bine şi rău (Lumina raiului); cunoaşterea lumii (Eu nu 
strivesc corola de minuni a lumii); frământările metafizice, condiţia umană şi locul 
omului în univers (Scrisoare); dorinţa eului poetic de a se contopi cu infinitul cosmos 
(Pământul, Noi şi pământul, Melancolie, Moartea lui Pan); problema existenţei lui 

Dumnezeu şi a părăsirii omului de către Creatorul său (Psalm – O durere totdeauna mi-
a fost singurătatea ta ascunsă); confruntarea directă cu Dumnezeu (Cuvântul din urmă) 
etc. 

Poetul L. Blaga se cufundă „într-o zonă paradisiacă, eterată, purificat fiind de 
toate tristeţile cosmice, pe care i le procura neobosita lui sete de divinitate” (Vrabie 
1940: 234). „Căutător al lui Dumnezeu, crezând a-L găsi în răscoala titanică a 
sufletului său şi neaflându-L, cercetându-L în farmecul idilic al naturii şi 
negăsindu-L nici acolo, mistuindu-se în tristeţea tainei lui atât de învăluită într-o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:01 UTC)
BDD-A19627 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Gheorghe Colţun 

144 

lume a dezolării şi a cenuşii, navigator pe acel mare fluviu al sângelui, care curge din 
eternitate şi se întoarce în ea, izbutind până în cele din urmă să-şi azvârle ancora în 
pământul regăsit al ţării, L. Blaga aduce în poezia sa o experienţă de întindere şi 
adâncime cum literatura noastră n-a cunoscut de multe ori” (Vianu 1934: nr. 8, 
decembrie). 

Poet al misterului cosmic, L. Blaga este şi poet al revelărilor divine. „Revelare a 
unei structuri poetice admirabil închegată, împletită şi cu originale speculaţii 
filozofice, lirica lui Lucian Blaga nu putea fi decât o poezie a misterului şi revelării” 
(Vrabie 1940: 227). 

Filozofia blagiană nu e nici religioasă şi nici măcar străbătută de vreun suflu 
religios, chiar dacă este aici o religiozitate a artisticului (Negoiţescu 1991: 280). 
Lirica lui Lucian Blaga, în care este utilizată terminologia teologică, scoate în 
evidenţă marea dorinţă a poetului de a trece într-o lume a misterului ori a revelării 
divine. Autorul vrea să evadeze din lumea umană efemeră, ce-i mutilează viaţa, în 
spaţii sacre. Dorinţa de a se afla într-un mediu superior celui terestru este atât de 
profundă, încât adânceşte până la maximum tragismul prin care trece poetul. L. 
Blaga scoate în relief această dramă internă prin versurile: „Totdeauna mi-a fost 
singurătatea ta ascunsă/ Dumnezeule, dar ce era să fac?” (Psalm) (BLAGA 1992: 34). 

În volumul În marea trecere (1924) iese la iveală confruntarea directă a lui L. Blaga 
cu Dumnezeu, dar care ajunge până la urmă la un compromis: poetul recunoaşte 
forţa superioară a Creatorului, care este Stăpânul Universului, poetul atribuindu-şi 
rolul modest al omului cu păcate: „Am înţeles păcatul ce apasă peste casa mea”, aşa cum 
o spune în poezia cu acelaşi titlu (BLAGA 1992: 43). Orgoliul nu-i permite însă să se 
considere învins şi umilit: „Cu câinele şi cu săgeţile ce mi-au rămas/ mă-ngrop,/ la rădăcinile 
tale mă-ngrop,/ Dumnezeule, pom blestemat” (Cuvântul din urmă) (BLAGA 1992: 47). 

Marele G. Călinescu atrăgea atenţia că „poporul român este ortodox şi 
Dumnezeul creştin este exterior lumii. Dar cum sufletul popular nu atinge niciodată 
absolutul, caracteristic spiritualismului, poetul se va opri la mijloc între cer şi 
pământ (atitudine eretică, dar singura cu putinţă în poezie şi în orice legendă, 
dovadă franciscanismului) şi va continua să pipăie concretul lăsându-se nostalgizat 
de Spirit” (Călinescu 1986: 877). 

Poeziile de inspiraţie biblică impresionează, mai cu seamă, în creaţia lui L. Blaga. 
Paradis în destrămare este o replică la mitul biblic al paradisului divin. Poezia 

reprezintă „contra-mitul” poetic al paradisului tragic, adică al lumii „în care 
vieţuim” (Parfene 1988: 66). 

Poezia Paradis în destrămare are la origine legenda biblică a izgonirii lui Adam din 
rai. În Facerea se spune: „Atunci, luând Domnul Dumnezeu ţărână din pământ, a făcut pe 
om şi a suflat în faţa lui suflare de viaţă şi s-a făcut omul fiinţă vie” (2:7). „Şi a făcut Domnul 
Dumnezeu să răsară din pământ tot soiul de pomi, plăcuţi la vedere şi cu roade bune de mâncat; 
iar în mijlocul raiului era pomul vieţii şi pomul cunoaşterii binelui şi răului” (2:9). 
„A dat apoi Domnul Dumnezeu pe omul care-l făcuse şi l-a pus în grădina cea din Eden, ca s-o 
lucreze şi s-o păzească” (2:15). „A dat apoi Domnul Dumnezeu lui Adam poruncă şi a zis: 
Din toţi pomii din rai poţi să mănânci” (2:16), „Iar din pomul cunoaşterii binelui şi răului să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:01 UTC)
BDD-A19627 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Motive biblice în poezia blagiană 

145 

nu mănânci, căci, în ziua în care vei mânca din el, vei muri negreşit!” (2:17). Sub ispita 
vrăjmaşă a Evei, Adam s-a înfruptat din pomul cunoaşterii binelui şi răului. „Astfel a 
izgonit El pe Adam, şi la răsăritul grădinii Edenului a pus nişte eruvimi, care să învârtească o 
sabie învăpăiată, ca să păzească drumul care duce la pomul vieţii” (3:24). Izgonirea a fost 
însoţită de un blestem: „Cu multă trudă să-ţi scoţi hrana în toate zilele vieţii tale” (3:17). 
Urmează apoi pedeapsa cea mai mare: anularea esenţei divine a omului: „Duhul Meu 
nu va rămâne pururi în om, căci şi omul nu este decât carne păcătoasă” (6:3). 

Alungarea lui Adam din rai are câteva semnificaţii alegorice: 1. descoperirea 
conştiinţei de sine; 2. sacrificiul cunoaşterii; 3. refuzul naturii de a fi accesibilă 
investigaţiei raţiunii; 4. obstacolele inerente ale cunoaşterii; 5. imposibilitatea 
întoarcerii din exilul terestru la matca originară” (Kernbach 1983: 562). 

L. Blaga valorifică, într-o manieră individuală, motivul biblic al drumului „spre 
pomul vieţii”, păzit de către heruvimi şi sabie de flăcări, exprimând starea de 
istovire şi sentimentul de singurătate într-o lume ce şi-a pierdut sacralitatea, iar 
veacul se află în declin şi se îndreaptă spre pieire „Pretutindeni pe pajişti şi pe ogor/ 
serafimi cu părul nins/ însetează după adevăr,/ dar apele din fântâni/ refuză găleţile 
lor./ Arând fără îndemn/ cu pluguri de lemn,/ arhanghelii se plâng/ de greutatea 
aripilor. /[...] Noaptea îngerii goi/ zgribuliţi se culcă-n fân:/ Vai mie, vai ţie,/ 
păianjeni mulţi au umplut apa vie,/ odată vor putrezi şi îngerii sub glie,/ ţărâna rea 
seacă poveştile/ din trupul trist” (Paradis în destrămare) (BLAGA 1992: 51). 

Poezia Paradis în destrămare constituie o revoltă generală nu doar a autorului, ci a 
întregii societăţi moderne, deoarece Lumea îşi pierde miturile şi îşi anulează condiţia 
edenică. Conform concepţiei lui L. Blaga, după izgonirea primilor oameni din 
Paradis Divinul s-a retras din lume, rupând, astfel, definitiv legătura cu omul. 
Aceasta este o povară universală, întrucât nici îngerilor nu li se mai permite zborul. 
Ei sunt împovăraţi de greutatea propriilor aripi. Porumbelul, care îl întruchipează pe 
Sfântul Duh, „cu pliscul stinge cele din urmă lumini”, ceea ce semnifică anularea creaţiei. 
Declinul lumii este simbolizat prin prezenţa păianjenilor, care sunt un simbol al 
pustiului. Imaginea îngerilor goi, care „zgribuliţi se culcă-n fân”, evidenţiază ideea că şi 
sacrul suferă ca omul. Interjecţia „Vai mie, vai ţie” exprimă durerea autorului faţă de 
un destin care suferă şi „anunţă ca un profet biblic apocalipsul universal” 
(Puiu/Gavril 2000: 268).   

În poezia Tăgăduiri figurează, desigur, triumful lui Antihrist, deopotrivă cu jalea 
desacralizării lumii, a pustietăţii spirituale moderne. „Nimeni n-a redat mai exemplar 
acest simţământ religios profund şi demonic” (4, 278). „Arbori cu crengi tăgăduitor 
aplecate/ fac scoarţă în jurul unui lăuntric suspin./ Pe toate potecile zilei/ cu surâs tomnatic/ se 
răstignesc singuri/ Cristoşi înalţi pe cruci de arin” (BLAGA 1992: 60). 

Descrierea actualizată a celei mai mari crime umane – răstignirea Lui Iisus – 
apare în poezia Peisaj transcendent. L. Blaga prezintă un peisaj trist din sânul naturii 
româneşti, cu „păduri de somn”, „cu negre locuri”, unde „dobitoace … ies furişate să bea/ 
apa moartă din scocuri”, iar „pământul îmbrăcat în grâu” „arde cu păreri de valuri”. Urmează 
apoi punctul culminant al descrierii: „cocoşi apocaliptici tot strigă,/ tot strigă din sate 
româneşti./ Fântânile nopţii/ deschid ochii şi-ascultă/ întunecatele veşti./ Păsări ca nişte îngeri 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:01 UTC)
BDD-A19627 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Gheorghe Colţun 

146 

de apă/ marea pe ţărmuri aduce./ Pe mal – cu tămâie în păr/ Iisus sângerează lăuntric/ din 
cele şapte cuvinte/ de pe cruce” (BLAGA 1992: 53). 

Poezia Bunăvestire are ca subiect naşterea Lui Iisus Hristos şi mitul creştin al 
fecioarei Maria. Autorul, de această dată, apelează la imagini mai puţin sumbre, pe 
unele locuri chiar luminoase. Fecioara Maria, aleasă de Dumnezeu să-L aducă pe 
pământ pe Fiul Omului, nu ştie nimic de minunea ce va să se întâmple. Fecioara e 
preţuită pentru firea ei umană, pentru sincera ei naivitate: „În noaptea asta lungă, fără 
sfârşit,/ o femeie umblă sub cerul apropiat./ Ea înţelege mai puţin ca oricine/ minunea ce 
s-a-ntâmplat./ Aude sori cântăreţi, întreabă,/ întreabă şi nu înţelege./ În trupul ei stă închis ca 
într-o temniţă bună/ un prunc”. Doar ciobanii „ În noua noaptea fără sfârşit/ ...păzesc 
naşterea unor semne cereşti”. Poetul îi vesteşte pe ciobani şi-i îndeamnă: „Tăiaţi-vă 
mieii pe cruce/ în amintirea jertfei ce se va face./ Ridicaţi-vă de lângă foc/ în cojoace cu flăcări de 
lână./ Luaţi făclia ce-am aprins-o/ în steaua coborâtă/ deasupra ieslelor roase de boi/ şi 
daţi-o mai departe/ din mână în mână./ În curând fiul omului va căuta un loc/ unde să-şi 
culce capul, … / În curând picioare albe/ vor umbla peste ape” (BLAGA 1992: 46). 

L. Blaga tratează în câteva poezii motivul biblic al facerii lumii şi scurta perioadă 
a vieţii pe pământ a tuturor creaturilor făcute de Dumnezeu. În poezia Întâia 
duminică autorul face trimitere la ziua a şaptea, când Dumnezeu, după ce a sfârşit în 
ziua a şasea lucrarea Sa, „se odihni-ndelung”. Apoi a ieşit în văi „să-mpartă-ndemnuri…”  
şi „în fapt de sear-asemenea jivinei El pornea,/ dar pradă nu căta. Ci arătările şi toată 
creatura/ cu zvonul morţii El dorea/ să le împace, sărutându-le cu gura” (BLAGA 1992: 124). 
L. Blaga nu se poate împăca nicidecum cu gândul că omul este muritor şi încearcă, 
prin sărutul Lui Dumnezeu, să atenueze această tragedie umană. Şi poezia Ziua a 
şaptea are aceeaşi temă. După ce a lucrat şase zile, Dumnezeu s-a bucurat de creaţia 
Sa, zicând: „Sunt bune toate foarte”. Însă poetul nu este satisfăcut de posibilităţile 
limitate pe care Domnul i le-a dat omului. Totuşi el speră. Dânsul ar vrea să poată 

zbura, dar „Noi aripi nu avem, dar umerii –/ gata erau umerii de zbor” (BLAGA 1992: 
147). 

De un lirism accentuat e pătrunsă poezia Lacrimile. Având la temelie subiectul 
biblic al izgonirii primului om din rai, al nostalgiei paradisului, poetul atinge cele mai 
sensibile coarde ale existenţei umane: dorinţa de a fi cât mai aproape de Dumnezeu 
şi durerea de a pierde pentru totdeauna sublimul paradis. Toate regretele şi părerile 
de rău ale primului om izgonit din rai sunt auzite de Dumnezeu, care îi dă omului 
(lui Adam) drept consolare – lacrimile: „Când izgonit din cuibul veşniciei/ întâiul om/ 
trecea uimit şi-ngândurat prin codri sau prin câmpuri,/ îl chinuiau mustrându-l/ lumina, zare, 
norii – orice floare/ îl săgeta c-o amintire paradisul/ Şi omul cel dintâi, pribeagul, nu ştia să 
plângă./ Odată, istovit de-albastrul prea senin/ al primăverii/ cu suflet de copil, întâiul om/căzu 
cu faţa-n pulberea pământului: „Stăpâne, ia-mi vederea/ ori dacă-ţi stă-n putinţă împăienjeneşte-
mi ochii/ c-un giulgiu,/ să nu mai văd/ nici flori, nici cer, nici zâmbetele Evei şi nici nori,/ căci, 
vezi – lumina lor mă doare”./ Şi-atuncea Milostivul într-o clipă de îndurare/ îi dete lacrimile” 
(BLAGA 1992: 91). Simbolul lacrimii îl va urmări până la sfârşitul vieţii şi pe Lucian 
Blaga, unul din cei mai talentaţi poeţi ai neamului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:01 UTC)
BDD-A19627 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Motive biblice în poezia blagiană 

147 

L. Blaga, fiind un mare filozof şi un profund visător, speră că măreţia timpurilor 
de început, divinitatea inimii umane, care până la urmă se transformă în lut, însă 
„din lutul ei/ a fost făcut pe vremuri vasul/ în care Prometeu a coborât din cer/ aprinsul jar ce l-
a furat din vatra zeilor,/ în timp ce zorile se ridicau peste Olimp/ şi-şi ascundeau în poale 
stelele/ ca un zgârcit comoara sa de aur”, şi aceeaşi inimă, care „e lutu-n care-odinioară pe 
Golgota/ s-a scurs şiroaie sângele din trupul lui Isus,/ când ghimpii îl muşcau cu nişte ochi 
de farisei”, vor înlocui „peste veacuri lungi şi goale şi pustii” omenirea meschină, în care 
exista poetul. L. Blaga nădăjduieşte că „Dumnezeu se va-ndemna/ să fac-o altă lume/ şi-o 
omenire/ din neamuri mari de zei,/ Stăpânul bun va plămădi atunci din lutul ei/ pe noul 
Adam” (Inima) (BLAGA 1992: 14, 15). Spre marele regret, poetul n-a ajuns să vadă 
acea lume nouă, perfectă şi superioară celei în care a trăit dânsul. Noi, locuitorii de 
azi ai pământului, sperăm, ca şi poetul, că această minune se va întâmpla „peste 
veacuri lungi …”. 

Un alt motiv biblic, folosit cu multă măiestrie artistică de L. Blaga, este primul 
mare păcat al Evei. „Strălucitoare-n poarta raiului/ sta Eva./ Privea cum rănile amurgului se 
vindecau pe boltă/ şi visătoare/ muşca din mărul/ ce i l-a întins ispita şarpelui” (Legendă) 
(BLAGA 1992: 17). Din neatenţie, „Un sâmbure-i ajunse între dinţi din fructul blestemat./ 
Pe gânduri dusă Eva îl suflă în vânt,/ iar sâmburele se pierdu-n ţărână, unde încolţi”. Pe acel 
loc crescu un măr, iar din seminţele fructelor lui crescură alţi pomi. „Şi trunchiul 
aspru şi vânjos al unuia din ei/ a fost acela/ din care fariseii meşteri/ ciopliră crucea lui 
Isus”. L. Blaga accentuează în această poezie că un păcat enorm, făcut în faţa Lui 
Dumnezeu, a adus după sine nenumărate alte păcate, printre care epocalul păcat al 
fariseilor şi uriaşa tragedie a omenirii – răstignirea cruntă a Lui Iisus Hristos Fiul, 
care şi-a jertfit viaţa terestră întru iertarea păcatelor muritorilor de rând în faţa Lui 
Dumnezeu Tatăl. 

Fiind un original creator de imagini literare, L. Blaga frapează prin ingeniozitatea 
subiectelor, supuse poetizării. În splendidul poem Eva autorul plăsmuieşte un 
tablou ce uimeşte prin originalitatea şi incredibilitatea sa: „Când şarpele întinse Evei 
mărul, îi vorbi/ c-un glas ce răsuna/ de printre frunze ca un clopoţel de-argint./ Dar s-a-
ntâmplat că-i mai şopti apoi/ şi ceva în ureche/ încet, nespus de-ncet,/ ceva ce nu se spune în 
scripturi” (BLAGA 1992: 12, 13). Născut într-o familie cu vechi tradiţii preoţeşti (tatăl, 
Isidor Blaga, era preot ortodox, iar mama, Ana, se născuse tot într-o familie de 
preot) şi absolvent al Facultăţii de Teologie din Sibiu, L. Blaga avea o atitudine 
critică faţă de Dumnezeu şi de „Biblie”. Dezacordul acesta se profilează şi în lirica 
sa. Iată ce scrie în poezia Eva: „Nici Dumnezeu n-a auzit ce i-a şoptit anume,/ cu toate că a 
ascultat şi el”. Dumnezeu este atotştiutor şi autorul îl ia în zeflemea. Sarcasmul 
poetului este accentuat încă o dată în continuare: „De-atunci femeia-ascunde sub pleoape o 
taină/ şi-şi mişcă geana parc-ar zice/ că ea ştie ceva/ ce noi nu ştim,/ ce nimeni nu ştie,/ nici 
Dumnezeu chiar” (BLAGA 1992: 13). 

Motive biblice sunt prezente şi în poeziile Ioan se sfâşie în pustie şi Pe ape. 
În impresionanta poezie Ioan se sfâşie în pustie apar, în prim plan, concepţiile 

metafizice ale eului poetic, care în drumul spre căutarea divinităţii întâlneşte diverse 
obstacole, generate de caracterul nehotărât şi fragil al omului. Căutarea Lui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:01 UTC)
BDD-A19627 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Gheorghe Colţun 

148 

Dumnezeu este foarte anevoioasă, deoarece fiinţa umană este disperată, nu mai 
crede în izbânda găsirii, simţindu-se părăsită de Stăpânul atotputernic al Universului, 
care nu mai stăpâneşte lumea terestră (Soare/Soare 2004: 346). Marele căutător 
întreabă: „Unde eşti, Elohim?/ Lumea din mâinile tale-a zburat/ ca porumbul lui Noe?” 
(BLAGA 1992: 59). Drama Creatorului este că Dânsul a pierdut lumea plămădită de 
El Însuşi, ea devenind irecuperabilă. Dezastruoasa dramă este dublă: omul a fost 
părăsit de Dumnezeu, iar Creatorul a rămas şi El singur, sperând totuşi să recapete 
lumea pierdută: „Tu poate şi astăzi o mai aştepţi./ Unde eşti, Elohim?”. Şi omul e în 
continuă căutare, dar fără vreo speranţă: „Umblăm turburaţi şi fără voie,/ printre stihiile 
nopţii te iscodim,/ sărutăm în pulbere steaua de sub călcâie/ şi-ntrebăm de tine – Elohim!”. 

Elohim, adică Dumnezeu, e căutat peste tot, pentru a explica care e rostul 
existenţei omului pe Terra: „Vântul fără somn îl oprim/ şi te-ncercăm cu nările,/ Elohim!/ 
Animale străine prin spaţii oprim/ şi le-ntrebăm de tine, Elohim!/ Până în cele din urmă 
margini privim,/ noi sfinţii, noi apele,/ noi tâlharii, noi pietrele,/ demult drumul întoarcerii nu-l 
mai ştim,/ Elohim, Elohim!” (BLAGA 1992: 19). 

Ioan, care îl reprezintă în poezie pe autor, devine „o voce în deşert”. Paradisul 
pierdut nu mai poate fi regăsit, iar Dumnezeu nu mai e capabil să schimbe ceva, ca 
să poată stăvili prăvălirea lumii în hăul pierzaniei. 

Motivul biblic al Potopului apare în poezia Pe ape. Eul poetic încearcă să 
determine ordinea lumii. „Jertfa sub semnul înalt/ al curcubeului magic” i se refuză eului 
cunoscător. Acesta îşi simte zădărnicit elanul în marea cunoaştere şi în acest univers 
părăsit de divinitate apar tot mai multe semne ale morţii: „Porumbii mi i-am slobozit/ 
să încerce pajiştea cerului,/ dar sfâşiaţi de vânturi/ se-n torc înapoi. Pe vatra corabiei/ inima mi-
o-ngrop sub spuză …” (BLAGA 1992: 44). Poetul se simte singuratic în faţa porţilor 
cerului, veşnic închise. Versurile următoare sunt destul de semnificative în acest 
sens: „Dăinuie veşnic potopul. Niciodată nu voi ajunge/ s-aduc jertfa…”. Sacrul mut, 
necomunicativ este expus mereu degradării: „Pentru un fagure sterp/ mi-am ucis stupii 
flămânzi,/ Cel din urmă dobitoc/ cu-nţelepciune s-a prăpădit” şi chiar dispariţiei: „În mare 
rămâne muntele Ararat,/ de-a pururi fund de ape,/ tot mai adânc,/ tot mai pierdut/ fund de 
ape” (BLAGA 1992: 45). 

„Lumina reprezintă aspiraţia spre absolut, este început şi sfârşit, cosmogeneză şi 
coborâre spre neant” (Soare/Soare 2004: 322). Pentru L. Blaga lumina simbolizează 
cunoaşterea supremă, elementul primordial din care s-a născut lumea, chiar iubirea 
divină şi terestră. Referindu-se la generaţia poeţilor de după primul război mondial, 
G. Călinescu menţiona că „este însă caracteristic că generaţia de după război, mai 
ales ardeleană, păstrând cultul naturii nu se mai mulţumeşte cu reprezentarea ei 
exterioară, ci încearcă să intre în substratul cosmic” (Călinescu 1986: 876). Astfel, 
eul poetic blagian se vrea în Paradis, sub pomul vieţii, împreună cu femeia iubită, pe 
care o invită: „Vino să şedem sub pom,/ Deasupra-i încă veac ceresc./ În vântul adevărului,/ 
în marea umbr-a mărului,/ vreau părul să ţi-l despletesc/ să fluture ca-n vis/ către hotarul 
pământesc” (Glas în Paradis) (BLAGA 1992: 151). 

Poetul se nelinişteşte, că nu este înţeles: „Ce grai în sânge am închis?” Dânsul mai 
repetă o dată invitaţia: „Vino să şedem sub pom,/ unde ceasul fără vină/ cu şarpele se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:01 UTC)
BDD-A19627 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Motive biblice în poezia blagiană 

149 

joacă-n doi”. Ştiind totuşi că paradisul este destinat divinităţii, Luminii sacre, şi nu 
omului, fiinţa terestră a poetului e conştientă că nu va suporta să „stea-n lumina” 
dumnezeiască: „Tu eşti om, eu sunt om./ Ce greu e pentru noi/ osânda de a sta-n lumină!” 
(BLAGA 1992: 151-152). 

Lecturarea poeziei Balada fiului pierdut provoacă un profund sentiment de durere 
pentru acea bună mumă, care şi-a aşteptat fiul până a intrat în pământ, însă fiul 
pierdut aşa nu s-a mai întors la fiinţa ce l-a născut: „Cade din tărie luna/ pe pământ sub 
chip de brumă./ Zvonul stins prin noapte rece/ îl auzi din moarte, mumă?/ Lung, pe fusul tău 

de vrajă/ firul stelei se mai toarce./ – Oare ce-i? – S-aude pasul/ fiului care se-ntoarce?” 
(BLAGA 1992: 111). 

L. Blaga s-a inspirat în scrierea acestei poezii din Parabola fiului risipitor, povestită 
fariseilor de către Iisus Hristos. Iată câteva fragmente din Biblie: 

„Un om avea doi fii./ Şi cel mai tânăr dintre ei a zis tatălui său: tată, dă-mi partea de avere 
ce mi se cuvine. Şi tatăl le-a împărţit averea./ Şi nu după multe zile, fiul cel tânăr a strâns totul 
şi a plecat într-o ţară depărtată, şi acolo şi-a risipit averea, trăind în destrăbălare” (Luc. 15:11-
13). 

Până la urmă a ajuns porcar, îndurând foame şi mizerie. Abia atunci şi-a amintit 
de viaţa îmbelşugată şi tihnită din casa părintească. Meditând mult, hotărăşte să se 
întoarcă la tatăl lui, acasă. 

„Când era încă departe, tatăl lui l-a văzut şi i s-a făcut milă de el şi alergând, a căzut de 
gâtul lui şi l-a sărutat mult./ Şi fiul i-a zis: tată, am păcătuit împotriva cerului şi înaintea ta, şi 
nu mai sunt vrednic să fiu chemat fiul tău./ Dar tatăl a zis sclavilor săi: Aduceţi hrana cea mai 
bună, şi îmbrăcaţi-l, şi puneţi-i un inel în deget şi încălţăminte în picioare./ Şi aduceţi viţelul cel 
mai îngrăşat şi tăiaţi-l să mâncăm şi să ne veselim./ Căci acest fiu al meu este mort, şi iarăşi 
trăieşte, era pierdut şi a fost găsit” (Luc. 15:20-24). 

Fiul pierdut din poezia lui L. Blaga pare să se fi întors şi el, însă mult prea târziu, 
când muma sa, de vreme îndelungată, zăcea în pământ: „Frunze una peste alta/ în 
troian-inel s-aşează./ Fiul tău cu-ntreg troianul,/ aiurind, se-ncoronează./ S-a întors risipitorul, 
(îl auzi din moarte, mumă?) / A sosit şi pleacă iarăşi./ Umblă-n brumă ca pe lună” (BLAGA 
1992: 111). 

Motive biblice se întâlnesc şi în alte poezii, scrise de L. Blaga: Înviere de toate zilele, 
Biblică, Umbra Evei, Moartea lui Pan, Scrisoare, Flori de mac etc.  

Monumentalitatea operei poetului L. Blaga se manifestă în îmbinarea de mare 
profunzime a poeziei cu filozofia, care mărturiseşte – prin bogăţia sa metaforică – 
viziunea sa poetică.  

Referindu-se la specificul creaţiei lui L. Blaga, T. Vianu spunea: „Şi dacă poezia 
sa nu cucereşte prin senzualitatea ei, ea vorbeşte puternic printr-o substanţă făcută 
din cele mai înalte nelinişti din care pot atinge sufletul omenesc” (Vianu 1934: nr. 8, 
decembrie).  

În concluzie se poate menţiona că L. Blaga a fost un bun cunoscător al 
legendelor, descrise în Biblie. Pătrunderea în profunzimea acestor legende şi mituri 
biblice i-a permis să creeze veritabile imagini poetice, care provoacă cititorilor o 
accentuată stare afectivă şi o revelaţie sublimă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:01 UTC)
BDD-A19627 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Gheorghe Colţun 

150 

 
Bibliografie 
 
A. Izvoare şi lucrări de referinţă  
BIBL. 2001 = Biblia sau Sfânta Scriptură, Bucureşti, Editura Institutului Biblic de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Române, 2001. 
BLAGA 1992 = Lucian Blaga, Poezii, Bucureşti, Albatros, 1992. 
 
B. Literatură secundară 
Călinescu 1986: George Călinescu, Istoria literaturii române de la origini până în prezent, ediţia a 

II-a, Bucureşti, Minerva, 1986. 
Kernbach 1983: Victor Kernbach, Dicţionar de mitologie generală, Bucureşti, Albatros, 1983. 
Negoiţescu 1991: I. Negoiţescu, Istoria literaturii române, Bucureşti, Minerva, 1991. 
Parfene 1998: Constantin Parfene, Receptarea poetică, Iaşi, Polirom, 1998. 
Puiu/Gavril 2000: Gh. Puiu, F. Gavril, Sinteze literare, Iaşi, Moldova, 2000. 
Soare/Soare 2004: H. Soare, Gh. Soare, Limba şi literatura română. Proză. Poezie. Dramaturgie, 

Piteşti, Garminus, 2004. 
Vianu 1934: Tudor Vianu, Lucian Blaga, poetul, „Gândirea”, 1934, nr. 8, decembrie. 
Vrabie 1940: GheorgheVrabie, Gândirismul. Istoric. Doctrină. Realizări, Bucureşti, Cugetarea, 

1940. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:10:01 UTC)
BDD-A19627 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

