LIMITELE COMUNITAIII N PROVINCIA PERSANA YEHUD

LECT. DR. ALEXANDRU MIHAILA
Universitatea din Bucuresti
al.mihaila@yahoo.com

Abstract: The present study focuses on the theological and ideological tenets that made
up the community boundaries in the Persian province of Yehud (Judah). Because most
of the biblical literature was at least revised during the post-exilic period, it was assumed
that narrative texts from the Pentateuch, the so-called Deuteronomistic History,
Ezra-Nehemiah and the Chronicles could be read as challenging views about the
gradual participation of different tribal and ethnic groups to the sacral community of
“people of Israel” identified with the Golah (returnees from the exile). Deut. 7:1-2 and
23:1-3, 7-8; Ezr. 9:1-2, 11-12; 1 Sam. 15; Judg. 4 and 5; Gen. 34 and 49 and 1 Chr.
21:6-8 are analyzed against the specific background of the Achaemenid period, with the
conclusion that an ideological conflict model fits best with the social and historical
settings.

Keywords: Yehud, community boundaries, post-exilic Israel

1. Situatia in provincia Yehud

Desi dupd 2 Paral. 36:20-21 s-ar intelege cd intregul popor a fost dus in robia
babiloniand, tara raminand pustie (¢ ler. 32:43; Lev. 26:33-35), iar din texte
precum Ezdr. 2:70 ci ,intreg Israelul” (ebr. 2707 ~22) se relntoarce din exil,
totusi o altd serie de texte atestd, dimpotrivd, ideea mult mai plauzibild din punct de
vedere istoric ci tara a fost populatd in continuare. In Ter. 24:4-7, cei din exil sunt
asemanati cu ,,smochinele bune”, iar in v. 8-10, cei care riman in tard sunt
comparati cu ,,smochinele rele”. Dupd Ier. 39:10, riman in tard cei sdraci (ebr.
0" ?7), carora babilonienii le dau vii §i tarini, pe cind cei deportati sunt elitele
aristocrate (4 Reg. 24:13-14). Este clar ci reintoarcerea in masd reprezintd de fapt o
constructie ideologicd ce presupune identificarea poporului Israel cu cei care au
trecut prin experienta exilului (Becking 2006: 3-18). De aceea, afirmatiile textelor
biblice potrivit cdrora intregul Israel a cunoscut exilul si apoi reintoarcerea, trebuie
sd fi fost percepute deja de redactorii biblici §i de audienta acestora ca adevir
subiectiv sau ca o pretentie polemica fatd de cei ramasi (Ben Zvi 1995: 102). Avem
de-a face cu o constructie teologicd sau ideologicd, nu cu una istorici (Ben Zvi
1995: 104), ce se doreste sa-i legitimeze in propriul lor discurs pe cei reintorsi din
exil (Ben Zvi 1995: 108).

281

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Alexandru Mih4ila

La prima vedere, ar parea ci motivatia este simpld: prezentandu-se drept
wadeviratul Israel”, cei reintorsi din exil, urmasi ai elitelor deportate, vor si-si
redobandeasca drepturile funciare detinute inainte, iar prin aceastd pretentie intra in
conflict cu cei rimasi in tard care luaserd in posesie pamanturile parasite. Dar
realitatea istoricd era mai degraba invers: cei Intorsi din exil aveau o situatie sociald
si economica precard fatd de cei rdmasi, care detineau pamantul. De fapt, nu este
vorba despre un conflict istoric, ci despre unul la nivel ideologic (Ben Zvi 1995:
107). De altfel, in perioada persand, populatia din Tuda a cunoscut, fati de perioada
monarhiei iudaice (pand in 586 1. de Hr.), o scidere demograficd dramaticd de cca
70% din cauza razboaielor si a deportarilor, raimanand aproximativ 20000-30000 de
persoane (Carter 1999: 195-213; Knoppers 2006: 272). Se estimeazd cd au fost
deportati cel putin 4600 de oameni (¢f. Ier. 52:30), putin sub 4000 fiind cei care s-au
reintors din exil'. Aceastd realitate confirmad cele afirmate anterior de Ben Zvi: daci
se vorbeste de un conflict in sanul comunitatii post-exilice, atat de slabite la nivel
politic si social, acesta este de naturd ideologicd.

In cele ce urmeazi imi propun, dupi modelul barthian (Barth 1998: 9-38), si
analizez sase serii de texte biblice, care prin complexitatea relatiilor interne (din sanul
comunitatii poporului lui Israel), dar si externe (cu alte entitdti etnice) pe care le
vehiculeazd, pot reprezenta multiple curente ideologice puse In miscare in provincia
persand Yehud. Se creeazi astfel diverse ierahii referitoare la participarea la decizii
(putere), ,,includerea In” si ,,excluderea din” comunitate, apropierea de unele grupari
etnice sau separarea toald de altele. In final, voi incerca si prezint succint natura
divergentelor intre asemenea opinii, care au avut fiecare un aport, mai mult sau mai
putin manifest, in literatura biblicia Vechiului Testament.

a) Ezdr. 9. Ezdr. 9-10 si Neem. 13 reprezinti cel mai bine segregarea
ideologicd pe care perioada post-exilica a produs-o. Sunt evocate reforme sociale
care recurg la masuri extrem de dure: despirtirea barbatilor iudei de femeile straine,
in scopul pastrarii puritdtii etnice. In Ezdr. 9:1-2, 11-12 se intalneste ideca unei
separdri totale (vb. ebr. 272) intre poporul lui Israel (2717 1DV) si popoarele tarii
(nivagn ny). Daca poporul lui Israel este caracterizat drept ,,0 samantd sfanta”
(Tpn v1T, V. 2), celelalte popoare sunt desemnate prin termeni precum
muraciuni” (niayin, v. 2, 11, ¢f verbul ebr. 2vun, in Deut. 23), , necuridtie” (N3, v.
11) si ,spurcdciune” (nxny, v. 11). Expresia ,,popoarele tirii”, iteral, , popoarele
tarilor”, ¢f ebr. niv RN "Ny, se regaseste la singular in Ezdr. 4:4 (v x0 D), iar
in Ezdr. 6:21 apare In forma vxn~:11, desemnind popoarele striine?. Fiind
inprumutat din limbajul sacerdotal (Lev. 20:24, 26; Num. 16:21), in care ,,a separa”
(2" 720) se refera sila separarea de popoare sau persoane din motive religioase, In

! Dupi estimarea lui Carter (1999: 241), in perioada persana apar noi situri in Yehud (27 %), deci cei
reintorsi reprezintd o treime din populatia de la inceputul perioadei persane, care numira cam
12000 de oameni (Becking 2006: 9-10).

2 Fried (2006: 123-145) identificd insa ,,poporul tirii” cu oficialititile provinciei persane care s-au opus
demersului de ridicare a zidurilor Ierusalimului.

282

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Limitele comunitatii in provincia persand Y ebud

cartile Ezdra si Neemia termenul se referd intotdeauna la separarea comunititii
Gola (cei reintorsi din exil) de cei rdmagi in tara (Smith 1991: 85-86). Prin aceasta,
comunitatea celor intorsi din exil isi creeazd o culturd a rezistentei prin fixarea
granitelor fatd de ceilalti (Smith 1991: 84). Gola este caracterizatd prin trei aspecte:
a) mai intai, grija pentru puritatea rasiald asiguratd prin pastrarea genealogiilor,
exprimata prin sintagma ,,sdimanta sfanti” (WTpn v77, v. 2); b) in al doilea rand,
experienta purificatoare a exilului, grupul definindu-se drept ,,rdimasita a poporului”
(ovn noawy, Ag. 1:12, 14; 2:2; Zah. 8:6, 11-12, ¢f verbul ebr. 1 ®un, in Ezdr. 9:8)
sau gola ‘exilati’, in expresii precum ,fii ai exilului” ("7ian 33, Ezdr. 4:1;
6:19-20; 8:35; 10:7, 106), ,,obstea exilului” (n71an 207, Ezdr. 10:8), ,,captivii din
exil” (N7ian 20, Bzdr. 2:1, 6:3; Neem. 7:6), sau pur si simplu ,,exilatii” (n711,
Ezdr. 1:11, 2:1, 9:4, 10:6; Est. 2:6); ¢) in al treilea rind, comunitatea se
caracterizeaza printr-o forma specifici de iahvism si atasament fatd de Legea lui
Moise (Kessler 2006: 107-108).

Textul din Ezdr. 9 face referire la o veche listd a celor sapte popoare inamice
(Deut. 7:1-2, vezi infra), dar, In comparatie cu lista din Deutetonom, se porunceste
separarea si fatd de alte popoare (amonitii, moabitii si egiptenii) cu care Pentateuhul
permitea contactul in anumite conditii. De altfel, dependenta de Deut. 7 se poate
observa si in corespondenta dintre ,,sdimanta sfantd” (WTpn v17), din Bzdr. 9:2, si
,popor sfant” (17T 1), din Deut. 7:6 (Fishbane 1988: 115-116).

Astfel, prin addugarea altor popoare, vechea listd a celor sapte popoare inamice
din Deut. 7 este actualizata, aplicindu-se si popoarelor cu care iudeii s-au amestecat
prin cisitorii mixte. In Neem. 13:23-25 se relateazi reactia lui Neemia la faptul ci
israelitii s-au insurat cu femei amonite si moabite, jumatate dintre ei negtiind si mai
vorbeascd ebraica. Evident cd ne surprinde cat de violentd pare aceastd separare din
motive religioase. In 1 Ezdr. 8:66 (in Biblia Sinodali 3 Ezdr.), in loc de amoriti,
apar edomitii, addugandu-se asadar si acestia, pe langd amoniti, moabiti si egipteni
popoarelor fata de care comunitatea poporului lui Israel trebuie si se separe
complet. Din Ezdr. 9 deducem, asadar, urmitorul grafic al comunitatii si a celor
care nu pot fi integrati In ea:

leviti (Ezdra) centrul comunitatii
poporul Israel comunitatea
5 popoare striine
amoniti, moabiti separare
egipteni, (edomiti?)

b) Deut. 7 si 23. Asa cum am amintit, Deut. 7 mentioneazi cele sapte popoare
strdine cu care erau interzise legdturile matrimoniale: hetei, gherghesei, amorei,
canaanei, ferezei, hevei si iebusei (Deut. 7:1-2). In total sunt 27 de ocurente biblice
ale acestei liste cu popoarele care au locuit tara inaintea israelitilor. Grupul celor sapte
popoare pare sd se fi dezvoltat ulterior, regisindu-se doar in trei cazuri (Deut. 7:1-2;
Tos. 3:10 si 24:11), initial fiind vorba doar de sase popoare (fird gherghesei). Ultimele

283

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Alexandru Mih4ila

trei din listd sunt de obicei ferezeii, hevelii si iebuseii, dar primele trei prezintd variantii
in ceea ce priveste locul detinut. Dupa Ishida (1979: 461-490), cele mai vechi liste
incep cu canaaneii, situatie care reflecti denumirea de Kinahhu data de egipteni
incepand cu secolul al XV-lea 1. de Hr. Listele care ii au pe amorei la inceput sunt
datate in secolul al IX-lea 1. de Hr., considerandu-se ci oglindesc modalitatea de
denumire a regiunii Siro-Palestina in inscriptiile contemporane asiriene. In sfarsit,
listele care incep cu hititii sunt de origine deuteronomica si deuteronomista, ca si cea
de fata (¢ si Deut. 20:12; Tos. 9:1 si 12:8), provenind din secolul al VII-lea 1. de Hr.,
pentru cd In acea perioadd asirienii denumesc regiunea Hatti (Weinfeld 2008:
362-363).

Conform poruncii deuteronomice, poporul Israel trebuia sa nimiceascd (vb. ebr.
0170 ‘sd arunci beren-ul, anatema’) aceste popoare. Heremr-ul era o practicd arhaicd a
razboiului sfant (Chrsitensen 2002a: 156-157), prin care puteau fi consacrati
divinitatii prin nimicire nu numai razboinicii capturati, ci si femeile, copiii si
animalele. Hererz-ul apare mentionat inci din secolul al IX-lea in inscriptia regelui
Mesa (randul 17) de pe asa-zisa ,,Piatrd moabitd” (KAIL: 41-42, ANET: 320-321,
COS: 137-139).

Se observi in acest text o opozitie totala intre poporul Israel i cele sapte neamuri
striine: linia de demarcatie a granitelor este foarte gros si clar trasatd, iar contrastul nu
se opreste doar la separare si excludere, ci ajunge chiar la rdzboi si nimicire totald.

Un alt text care trebuie discutat in acest context este Deut. 23:1-3, 7-8. In acest
fragment se pune problema limitelor ,,comunititii religioase” (n1n* 20p). Strainii
sunt vazuti similar celor mutilati (,,cei cu testiculele zdrobite”, ebr. 2T~ p1%¥9, gr.
OAadiag ‘eunuc’, dar si cu ,,penisul tdiat”™3, ebr. N29W N7, gr. drokekouuévog ‘cel
mutilat’, potrivit cercetitorilor Christensen (2002b: 536), Tigay (1996: 210) si Craigie
(1976: 296-297)4, dar si mamzer-ului (1 1110), termen care mai apare si in Zah. 9:6, dar
a cirui semnificatie nu este cunoscutd®. Septuaginta traduce ebr. mamzer prin fx
mdovns ‘(copil nascut) dintr-o prostituatd’ (Deut. 23:2) sau prin dMoyevels ‘strdin’
(Zah. 9:6). Cei trei termeni cu care sunt comparai strainii pot fi intelesi in doua

3 Traducerea este sustinutd si de interpretarea rabinici: Sifrei 247; Misna, Yevamot 8:2 (Tigay 1996: 210).

4 Craigie (1976: 296-297) crede ci textul nu se referd la cei ale ciror organe genitale au fost mutilate
accidental, pentru cd dupd Is. 56:3-5 eunucul (09) este primit in comunitate, dar scapi din vedere
ci intre Ezdra-Neemia i Trito-Isaia existd deosebiri importante cu privire la regulile de excludere si
de includere. Aluzia la personalul cultic babilonian care practica emascularea — preotii eunuci de tip
kaurgarru si assinnn (Craigie 1976: 297)—, poate fi valabila.

5 Tigay (1996: 211) sugereaza ca origine riddcina I ‘a fi putred’, iar dupd interpretarea rabinica
(Sifrei 248; Misna, Yevamot 4:13; Talmudul babilonian, Yevamot 49a) ar fi vorba de ‘bastard’,
ndscut dintr-o relatie incestuoasd sau adulterina. in primul caz, s-ar face referire la Lev. 18. Craigie
(1976: 297) crede Insd cd se poate referi si la copilul ndscut de o prostituatd culticd, ¢f ebr. T
(biphil, de la radicina 11 ‘a dedica’). Christensen (2002b: 536) considerd ci din contextul mai larg
(Deut. 23:1-24:4), dar mai ales din referirea concreta in Deut. 23:18-19 la prostitutia cultica, o
asemenea interpretare poate fi corectd. Totusi, trecerea lui 1 la 1 se petrece mai degrabd in akkadiana
decit in ebraici.

284

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Limitele comunitatii in provincia persand Y ebud

directii: fie se refera la persoane care au avut contact cu cultul altor zei
(eunucii-preoti, cei care au suferit o mutilare ritualica, copilul unei prostituate cultice)
si de aceea trebuie exclusi din comunitate, fie sunt socotiti ca neavand statura unui
om deplin (fard integritate corporald, nascuti ilegal) si, din acest motiv, nu se pot
bucura de participare la actele religioase. Existd si posibilitatea, desi mai redusd, ca
mamzer sa se refere de fapt la metzs, cel nascut dintr-un tatd iudeu, dar dintr-o mama
strdind, ¢f Neem. 13:23-25 (Bratcher & Hatton 2000: 379), ceea ce intdreste, in
orice caz, sensul etnic al poruncii deuteronomice. De remarcat Insd este faptul cd in
Deut. 23:3 ,,nici al zecelea neam” al amonitului si al moabitului nu poate fi admis in
obste, sintagma fiind explicatd prin ,,in veci” (0711 7). Desi separarea fata de
acestia este vesnicd, totusi nu este vorba despre un rizboi perpetuu sau berens.

Mai apropiati de obstea lui Isracl sunt perceputi edomitii si egiptenii, desi
formularea este una indirecta: ,,sd nu-ti fie scarba” (v. 7), ¢, ebr. 2pnn~xr7, de la
radidcina 2vn, de unde provine si termenul N2V 1 R ‘urdciune’, pe care l-am regasit si
in Bzdr. 9:2, 11. A treia generatie poate fi primitd in comunitatea israelita, ceea ce
inseamnd, practic, doar o excludere temporald a acestor neamuri (Christensen
2002b: 537). Se obtine, astfel, urmdtorul tabel, avandu-i in prim-plan pe leviti,
pentru cd Moise este cel care transmite porunca divind (Deuteronomul chiar apare
ca o predicd lungd a lui Moise in fata poporului):

leviti Moise) centrul comunitatii
poporul Israel comunitatea
edomiti, egipteni excludere temporald
amoniti, moabiti excludere vesnicd
7 popoate striine nimicire (rdzboi sfant)

c) 1 Reg. 15. Desi unii cercetitori ai asa-zisei Istorii Deuteronomiste vorbesc
despre un Document Profetic pre-deuteronomic datind din secolul al IX-lea 1. de
Hr., din care ar face parte si 1 Reg. 15 (Campbell 1986: 42-44, 132-136; O’Brien
1989: 102), totusi provenienta post-exilicd a acestuia, in linia scolii germane (Veijola
1975: 102), pare mai sigura (Mihaild 2011: 7-17). In 1 Reg. 15, poporul lui Israel
porneste la luptd sub conducerea regelui Saul impotriva amalecitilor, fiind prezentat
ca ,,poporul Lui [Dumnezeu]” (iny, v. 1) ,toti fiii lui Israel” (o707 12722, v.
6) si ,triburile lui Israel” (277 v2U), accentuandu-se viziunea pan-israelita
specifici comunititii post-exilice. Este interesant ci Iuda este mentionat separat,
numarand un procent mic fata de intregul Israel (doar 5 %). Citit din perspectiva
comunitdtii post-exilice, procentajul mic al lui Iuda ar putea fi inteles ca o aluzie la
,»ramasita” pe care cei reintorsi din exil o reprezintd (Mihaila 2011: 9).

Deznoddmantul episodului aduce lepadarea lui Saul, folosindu-se pentru aceasta
verbul ,,a lepdda” (oxrn), ¢ 1 Reg. 15:23, 20, ceea ce ar putea insemna simbolic
lepadarea regatului nordic peste care Saul a fost primul rege sau, dacd ne referim
chiar la tribul din care provenea Saul, la pierderea intaietatii de citre Veniamin. De
altfel, Veniamin este, aldturi de luda si Levi, tribul care a participat la exil si s-a

285

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Alexandru Mih4ila

reintors (Bzdr. 1:5, 4:1), deci ar putea fi vorba de o disputid in sanul comunititii
Gola intre iudei §i veniamineni. Pe de alta parte, avind in vedere ci initiatorul
rizboiului sfant impotriva amalecitilor este profetul Samuel, se pune problema
dacd, la fel ca si in textele analizate anterior, nu se doreste aici evidentierea
personajului asemandtor cu Moise si Ezdra (de altfel, dupd 1 Paral. 6:27-28, Samuel
este levitl). Pe de altd parte, in 1 Reg. 1:1 se aratd cd Samuel provenea din tribul
Efraim, ceea ce ar putea sugera cia dacd regele din nord (Saul) este lepddat, totusi
tribul Efraim, miezul geografic si una dintre denumirile pentru regatul nordic (Os.
5:5; Ier. 7:15, 31:9; lez. 37:16), rimane in postura aleasd de cdpetenie a Intregului
Israel.

Amalecitii sunt numiti ,,pacatosi” (D°xum), Septuaginta adiugind eig ué
Himpotriva Mea (Dumnezeu)”, de aceea sunt sortiti nimicirii, serez (NDNATD1): ,,8
sd supui herem-ului”, ,,s4 nimicesti”. Picatul lor a constat in Impotrivirea pe care
le-au aritat-o fiillor lui Israel cind acestia se Intorceau din Egipt (1 Reg. 15:2).
Interesant este ca amalecitii sunt edomiti, chiar descendenti din intai-ndscutul
Elifaz, dar printr-o concubind (Gen. 36:12), fapt care permite adaptarea la situatia
din perioada post-exilicd. Dupa 586 i. de Hr., grupuri de edomiti, profitand de lipsa
autoritatii iudaice In urma cuceririi babiloniene, au invadat sudul Tudeii, formand o
provincie separatd sub regele persan Artaxerxe 1 (465-424), potrivit lui Edelman
(2005: 296). S-ar putea, agadar, ca in spatele naratiunii si se ascundd o polemica
virulentd cu edomitii inamici.

Cheneii care locuiau impreund cu amalecitii sunt insd apreciati pozitiv: ,,Saul a zis
ciatre Chenei: «Mergeti de va despartiti si iesiti din mijlocul lui Amalec, ca si nu va
pierd impreuna cu el, cici ati aritat bunavointi catre toti Israelitii, cind veneau ei din
Egipt». $i Cheneii s-au despirtit de Amalec” (1 Reg. 15:16). Chenet, al ciror nume se
leagd de Cain, ucigasul de frate pedepsit si fie ,,zbuciumat si fugar” (Gen. 4:12), au
un statut inferior. Ei locuiesc impreund cu amalecitii si sunt In pericol de heren
impreund cu el Totu§1 in baza ,,bunavointei” (1 Reg 15:6), ebr. 70T, opusul lui
navin (,uraciunea”, ,scirba”) pe care au aritat-o fata de fiii lui Israel in trecut, ei
sunt crutati, dacd insa se separd complet de amaleciti. Verbele folosite sunt sugestive:
,,mergeti, despartm vi, iesiti din mijlocul amalecmlor ( TiAn 177 17 129
"Z7ny, v. 6). Astfel, cheneil sunt ,canaaniti bum (Mihaila 2011: 12); cu care
poporul lui Israel poate intra in contact, desi nu fac (incd?) parte din comunitate.

In celel de mai sus se sugereaza existenta unei scari ierarhice din perspectiva
comunititii post-exilice. Pe langd nuantdrile §i disputele din sdnul comunititii
(Veniamin pierde intaietatea, dar Levi/Efraim are initiativa rizoboiului sfant), sunt
fixate si granitele fatd de cei din afard: cheneii reprezinta pe cei recuperabili dintre
canaaniti (poporul tarii), intrand intr-un contact amiabil cu fiii lui Israel, pe cand
amalecitii (edomitii, care s-au purtat cu vrajmasie fata de Iuda, potrivit Avd. 11-12
si Mal. 1:3) sunt pedepsiti cu nimicire totald (berem).

Ca initiator al riazboiului sfant, Efraim (pe linia genealogiei lui Samuel din 1
Reg.) ar putea sugera incercarea includerii triburilor nordice (samaritenii?) in

286

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Limitele comunitatii in provincia persand Y ebud

comunitatea lui Israel, in virtutea vechii legituri dintre cele doud regate (Iuda si
Israel/Efraim).

Profetismul (Levi/Efraim?) centrul comunitiii
Israel, Tuda comunitatea
Veniamin (Saul) pierde conducerea
chenei prieteni
amaleciti nimicire (rdzboi sfant)

d) Jud. 4 si 5. In cercetarea biblic, Jud. 5 a fost considerat multd vreme, datorita
formelor gramaticale si lexicului special, unul dintre cele mai vechi texte ale Bibliei
Ebraice, datind din perioada judecitorilor (Zobel 1965: 54-55; Block 1999: 211-214)
sau din perioada de inceput a monarhiei (Lindars 1995: 215)6. In ultimul timp, insa,
evaludrile cantului Deborei au inceput si fie mai putin generoase. Au fost propuse
datiri la sfarsitul monarhiei, secolele VII-VI 1. de Hr. (Bechmann 1989: 165-166, 212)
sau in perioada persani (Waltisberg 1999: 218-232, impotriva datirii Rendsburg
2003: 122-126). Initiatorii conflagratiei sunt doud triburi nordice galileene, Zabulon si
Neftali (Jud. 4:6, 10), mentionate in cantecul Deborei: ,,Zabulon este un popor ce
infruntd moartea, si este gata a-§i da viata In luptd. Nu mai putin ca el e Neftali, Care
locuieste podisurile inalte” (Jud. 5:18). In cantec (Jud. 5:14-15), acestora le sunt
asociate alte patru triburi, care au rispuns activ chemdrii la luptd a lui Barac: Efraim,
Veniamin, Machir (Manase) si Isahar (,Principii din Israel au fost lingd Debora.
Isahar, credincios lui Barac, se indrepta in urma lui spre vale”, v. 15). Alte patru
triburi sunt mustrate pentru pasivitate, desi lipsa lor de reactie nu le exclude din
»poporul Domnului” (n1n- 1y, v. 11): Ruben, Galaad (Gad), Dan si Ager (Jud.
5:15-17). Marele absent este Iuda, care nu este mentionat. Meroz, un trib (Lindars
1995: 272-273) sau o cetate (Block 1999: 239) de la care se astepta ajutor militar, este
blestemata: ,,Blestem cetatii” Meroz, zice ingerul Domnului! Blestem, blestem celor
ce locuiesc in ea! Ci n-au venit in ajutorul Domnului, In ajutorul Domnului cu cei
viteji” (Jud. 5:23). Daci cele patru triburi sunt doar mustrate pentru pasivitate, Meroz
este blestemata (exclusd din comunitate?). Cheneii apar, ca si in 1 Reg. 15, drept un
trib care, desi nu face parte din ,,poporul lui Israel”, ii este aliat. In Jud. 4:11 cheneii
sunt numiti ,,fiii lui Hobab, rudenia lui Moise” (nun 107, ,socrul lui Moise”),
sugerandu-se o inrudire ,,prin aliantd” cu poporul Israel, chiar prin conducitorul
acestora, levitul Moise. laela, femeia Iui Heber cheneul (Jud. 5:24), este binecuvantata
pentru ci l-a gdzduit pe Sisera, generalul armatei inamice, dar l-a ucis in somn si i-a
razbunat pe fiii lui Israel®. Numele Heber (ebr. 111) Inseamna chiar ‘aliat” (HALOT:
288). Dusmanul ,,poporului Domnului” este labin, regele Canaanului, cu generalul
sau, Sisera (Jud. 4:2). Despre Sisera se spune cd locuia in Haroset-Goim, goiz (D 13)

¢ Mai nou, Knauf (2005: 180) il dateazi in secolul al X-lea . de Hr.
7 In Biblia Ebraicd §i in Septuaginta lipseste acest termen, pe care l-a addugat Biblia Sinodala.

8 A se vedea opozitia intre Meroz, cea blestematd (vb. 7, v. 23) si laela, cea binecuvantata (vb. 773,
v. 24).

287

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Alexandru Mih4ila

insemnand ‘neamuri’ si putand fi pus in legiturd cu ,,neamurile tarii” (PN~ 11)
din Ezdr. 6:21. Asadar, inamicii sunt canaaneii si ,,neamutile”. Tabelul de ,,includere
in” si ,,excludere din” comunitate arati astfel:

Neftali, Zabulon initiatorii razboiului
Efraim, Veniamin, Machir, Isahar participanti activi
Ruben, Galaad, Dan, Aser patticipanti pasivi (mustrati)
Tuda absent
Chenei popor prieten
Meroz, canaanei, goyinz blestem, oponenti

f) Gen. 34 si 49. Gen. 34 prezintd un episod interesant, singurul in care Dina,
sora celor 12 patriarhi (fondatori ai triburilor lui Israel), joacd un rol distinct.
Evenimentul se petrece in Salem, o cetate ce tine de Sichem (Gen. 33:18). Dina
este necinstitd de Sichem, fiul lui Hemor Heveul (Gen. 34:2), de la care lacob
cumpirase o tarind langd cetate (Gen. 33:19). Este interesant de observat mai Intai
faptul cd fiul lui Hemor poarta acelasi nume ca si cetatea Sichemului, Shechem.
Cand Sichem vine sd o ceard de sotie pe Dina de la fiii lui Israel, Simeon si Levi ii
raspund ci doar dacd locuitorii se vor tdia imprejur ,,ne invoim cu voi si ne agezim
la voi.../ vom da dupi voi fetele noastre, iar noi vom lua fetele voastre si vom locui
la un loc cu voi si vom alcitui un popor” (Gen. 34:15-16). Dupid denumirea
gentilici a lui Hemor, locuitorii Salemului ar fi, asadar, hiviti. Practic, Simeon si
Levi aratd cum anume cei care nu fac parte din poporul lui Israel pot sa fie
integrati, alcdtuind ,,un singur popor” (T8 DU). Atat cd rispunsul este unul ,,cu
viclesug” (nnna, v. 13): a treia zi, cand toti barbatii erau incd lipsiti de putere din
cauza circumciderii, Simeon si Levi isi iau sabiile i 1i ucid pe toti (v. 25).

Dupi pirerea noastrd, o posibild explicatie a acestui episod straniu ar fi
conflictul dintre iudei si samarineni. In Ezdr. 4:1-3, iudeii refuza participarea unora
din ,,poporul tirii” (v. 4) la ridicarea templului din Ierusalim. Prin refuzul lui
Zorobabel, se subliniaza ci numai membrii comunititii ,,poporului lui Israel”,
comuntiatea exilatilor reintorsi in patrie, sunt indreptatiti sa refaca centrul religios.

Daci templul lui Zorobabel a fost ridicat, dupa opinia clasicd, Intre anii 520-515
i. de Hr., In legaturd cu templul de pe muntele Garizim, din Sichem (Shechem, azi
Tell Balatah), existd incd neclaritati. Iosif Flaviu oferd o datd foarte tirzie: zidirea
templului a fost solicitatd in timpul ultimului rege ahemenid, Darius al IlI-lea
Codomanul (336-331), iar apoi a fost realizatd cu permisiunea noului cuceritor,
Alexandru cel Mare (AJ 2: 51-54; Kartveit 2009: 71-108). Totusi, desi arheologic nu
se poate preciza nimic cert, unii cercetdtori (Kartveit 2009: 207-208, 353 si Grabbe
2004: 32) considerd cd templul samatitean a fost ridicat In perioada persand, in
secolul al V-lea 1. de Hr., pe varful muntelui Garizim (Jabal at-Tur). Zidul de incinta
ar data chiar din timpul lui Neemia, secolul al V-lea i. de Hr. (Hjelm 2004: 215).

Propriu-zis, separarea totald a samarinenilor de iudei s-a produs in secolul al
IV-lea d. Hr., pani atunci samarianismul fiind perceput ca o formd de iudaism

288

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Limitele comunitatii in provincia persand Y ebud

(Crown 1991: 17-50), dar tensiunea trebuie sa fi fost cu sigurantd mult mai veche.
Zertal crede ci poate trasa urme ale diferentierii dintre locuitorii regiunii Samaria si
iudei incd din secolul al VI-lea i. de Hr. El descoperd un tip ceramic distinct cu
influente mesopotamiene, pe care il pune in legiturd cu colonistii adugi de asirieni
dupi cucerirea Samariei, in 722-721 1. de Hr. (Zertal 1989: 82)°. In aceasti cheie de
interpretare pe care o propunem, rolul Dinei poate fi vizut ca unul simbolic. In
ebraicd, Dima (n1°7) Inseamnd ‘udecati’. Actul lui Sichem sugereazd practic
necinstirea ,judecatii” divine prin ridicarea templului de pe muntele Garizim,
concurent al singurului templu considerat legal, cel din Ierusalim. Sichem este
pedepsit prin faptul ca Simeon i Levi ii ucid pe toti locuitorii care isi doreau sa
intre In comunitatea ,,poporului lui Israel”. Trebuie vidzut aici, credem, rigorismul
elitei sacerdotale, fii ai lui Levi din lerusalim, care exclud orice legiturd cu templul
samarinean.

Informatiile din Gen. 34 pot fi completate cu Testamentul lui lacob din Gen. 49:
pe patul de moarte, bitranul patriath le vesteste cele viitoare fiilor (la randul lor
capi ai triburilor israelite). Este interesantd pierderea Intaietitii de citre Ruben,
intaiul-ndscut al lui lacob (v. 3-5). Iuda, al patrulea niscut, este comparat cu un leu,
iar din tribul lui nu va lipsi niciodatd ,,sceptru si toiag” (v. 9-10), aluzie la dinastia
davidicd din Ierusalim. Tuda primeste la modul propriu intaietatea de care Ruben a
fost deposedat: ,,Iudo, pe tine te vor liuda fratii tii... Inchina-se-vor tie feciorii
tatdlui tdu” (Gen. 49:8).

Pe de altd parte, si lui losif ii sunt dedicate mai multe versete, subliniindu-se
binecuvantarea speciald a acestuia. De fapt, In mod curios, si el este creditat cu
intaietate, fiind numit ,alesul fratilor sdi”, ebr. 1 78 7711, literal, ,nazireul
fratilor sai”, adicd ‘cel dedicat, sfintit’). Septuaginta redd sintagma subliniind cd
Tosif este conducitorul fratilor sdi: &7 kepadnv lwong kai émi kopughc dv fyrjoaro
adedgav (,,pe capul lui losif si pe crestetul fratilor pe care el ii staipaneste”).

Ca membri ai comunititii (,,poporul lui Israel”) apar triburile Zabulon, Isahar,
Gad, Aser si Neftali. Observam cd Dan si Veniamin par si aibd niste atribute
negative: ,sarpe” (v. 17), respectiv , lup rapitor” (v. 27). Sa fie oare acestea semnele
unei distantiri de cele doua triburi? in orice caz, Simeon si Levi, desi sunt ndscuti al
doilea, respectiv al treilea dupd Ruben, sunt blestemati. Blestamarea lor lasa loc
liber pentru cel de-al patrulea, Tuda, care preia astfel pozitia principala (remarcam
cd losif apare penultimul, respectandu-se ordinea nasterilor din Gen. 29:32-30:24).

lacob 1i prezintd negativ pe Simeon §i Levi in Gen. 49:5-7. Reactia lor este
numiti ,,cruzime” (ebr. 0N, bamas, v. 5), iar lacob nu doreste sa participe la sfatul
lor si In adunarea lor, cei doi termeni ebraici, 71D §i 2np, fiind specifici consiliului
(710) sau adundrii religioase (20). Termenul 277 poate fi pus in legiturd cu  2nj
n'7i1n, ,,comunitatea exilatilor” (Ezdr. 10:8). in sfarsit, trebuie remarcat ¢ nu ei
insisi sunt blestemati, ci mania si furia lor (v. 7).

9 Totusi, liniile modelului decorat ,,cuneiform” pot avea si motive practice (ar putea fi o rizitoare), nu
neapirat unele culturale (London 1992: 89-90).

289

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Alexandru Mih4ila

Care si fie semnificatia acestui text care prezintd zelul levitic drept ceva negativ,
blestemat? O posibild explicatie ar fi faptul ca aceste texte, Gen. 34 si 49, nu provin din
cercuri preotesti, ci reprezinta mai degrabd opinia nationalistilor laici. Pentru ei,
ridicarea templului din Sichem reprezinti un adevarat ,,viol” al judecatii (al Dinei), dar
ei nu aproba zelul crud al levitilor. Pedeapsa divini pentru violenta si fundamentalismul
levitilor este identificata in statutul acelor de oameni fird mostenire funciar alituri de
celelalte triburi, fiind impartiti si risipiti printre cetatile fiilor lui Israel.

Concluzionand, din Gen. 34 si 49 se desprinde urmatorul tabel al gradelor de
participare (si de excludere) la comunitate:

Tuda, Tosif intaietate

Zabulon, Isahar, Gad, Aser, Neftali membiri
Ruben pierderea intietatii
Veniamin, Dan atribute negative (?)

Levi, Simeon blestem

g) 1 Par. 21. in 2 Reg. 24, aga-zisa Istorie Deuteronomisti relateazd desfisurarea
recensimantului blestemat al lui David. In Istotia Cronistd, in 1 Paral. 21 se intalneste
o versiune paraleld, dar cu o modificare importanta In v. 6-8. Vinovat de pedeapsa
intregului Israel este regele David, reprezentant al tribului Iuda. Cei care insi nu
participa la recensimant, pastrandu-se fird pacat, sunt levitii si veniaminenii, ceea ce
ne ofera urmatoarea gradatie a participarii la comunitatea lui Israel.

Levi, Veniamin fird pacat
poporul Israel comunitatea pedepsiti
Tuda (David) cauza blestemului

2. Divergentele ideologice ale diverselor grupari

Din cele analizate mai sus, modelul conflictului, reevaluat dupa noile date arheologice,
poate contribui la intelegerea situatiei provinciei Yehud din perioada persana. Smith
(1991: 73-97) rezuma formele modelului conflictului in trei moduri: conflict religios din
comunitatea post-exilicd, conflict religios si de clasd sau doar conflict de clasa
(conceptie materialistz).

Morton Smith, reprezentant al modelului conflictului religios, considera ci a existat
un conflict Intre curentul monolatru iahvist, ciruia i s-a aldturat Neemia, si preotimea
de la templu care avea anumite tendinte sincretiste (Smith 1971: 133). Ulterior, in
perioada de dupd Neemia, Smith (1971: 155) vorbeste de separatisti si asimilaionisti.
Manter argumenteazd, de asemenea, in favoarea unei stiri conflictuale Intre ,fiii
exilului” (nN2121n " 12) si aristocratia sacerdotald din perioada persand, conflict care s-a
perpetuat si in epocile urmatoare: din fiii exilului s-a dezvoltat curentul basidim (,,cel
evlaviosi”) din perioada Macabeilor, din care au apdrut apoi fariseii, iar din aristocratia
sacerdotald, saducheii si boethusienii (Mantel 1973: 55-87). Hanson (1989: 209-210)
vede conflictul intre adeptii lui Deutero-Isaia, la care erau afiliati si leviti deposedati de

290

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Limitele comunitatii in provincia persand Y ebud

drepturi (acest grup pierzand in cele din urma lupta) si hierocratia de la templu,
dominati inci de pe timpul lui Solomon de sadochiti. In fine, Sacchi (2004: 121)
prezinti perioada post-exilica drept una caracterizati de divergente intre
anti-segregationisti sau universalisti (reprezentati de elitele sacerdotale sadochite care nu
puteau detine pamant §i care au intrat in contact cu neiudeii pentru a-si consolida
puterea) si segregationisti (proprietarii de pamant, care interpreteaza Legea foarte rigid,
doar pentru israeliti).

Unii cercetdtori s-au intrebat daci un asemenea conflict nu este cel de tip
wsectd”. Talmon (1953: 133-140), de exemplu, crede cid ebr. 712 din Ezdr. 4:3
(tradus in Biblia Sinodald ca adverb, ,impreund”) constituie de fapt un termen
tehnic pentru sensul ‘sectd’. Si Blenkinsopp (1990: 5-20) foloseste termenul,
plecand insd de la 0 171, haredim, ,,cei care tremurd” (Is. 66:2, 5 si Ezdr. 9:4, 10:3),
intelesi ca o sectd a celor evlaviosi'®.

Desi unele explicatii din modelul conflictului sunt prea schematice si reductioniste,
totusi devine clar ci situatia trebuie abordatd in primul rand din perspectiva unei
diferente ideologice intre cei intorsi din exil si cei ramasi. In textul biblic, acest lucru
este anuntat foarte bine, asa cam am mai amintit, in Ier. 24: ,,cosul cu smochine bune”
ii reprezinta pe cei dusi in robie (v. 5), iar ,,cosul cu smochine rele” pe cei rimasi in tard
(v. 8). Profetia despre necesitarea purificirii poporului in perioada celor 70 de ani de
exil (Ier. 29:10) este invocata in 2 Paral. 36:21 si Ezdr. 1:1.

Plecand de la analiza sociologicd a comunititilor care sunt supuse pe termen lung
la stres si care se apiri dezvoltind strategii defensive pentru adaptare (engl.
,wdefensive structuring”), precum controlul autoritativ asupra membirilor exercitat de
o elitd restransd, un grad mare de endogamie, cultivarea simbolurilor de identitate
culturald, socializare timpurie pentru controlarea impulsurilor (Siegel 1970: 11-32),
Daniel L. Smith considera c¢i membrii Gola gi-au creat ,,0 culturd a rezistentei”.
Pentru aceasta, el foloseste sintagma ,,comunitate hibakusha’, comunitate a
supravietuitorilor, imprumutand termenul japonez care ii defineste pe supravietuitorii
bombelor nucleare din al Doilea Rizboi Mondial (Smith 1991: 83).

Kessler (2006: 101) foloseste conceptul sociologic ,,grup carta” (engl. ,,charter

group”):

,Un grp charter [s.n.] este o elitd definitd etnic care se mutd intr-o noud regiune geografica, isi
stabileste baza de putere (daci este necesar, inlocuind bazele autohtone de putere) i creeazd o
structurd socio-politicd distinctd de cea care deja existd. Grupul charrer ajunge si domine institutiile
politice, economice si religioase cheie ale regiunii. Grupul isi are propria diversitate internd si
pistreazi loialitate fatd de mediul sau de origine. Isi poate intelege misiunea, scopul si destinul in
termenii unui mit carti (charter myth). Cei din exterior pot fi acceptati s participe la societatea

10 Totusi, pastreazd o anumitd rezervi: ,,At first sight it would seem imprudent to make too much of
the occurrence of the term in Isaiah 66 and Ezra 9-10. In Isaiah the haredim are an ostracized
prophetic-eschatological group of low social status, while in Ezra they appear to be an influential
element in the golah community which dictates the measures to be taken and shares with Ezra a
rigorist interpretation of the law”.

291

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Alexandru Mih4ila

dominati de grupul charter. Admisibilitatea este adeseori determinatd pe baza unei mitologii de
rasd, prin care despre anumite grupuri se spune cid posedd caracteristici dezirabile (sau
indezirabile). Dacd sunt admise, acestor grupuri li se conferd un anumit statut de integrare care, in
timp, poate fi supus schimbdrilor” (Kessler 2006: 101).

Williamson (1985: 49) consideri ci disputele din sanul comunititii (Ezdr. 4:1-3) nu
tin de perioada imediat post-exilica (sub Cirus al II-lea), ci mai degraba de perioada
de sub Darius (cca 520 i. de Hr.). Dupd Fried (2006: 124), care se bazeaza pe
imaginea desprinsd din cirtile Agheu si Zaharia, comunitatea era lipsitd de
asemenea dispute chiar siin 520 i. de Hr.

Care sa fi fost grupdrile care s-au conturat la un moment dat in dispute
religioase §i au generat chiar corpusuti literare in Biblia Ebraicd? Mai intdi, insdsi
formarea Pentateuhului nu mai este vizutd ca o succesiune de straturi literare
succesive, ca in ipoteza documentelor, ci ca o combinare intre doud directii, cea
deuteronomistd si cea preoteascd. Pentru Blum (1990: 357-358), vechile traditii
sunt editate in doud randuri succesive in perioada de trecere dintre secolele VI-V 1.
de Hr., mai exact sub domnia lui Darius 1 (522-486). Astfel, mai intai este redactatd
comporzitia deuteronomistd, apol compozitia preoteascd. Autorizarea imperiald a
constrans formarea unui consens, compozitia finald reprezentand un compromis
intern al grupdrilor iudaice, idee care apare si la Blenkinsopp (2001: 60).

In aceeasi directie, Knauf (1994: 172-173) considera si el ci Pentateuhul s-a
ndscut nu ca o compilatie de surse, ci ca un compromis ficut intre partidele
religioase (Religionsparteien) din lerusalim §i Samaria: separatismul cercurilor
preotesti din care face parte si Iezechiel, dupi care cei ramasi in tard nu ar trebui sa
aibd pretentie asupra pamantului (¢ lez. 33:24), patriotismul local si angajamentul
fata de dinastia lui David din cercurile deuteronomiste, universalismul lui Ieremia si
al scolii isaianice, interesele exilatilor, pe de o parte, si ale celor rimasi in tard, pe de
alta parte, dar si ale urmasilor israelitilor din Samaria (viitorii samariteni) care vor
primi autoritatea Pentateuhului, dar vor respinge corpusul profetic. Knauf (2000:
393) aratd cd ,,Pentateuhul nu a fost compus din diverse documente, nici in mai
multe straturi [...] Pentateuhul a rezultat dintr-o lunga discutie teologica (si politica)
intre principalele scoli ale «mediilor preotesti loiale persilor (P)» si «nationalistilor
deuteronomisti (D)»”. Tot el (2000: 389) argumentead combinarea celor doud mari
traditii sincrone din Pentateuh prin faptul cd existd teologie deuteronomistd
redactatd in stil preotesc (Num. 25:6-18, 31:1-54), dar si teologie sacerdotald
redactatd in stil deuteronomist (Gen. 15; Deut. 9:4-6).

Redactarea sacerdotald si adaosurile ei se focalizeazd pe cult si jertfe. Pentru
aceasta, cortul sfant ridicat in pustie reprezintd modelul suprem, care a stat si la
baza templului. Desi contine traditia reintoarcerii din exil, ficand comparatie intre
périntele natiunii, patriarhul Avraam, plecat din Urul Caldeii cu cei intorsi din exil
tot din Babilonia, totusi redactarea sacerdotald se raporteazi integrativ la strdini.
Daci se supun cerintelor principale religioase, strainii pot fi integrati in comunitate,
impartisindu-se de sdrbdtori precum Pastile, iar strdinul (13) este asimilat

292

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Limitele comunitatii in provincia persand Y ebud

bastinasului  (T77%), potrivit lui  Grelot (1956: 177-178). In redactarea
deuteronomistd, dimpotriva, predomina tendintele nationaliste exclusiviste, Incat
strdinii nu pot participa la sarbatoarea Pagtelui (van Houten 1991: 158-178).

Directia nationalistd deuteronomista se amplifica in cartile Ezdra si Neemia.
Strainilor, chiar dacd manifestd intentie de convertire, li se refuza participarea la
actiunile religioase (¢f. Ezdr. 4:1-4). Se creaza astfel o diferentd intre ramasita celor
intorsi din exil (N 11), care s-ar fi curdtit prin aceasta experienta si ar fi devenit
nucleul unei comunitati sfinte, in timp ce ,,poporul tirii” (px7n DY), adicd urmasii
iudeilor rimasi la exil in tard, este asimilat strainilor si este necurat (Grabbe 2000:
32 51 299). Totusi, i aici existd inconsecvente. Asa cum remarcd Berquist (2006:
64), dacd Neem. 13:24 se ridicd impotriva faptului cd unii nu cunosteau ebraicd, ci
foloseau limba filistenilor, totusi in Ezdra exista parti scrise in aramaica.

Un alt grup este reprezentat de Cronici (1-2 Paralipomena), pe care opinia
clasicd le asocia cu Ezdra si Neemia ca parte din aga-zisa Istorie Cronistd. Cu toate
acestea, spre deosebire de nationalismul din Ezdr. 9-10 si Neem. 13, dupa Cronici
strdinii pot fi integrati (Grabbe 2004: 171), oferindu-se unele exemple de elemente
alogene 1n listele genealogie: fata canaanitului Sua (1 Paral. 2:3), leter Ismaelitul
(2:17), egipteanul Iarha (2:34), egipteanca Bitia, fata lui Faraon (4:18).

Desi sunt mentionati in Ezdra (¢ 5:1, 6:14), unde predomina tenta nationalistd,
Agheu si Zaharia sunt mai deschisi fatd de straini in cartile lor biblice. in Ag. 2.7
,toate popoarele si toate neamurile” participd la slava noului templu din lerusalim,
iar In Zah. 8:22-23 este descrisd convertirea la iudaism a unora dintre neamuri.
Milgrom (1982: 169) consideri cd abia acum, odatd cu cel de-al doilea templu, este
posibil conceptul de ,,convertire religioasd” a strainilor.

Deutero-Isaia il numeste pe regele persan 7 tin (Mesia, Unsul), un termen care
pe atunci nu avea conotatii eshatologice, dar era folosit pentru a-1 desemna pe
regele iudaic. Trito-Isaia 1i integreazd pe strdini In comunitate pe baza tinerii
sabatului (Is. 56:1-3), ficindu-se chiar o reinterpretare a legii din Deut. 23:1-3, in
conditiile in care aceeasi lege deuteronomici era interpretatd rigid in Neem. 13:1, 3
ca o porunci in favoarea despirtirii de femeile striine.

3. Concluzii

Limitele comunitdtii in provincia persand Yehud sunt foarte fluide, in functie de
optica grupului care genereazd textul respectiv. Multiplele contradictii in privinta
sferei conceptiei asupra propriei identititi si a relatiilor cu ceilalti din Biblia Ebraicd
din pot fi intelese mai bine daci, plecand de la faptul cdi majoritatea scrierilor
biblice sunt redactate sau compilate in perioada persani, se incearcd si se analizeze
conflictul ideologic intre diversele grupuri, care a dus, printr-un compromis
asumat, la alcituirea Bibliei Ebraice.

293

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Alexandru Mih4ila

Bibliografie

AJ 2 = Flavius Josephus, Antichitdti indaice, vol. 2, Carpile XI-XX, traducere de lon
Acsan, Hasefer, Bucuresti, 2001.

ANET = James B. Pritchard (ed.), Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old
Testament, Princeton University Press, Princeton/New Jersey, 1969.

Barth 1998: Fredrik Barth (ed.), Ethnic Groups and Boundaries: The Social Organization
of Culture Difference, Waveland, Long Grove, 1998 |[retip. Little Brown and
Company, Boston, 1969].

Bechmann 1989: Ulrike Bechmann, Das Deboralied swischen Geschichte und Fiktion.
Eine exegetische Untersuchung zu Richter 5, EOS, St. Ottilien, 1989.

Becking 2006: Bob Becking, ,,«We All Returned as Onel»: Critical Notes on the
Myth of the Mass Return”, in Oded Lipschits/Manfred Oeming (ed.), Judah and
the Judeans in the Persian Period, Eisenbrauns, Winona Lake, 20006, p. 3-18.

Ben Zvi 1995: Ehud Ben Zvi, ,Inclusion in and Exclusion from Israel as
Conveyed by the Use of the Term ‘Israel’ in Post-Monarchic Biblical Texts”, in
Steven W. Holloway, Lowell K. Handy (ed.), The Pitcher is Broken: Memorial
Essays for Gosta W. Ablstrom, Sheffield Academic Press, Sheffield, 1995, p.
95-149.

Berquist 2006: John L. Berquist, ,,Constructions of Identity in Postcolonial
Yehud”, in O. Lipschits, M. Oeming (ed.), Judah and the Judeans in the Persian
Period, Eisenbrauns, Winona Lake, 2000, p. 53-66.

Blenkinsopp 1990: Joseph Blenkinsopp, A Jewish Sect of the Persian Period, in
,»Catholic Biblical Quarterly”, 52 (1990), nr. 1, p. 5-20.

Blenkinsopp 2001: Joseph Blenkinsopp, ,,Was the Pentateuch the Civic and
Religious Constitution of the Jewish Ethnos in the Persan Period?”, in James
W. Watts (ed.), Persia and the Torah: The Theory of Imperial Authorigation of the
Pentatench, Society of Biblical Literature, Atlanta, 2001, p. 41-62.

Block 1999: Daniel 1. Block, Judges. Ruth, Broadman & Holman, Nashville, 1999.

Becking 2006: Bob Becking, ,,«We All Returned as Onel»: Critical Notes on the
Myth of the Mass Return”, in O. Lipschits, M. Oeming (ed.), Judah and the
Judeans in the Persian Period, Eisenbrauns, Winona Lake, 2000, p. 3-18.

Bratcher & Hatton 2000: Robert G. Bratcher, Howard A. Hatton, .A Handbook on
Deuteronomy, United Bible Societies, New York, 2000 (UBS Handbook Series).
Carter 1999: Chatles E. Carter, The Emergence of Yebud in the Persian Period: A Social

and Demographic Study, Sheffield Academic Press, Sheffield, 1999.

Campbell 1986: Antony F. Campbell, Of Prophets and Kings: A Late Ninth-Century
Document (1 Samnel 1 — 2 Kings 10), The Catholic Biblical Association of
America, Washington, 1986.

Christensen 2002a: Duane L. Christensen, Deuteronomy 1:1 — 21:9, Word Books,
Dallas, ed. revizuitd, 2002.

294

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Limitele comunitatii in provincia persand Y ebud

Christensen 2002b: Duane L. Christensen, Denteronomy 21:10 — 34:12, Word Books,
Dallas, 2002.

COS 2: William W. Hallo (ed.), The Context of Scripture, vol. 2: Monumental Inscriptions
from the Biblical World, Brill, Leiden/New York/Kéln, 2000.

Craigie 1976: Peter C. Craigie, The Book of Denteronomy, Eerdmans, Grand Rapids,
1976.

Crown 1991: Alad D. Crown, Redating the Schism between the [udaeans and the
Samaritans, in ,,The Jewish Quarterly Review”, 82 (1991), nr. 1-2, p. 17-50.

Edelman 2005: Diana Edelman, The Origins of the ‘Second’ Temple: Persian Imperial
Policy and the Rebuilding of Jerusalem, Equinox, London/Oakville, 2005.

Fishbane 1988: Michael Fishbane, Biblical Interpretation in Ancient Israel, Clarendon
Press, Oxford, 1988.

Fried 2006: Lisbeth S. Fried, ,,The ‘@m ha'ares in Ezra 4:4 and Persian Imperial
Administration”, in Oded Lipschits, Manfred Oeming (ed.), Judah and the Judeans
in the Persian Period, Eisenbrauns, Winona Lake, 20006, p. 123-145.

Grabbe 2000: Lester L. Grabbe, Judaic Religion in the Second Temple Period: Belief and
Practice from the Exile to Yavneh, Routledge, London/New York, 2000.

Grabbe 2004: Lester L. Grabbe, A History of the Jews and Judaism in the Second Temple
Period, vol. 1, T&T Clark, London/New York, 2004.

Grelot 1956: P. Grelot, La dernzére étape de la rédaction sacerdotale, in ,,Vetus Testamentum”, 6
(19506), . 2, p. 174-189.

HALOT: Ludwig Koehler, Walter Baumgartner (ed.), The Hebrew and Aramaic
Lexicon of the Old Testament, traducere de M. E. ]. Richardson, Brill, Leiden,
1994-2000.

Hanson 1989: Paul D. Hanson, The Dawn of Apocaliptic. The Historical and Sociological
Roots of Jewish Apocalyptic Eschatology, revised edition (ed. 3), Fortress Press,
Philadelphia, 1989, p. 209-210.

Hjelm 2004: Ingrid Hjelm, Jerusalem’s Rise to Sovereignity: Zion and Gerizim in
Competition, T&T Clark, London/New York, 2004.

Ishida 1979: Tomoo Ishida, The Structure and Historical Implications of the Lists of
Pre-Israelite Nations, in ,,Biblica”, 60 (1979), nr. 4, p. 461-490.

KAI: Herbert Donner, Wolfgang Réllig, Kanaandische und aramiische Inschriften, vol.
1, Harrassowitz, Wiesbaden, ed. a V-a, 2002.

Kartveit 2009: Mangnar Kartveit, The Origins of the Samaritans, Btill, Leiden/Boston,
2009.

Kessler 2006: John Kessler, ,,Persia’s Loyal Yahwists: Power Identity and Ethnicity
in Achaemenid Yehud”, in Oded Lipschits, Manfred Oeming (ed.), Judah and the
Judeans in the Persian Period, Eisenbrauns, Winona Lake, 20006, p. 91-121.

Knauf 1994: Ernst Axel Knauf, Die Unmelt des Alten Testaments, Verlag Katholisches
Bibelwerk, Stuttgart, 1994.

Knauf 2000: Ernst Axel Knauf, ,,Does «Deuteronomistic Historiography» (DtrH)
Exist?”, in Albert de Pury, Thomas Roémer, Jean-Daniel Macchi (ed.), Israe/

295

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Alexandru Mih4ila

Constructs Its History: Denteronomistic Historiography in Recent Research, Sheffield
Academic Press, Sheffield, 2000.

Knauf 2005: Ernst Axel Knauf, ,,Deborah’s Language: Judges Ch. 5 in Its Hebrew
and Semitic Context”, in Bogdan Burtea, Josef Tropper, Helen
Younansardaroud (ed.), Studia Semitica et Semitohamitica. Festschrift fiir Rainer 1/ ogt,
Ugarit-Verlag, Munster, 2005 (AOAT 317), p. 167-182.

Knoppers 2006: Garry N. Knoppers, ,,Revisiting the Samarian Question in the
Persian Period”, in Oded Lipschits, Manfred Oeming (ed.), Judah and the Judeans
in the Persian Period, Eisenbrauns, Winona Lake, 20006, p. 265-289.

Lindars 1995: Barnabas Lindars, Judges 1-5: A New Translation and Commentary, T&T
Clark, Edinburgh, 1995 (ICC).

London 1992: Gloria London, Reply to A. Zertal’s «The Wadge-Shaped Decorated Bow!
and the Origin of the Samaritansy, in ,,Bulletin of the American Schools of Oriental
Research”, 286 (1992), p. 89-90.

Mantel 1973: Hugo (Haim Dov) Mantel, The Dichotomy of Judaism during the Second
Temple, in ,,Hebrew Union College Annual”, 44 (1973), p. 55-87.

Mihaild 2011: Alexandru Mihdild, The Holy War Ideology as an Agent for Self-Ldentity in
the So-Called Deuteronomistic History: The Case of 1 Sam 15, 1n ,,Studii Teologice”, 7
(2011), nr. 2, p. 7-17.

Milgrom 1982: Jacob Milgrom, Religious Conversion and the Revolt Model for the
Formation of Israel, In ,Journal of Biblical Literature”, 101 (1982), nr. 2, p.
169-176.

O’Brien 1989: Mark A. O’Brien, The Deuteronomistic History Hypothesis: A
Reassessment, Universititsvetlag, Freiburg CH/Vandenhoeck & Ruprecht,
Gottingen, 1989.

Rendsburg 2003: Gary A. Rendsburg, ,Hurvitz Redux: On the Continued
Scholatly Inattention to a Simple Principle of Hebrew Philology”, in Ian Young
(ed.), Biblical Hebrew: Studies in Chronology and Typology, T&T Clark, London, 2003,
p. 104-128.

Sacchi 2004: Paolo Sacchi, The History of the Second Temple Period, T&T Clark,
London, 2004 (ed. I: JSOTS 85, Sheffield, 2000).

Siegel 1970: Bernard J. Siegel, Defensive Structuring and Environmental Stress, in
»~American Journal of Sociology”, 76 (1970), nr. 1, p. 11-32.

Smith 1971: Morton Smith, Palestinian Parties and Politics That Shaped the Old
Testament, Columbia University Press, New York/London, 1971.

Smith 1991: Daniel L. Smith, ,,The Politics of Ezra: Sociological Indicators of
Postexilic Judaean Society”, in Philip R. Davies (ed.), Second Temple Studies, vol.
1: Persian Period, ]SOT Press, Sheftield, 1991, p. 73-97.

Talmon 1953: S. Talmon, The Sectarian T7° — a Biblical Noun, in ,Vetus
Testamentum”, 3 (1953), p. 133-140.

Tigay 1996: Jeffrey H. Tigay, Deuteronomy 2’727, The Jewish Publication Society,
Philadelphia/New York/Jerusalem, 1996.

296

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)



Limitele comunitatii in provincia persand Y ebud

van Houten 1991: Christiana van Houten, The Alien in the Israelite Law, JSOT Press,
Sheffield, 1991.

Veijola 1975: Timo Veijola, Die ewige Dynastie. David und die Entstehung seiner Dynastie
nach der deuternomistischen Darstellung, Suomalainen Tiedeakatemia, Helsinki, 1975.

Waltisberg 1999: M. Waltisberg, Zum Alter der Sprache des Deboraliedes Ri 5, in
»Zeitschrift fiir Althebraistik”, 12 (1999), p. 218-232.

Weinfeld 2008: Moshe Weinfeld, Deuteronomy 1-11. A New Translation with
Introduction and Commentary, Yale University Press, New Haven/London, 2008
(retiparire din 1991).

Williamson 1985: H. G. M. Williamson, Ezra, Nebemiah, Word Books, Dallas, 1985.

Zertal 1989: Adam Zertal, The Wedge-Shaped Decorated Bow! and the Origin of the
Samaritans, in ,Bulletin of the American Schools of Oriental Research”, 276
(1989), p. 77-84.

Zobel 1965: Hans-Jurgen Zobel, Stammesspruch und Geshichte. Die Angaben der
Stammesspriiche von Gen 49, Din 33 und Jde 5 iiber die politischen und kultischen
Zustande im damaligen ,Israel’, de Gruyter, Berlin 1965.

297

BDD-A19612 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:07 UTC)


http://www.tcpdf.org

